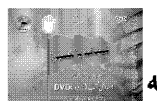
#### يه كتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.



منجانب.

سبيلِ سكينه

يونك نمبر ٨ لطيف آباد حيدر آباد پاكستان

www.ziaraat.com



۵۸۲ ۱۰-۱۱۲ پاصاحب الوّمال اورکني"

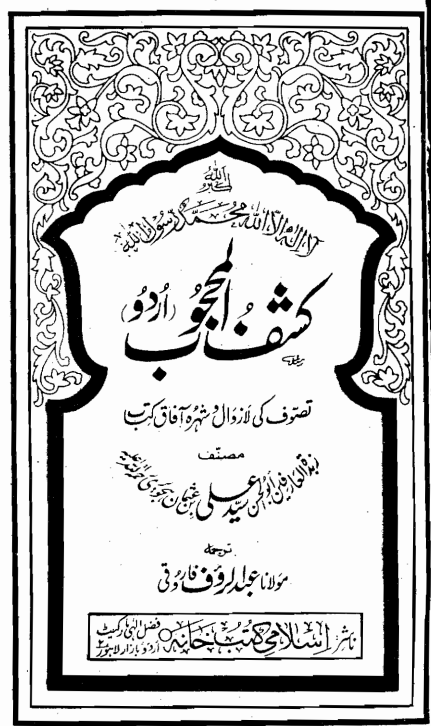


Bring & Kirl

نذرعباس خصوصی تغاون: رضوان رضوی اسملا می گتب (اردو)DVD ؤ یجیٹل اسلامی لائبریری ۔

SABIL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesakina@gmail.com

Presented by www.ziaraat.com



#### جمله حقوق محفوظ بين

نام كتاب : كشف المحجود

مصنف زيدة العارفين ابوالحن سيدعلي بنءثان

هجومرى رحمته اللهعليه

مترجم : جناب مولا ناعبدالرؤف فاروقی

یروف ریڈنگ : قاری محمّر عبدالاحد - بادا می باغ ،لا ہور \_

کمپوزنگ نویدجاوید۔

ناشر : أسلامي كتب خانه بضل البي ماركيث،

أردوبازار، لابور\_

نوٹ ہاری قارئین سے درخواست ہے کہ ہماری تمام ترکوشش (اچھی پروف ریڈنگ ،معیاری پرنشگ ) کے باوجوداس بات کا امکان ہے کہ کہیں کوئی تفظی فلطی یا کوئی اورخامی رہ کئی ہوتو ہمیں مطلع فرما ئیں تاکہ آئندہ اشاعت میں اس فلطی یا خامی کو دورکیا جائے۔

وورکیا جائے۔

شکریہ!

(ادارہ)

### فهرست

| _    |                                  |
|------|----------------------------------|
| صفحہ | مضمون                            |
|      | تيسراباب                         |
| 52   | القرف كربيان ميس                 |
| 53   | حنزت ابو بمرصد من امام الصوفيا . |
| 57   | «عشرت حارث کاا بمان _            |
| 60   | صوفی کے معنی ۔                   |
|      | چوتھاباب                         |
| .72  | م بقعہ پوشی کے بیان میں۔         |
| 78   | * مدر ی <u>سنن</u> ے کی شرا نظ ۔ |
| 81   | گُدرًى ملامت فقرنبين             |
|      | يانحوال باب                      |
| 90   | فقروعفت ميں اختلاف               |
|      | چھٹاباب                          |
| 94   | ملامت كلبيان                     |
| 94   | مقيقت ملامت                      |
| 96   | المامت کے اسباب                  |
|      | ساتوال باب                       |
| 105  | صحابة ميل مصوفياكآئمه            |

| صفحه | مضمون                    |
|------|--------------------------|
| 9    | حمدونعت                  |
| 11   | استخاره کی اہمیت         |
| 12   | نفساني خواهشات سياجة نأب |
| 14   | ودتي                     |
| 16   | الواب كالقشيم            |
| 17   | التدبي طلب مدد           |
| 19   | كشف المحجوب كي ابتداء    |
| ,    | 1.0.2                    |

| *  | يهلاباب      |
|----|--------------|
| 26 | علم کی اقسام |
| 28 | علم وشريعت   |
| 32 | إقوال صوفياء |
|    | <br>         |

|    | دوسراباب                         |
|----|----------------------------------|
| 37 | فقر .                            |
| 37 | فتراوراس كامقام                  |
| 40 | فنعيلت فقرو فناادرمثائخ كالنتايف |
| 45 | مشائخ ڪاقوال                     |

| صفحہ | مضمون                       | صفحه | مضموان                       |
|------|-----------------------------|------|------------------------------|
|      | گيار بوال باب               | 105  | حضرت صديق اكبر               |
| 143  | تن تابعین بین سے آئر تھوف   | 108  | حضرت فاروق اعظم              |
| 143  | حفرت صبيب مجمى              | 110  | حضرت عثمان في والنورينَ      |
| 144  | حضر ت ما لک بن دیناز        | 112  | حضرت على كرم القدو جب        |
| 146  | حفرت صبيب بن أتلم الراعي    |      | آ ٹھواں باپ                  |
| 147  | حضرت الوحازم مدنى           | 114  | رسول التعاليطية كيفاندان مين |
| 148  | حضرت محمد بّن واسكّ         |      | صوفیاء کے آئمہ               |
| 150  | حنز تامام اعظم ابوحنيفهٌ    | 114  | سيدنا معفرت حسن              |
| 155  | حفزت عبداللدين مبارك        | 118  | سيدنا حفزت حسين ً            |
| 158  | حضرت فننيل بن عياضً         | 120  | حضرت زين العابدين            |
| 163  | حصرت في والنوان مصري        | 122  | تصيده                        |
| 167  | حبنرت ابراہیم بن اوہتمٌ     | 125  | سيدنا حضرت محمد باقتر        |
| 170  | حضرت بشرحا فی               | 128  | سيدنا حضرت محمد جعفر         |
| 172  | حسرت بایزید بسطای           |      | نوال باب                     |
| 174  | حضرت حارث بن اسدُ           | 131  | السى ب صفد كے ذكر ميں ۔      |
| 176  | حضرت داؤ دابن طائي          | r—   | وسوال باب                    |
| 177  | حضرت سمر کی مقبلی گ         | 134  | تابعين مين قسوف كام          |
| 179  | حضرت شفق بن ابرائيم الازدى  | 134  | حضرت اوليس قرني ٌ            |
| 180  | حضرت عبدالرحمن الداراني أ   | 136  | حضرت ہرم بن حیان             |
| 182  | حفنرت معروف بن فيروز الكرخي | 138  | حضرت حسن بصريٌ               |
| 184  | حفرت حاتم اصم _             | 141  | حفرت معيد بن المسيب "        |

| صفحه | مضمون                               | صفحه | مضمون                               |
|------|-------------------------------------|------|-------------------------------------|
| 224  | حضرت محمد بن فضل المحي              | 185  | حضرت امام شافعی ٔ                   |
| 225  | حضرت محمد بن على التريذي 🏻          | 187  | حضرت امام احمد بن حنبل ً            |
| 227  | حضرت محمد بن عمرالوراق              | 189  | حضرت احمد بن الحواريَّ              |
| 228  | حضرت الوسعيدا حمد بن تيسني أمحز ازّ | 192  | حفزت احمد بن خضروبيا بنخي           |
| 229  | حضرت على بن محمد الاصفها في "       | 194  | حفزت عسكر بن الحسين                 |
| 231  | حضرت محمد بن المعلى خيرالنسائ       | 195  | حضرت ليحلي نن معاذ الراز كَيَّ      |
| 232  | حضرت ابوحمز وخراسانی ٌ              | 197  | حضرت عمر بن السالم نيشا بوريٌ       |
| 234  | حضرت ابوالعباس احمد بن مسروق "      | 200  | حضرت حمدون بن احمدٌ ٠               |
| 235  | حضرت ابوعبداللد بن احمد             | 201  | حضرت منصور بن عمارٌ                 |
| [ ]  | المعلى المغربي                      | 203  | حضرت احمد بن عاصم انطا كُنّ         |
| 235  | حضرت ابوعلى بن الحسن بن             | 204  | حضرت عبداللد بن خفيف ٌ              |
|      | اعلى الجوز جاني "                   | 206  | حضرت جنيد بغداديٌ                   |
| 236  | حضرت ابومحمه بن الحسين الحرميريُّ   | 209  | حضرت احمد بن محمد نوريٌ             |
| 238  | حضرت ابوالعباس احمد بن              | 212  | حضرت سعيد بن إساميل                 |
|      | محمد بن مهل الأعلى "                | 215  | حضرت ابوعبدالقداحمه بن يجينً        |
| 239  | خضرت ابوالمغيث الحسين               | 216  | حضرت ابوثدرويم بن احدً .            |
|      | بن منصوراً کلا مج                   | 217  | حضرِت ُيوسف بن حسين رازيٌ           |
| 244  | حضرت ابواسحاق ابراميم بن            | 218  | حضرت سمنوان بن عبدالله ۗ            |
|      | احدالخواص .                         | 220  | حضرت ابواغوار بشاه شجاع كرماني أستأ |
| 245  | حضرت ابوحمز وبغيداويٌ               | 221  | حضرت عمرو بنء ثنان المكنّ           |
| 246  | حضرت الوبكر محمد بن موى الواسطيّ    | 223  | حضرت سہل تستری ً                    |

| صفحه                                   | مضمون                                                                                                                                                                | صفحه                                   | مضمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 266                                    | حضرت ابوالقاسم بن على بن                                                                                                                                             |                                        | حضرت ابوبكر بن وُلف بن حجد ارتيكُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 200                                    | عبداللة لرگاني "                                                                                                                                                     |                                        | حفرت ابومحمه بن جعفرة بن نصيرا لخالديٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                        |                                                                                                                                                                      | 250                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 268                                    | حضرت ابواحمه المظفر بن حمال                                                                                                                                          | <del></del> -                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| · —                                    | تيرهوال باپ                                                                                                                                                          | 251                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 270                                    | مناحرين صوفيا كرام كالمختصر مذكره                                                                                                                                    |                                        | مهدی ایساری ً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 270                                    | متاخرين صوفيا المل شام وعراق                                                                                                                                         | 252                                    | حضرت الوعبدالقدمحم بن خفيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 271                                    | صوفياءابل نارس                                                                                                                                                       | 252                                    | حضرت ابوعثان سعيد بن سلام لمغر في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 271                                    | قبستان آ ذر <sub>ن</sub> یجان <i>اور طبر</i> ستان کے صوفیاء                                                                                                          | 253                                    | حضرت الوالقاسم محمد بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 272                                    | ابل كر مان كےصوفياء                                                                                                                                                  |                                        | محمودالنصرة بإديّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 272                                    | الل خراسان کے صوفیا متاخرین                                                                                                                                          | 255                                    | جفرت الواتحس على بن ابراجيم الحصر يُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 212                                    | الهي حراسان ڪيفوقيا مها ترين                                                                                                                                         | i                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                        |                                                                                                                                                                      | <u> </u>                               | بارہواں باب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 273                                    | صوفیاءابل ماورانتهر _                                                                                                                                                | <u> </u>                               | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                        | صوفیاءابل ماورائنهر_<br>امل نزنی کے صوفیاء                                                                                                                           | 256                                    | بارہواں باب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 273<br>273                             | صوفیاءاہل ماوراہنہر۔<br>اہل نزنی کے صوفیاء<br>چودھواں باب                                                                                                            | 256                                    | بارہوال ہاب<br>صوفیاء متاخرین کے آئریں<br>حضرت ابوالعباس احمدین محمد القصاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 273                                    | صوفیاءابل ماورائنهر_<br>امل نزنی کے صوفیاء                                                                                                                           | 256<br>256                             | بارہوال باب<br>صوفیاء متاخرین کے آئمہ کے ذکر میں<br>حضرت ابوالعباس احمد بن محمد القصاب<br>حضرت ابوالعباس الحسین بن محمد الدقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 273<br>273                             | صوفیاءاہل ماوراہنہر۔<br>اہل نزنی کے صوفیاء<br>چودھواں باب                                                                                                            | 256<br>256<br>258                      | بارہوال باب<br>صوفیاء متاخرین کے آئمہ کے ذکر میں<br>حضرت ابوالعباس احمد بن مجمد القصاب<br>حضرت ابوالی بن الحسین بن مجمد المدقاق<br>حضرت ابوالحس علی بن احمد الخرقانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 273<br>273                             | صوفیاءاہل ماوراہنہ۔<br>اہل غزنی کےصوفیاء<br>چودھواں باب<br>نداہب صوفیا میں مختلف فرقوں کا                                                                            | 256<br>256<br>258<br>259<br>260        | بارہوال باب<br>صوفیا ہمتاخرین کے آئمہ کے ذکر میں<br>حضرت ابوالعباس احمد بن مجمد القصاب ؓ<br>حضرت ابوملی بن الحسین بن مجمد الدقال<br>حضرت ابوالحس علی بن احمد الخرقائی<br>حضرت ابوعبد اللہ مجمد بن علیؓ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 273<br>273<br>275                      | صوفیاءاہل ماوراہنہر۔<br>اہل غزنی کےصوفیاء<br>چودھواں باب<br>ندائہب صوفیا میں مختلف فرقوں کا<br>بر نہمی میان                                                          | 256<br>256<br>258<br>259<br>260<br>260 | بارہوال باب<br>صوفیا دمتاخرین کے آئمہ کے ذکر میں<br>حضرت ابوالعباس احمد بن مجمد القصاب ؓ<br>حضرت ابوالحس بن الحسین بن مجمد المدقاق ؓ<br>حضرت ابوالحس علی بن احمد الخرقا فی<br>حضرت ابوعبد القد تحمد بن علی ؓ<br>حضرت ابوسعید فضل بن مجمد المجمنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 273<br>273<br>275<br>276               | صوفیاءابل مادرانهر۔<br>ابل غزنی کے صوفیاء<br>چودهواں باب<br>ندا ہب صوفیا میں مختلف فرقوں کا<br>بر جمل میان<br>رضا کی حقیقت۔                                          | 256<br>258<br>259<br>260<br>260<br>262 | بارہواں باب صوفیا به متاخرین کے آئمہ کے ذکر میں حضرت ابوالعباس احمد بن مجمد القصاب مصرت ابوالعس بن الحمد الخرقائی حضرت ابوالعس علی بن احمد الخرقائی حضرت ابوعبد الند تحمد بن علی حضرت ابوسعید فضل بن مجمد المجمعنی حضرت ابوالفضل مجمد بن الحسن المحتفلی حضرت ابوالفضل مجمد بن الحسن المحتفلی حضرت ابوالفضل مجمد بن الحسن المحتفلی المح |
| 273<br>273<br>275<br>276<br>276<br>278 | صوفیاءابل مادرانهر۔<br>ابل غربی کےصوفیاء<br>چودھواں باب<br>ندائهب صوفیا میں مختلف فرقوں کا<br>بر جمی بیان<br>رضا کی حقیقت۔<br>ارباب رضا کی قشمیں۔                    | 256<br>256<br>258<br>259<br>260<br>260 | بار ہوال باب صوفیاء متاخرین کے آئمہ کے ذکر میں حضرت ابوالعباس احمد بن مجمد القصاب مسلمت ابوالعین بن مجمد الخرقائی حضرت ابوالعین بن مجمد الخرقائی حضرت ابوالعین میں احمد الخرقائی حضرت ابوالعین فضل بن مجمد المجمد بن مجمد المحتفظی حضرت ابوالقاسم عبد الکریم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 273<br>273<br>275<br>276<br>278<br>280 | صوفیاءاہل ماورانبر۔<br>اہل غزنی کےصوفیاء<br>چودھواں باب<br>نداہب صوفیا میں مختلف فرقوں کا<br>بر جمی بیان<br>رضا کی حقیقت۔<br>ار باب رضا کی فتمیں۔<br>مشائخ کے اقوال۔ | 256<br>258<br>259<br>260<br>260<br>262 | بار ہوال باب صوفیاء متاخرین کے آئمہ کے ذکر میں حضرت ابوالعباس احمد بن مجمد القصاب حضرت ابوالعس علی بن احمد الخرقائی حضرت ابوالعس علی بن احمد الخرقائی حضرت ابوعبد الند تحمد بن علی حضرت ابوسعید فضل بن مجمد المجمدی حضرت ابوالفضل مجمد بن المجمدی الم |

•

|                  |                                    | '    |                                              |
|------------------|------------------------------------|------|----------------------------------------------|
| صفحه             | مضمون                              | صفحه | مضمون                                        |
| 382              | انبيا واوراولياء كى فرشتول پرفضيات | 289  | طیفوری فرقه -                                |
| 386              | فرقه خرازید                        | 290  | سنراور سوكا بيان -                           |
| 387              | بقاور فنا كابيان _                 | 296  | جنیدی فرقه به                                |
| 392              | فناه بقامین مشائخ کے رموز۔         | 298  | نوری فرقه به                                 |
| 395              | فرق غيفه _                         | 299  | اینارکابیان۔                                 |
| 396              | نوبت وحضور کابیان به               | 308  | فرقة سبليد-                                  |
| 402              | جمع اور تفرقه كابيان-              | 309  | حقیقت ننس ارمعنی بنوی                        |
| 408              | جمعنا اورتفرقه میں اختلاف۔         | 315  | مثائخ كے اقوال۔                              |
| 414              | روت کا بیان                        | 317  | مجامدہ نفس کا بیان ۔<br>محامدہ نفس کا بیان ۔ |
| . ,              | پېلاکشف بجاب<br>ا                  | 328  | حقیقت هویٰ ـ                                 |
| 423              | معرفت البي                         | 335  | فرقه حکیمه به                                |
| 434              | مشائ کے رموز<br>ریموز ہور          | 335  | ا شبات ولايت -                               |
| 100              | دومرا کشف حجاب<br>اترین            | 338  | ولايت كى تشريح اورورجات.                     |
| 439              | توحيد كابيان ـ<br>تيسرا كشف جياب   | 344  | مشائع کے رموز_                               |
| 450              |                                    | 349  | گرامت کا ثا <b>ت</b> ۔                       |
| 450              | ربيان يت.<br>چوقها كشف محاب        | 351  | معجزه اور کرامت میں فرق۔                     |
| 457              |                                    | 356  | مدى الوبيت كے باتھ پر معجزے -                |
| 462              | ب<br>تو به اوراس کے متعلقات بہ     |      | جيے افعال کا ظاہم ہونا۔                      |
|                  | يانچوال كشف حجاب                   | 364  | كرامات اولياء كابيان                         |
| 471              | نماز کا بیان ـ                     | 377  | انبياء كى اولياء پرفضيلت كابيان              |
| Presented by www | ziaraat.com                        |      | ·                                            |

| صفحه        | مضمون                        |
|-------------|------------------------------|
| 599         | شرایت وحقیقت _               |
|             | گيارهوال كشف حجاب            |
| 613         | تات کابیان۔                  |
| 615         | قرآن کا عاع۔                 |
| 636         | سائيس صونيه كالخلاف          |
| <b>63</b> 7 | سان میں صوفیہ کے مراتب۔      |
| <b>64</b> 7 | وجد_وجود بتواجداوراس کے آواب |
| 651         | رتش اوراس کے متعلقات۔        |
| 653         | گدرٔ ی کا بیان ۔<br>ب        |
| 656         | سا <i>تا ڪ</i> آ داب۔        |
| -           |                              |

| 8 |             |                         |
|---|-------------|-------------------------|
|   | صفحہ        | مضمون                   |
|   | <b>4</b> 79 | محبت اوراس كے متعلقات   |
|   |             | چھٹا کشف حجاب           |
|   | 494         | زگوة كايميان            |
|   | 498         | جودوسخادت كأبيان        |
|   |             | ساتوان كشف حجاب         |
|   | 503         | روز پکابیان۔            |
| - | 510         | بجوك اوراس كے متعلقات _ |
|   |             | آ مھواں کشف حجابِ       |
|   | 513         | مج کے بیان میں۔<br>-    |
|   | 520         | مشاہرہ کا بیان۔         |
|   |             | نون کننه جا             |

| 527 | صحبت۔اس کے آ داب دادکام۔       |
|-----|--------------------------------|
| 539 | ا قامت مين آ داب توفيل _       |
| 566 | نكاح كرنے اور مجرور بنے كة واب |
|     |                                |

#### دسوال کشف حجاب صدر کرکه از کرده از کرده دالا را در داده

| 576 | صوفیہ کے کلام ان کی اصطلاحات        |
|-----|-------------------------------------|
|     | اور حقا کُل کا بیان۔                |
| 581 | مقام اورخمکین _                     |
| 597 | علم أيقين عين اليقين اورحق اليقين _ |
| 599 | علم ومعرونت .                       |

#### حرونعت

#### بِسُمِ اللهِ الرَّحُمنِ الرَّحِيْمِ

رَبَّنَا الْبَنَا مِنُ لَكُنُكَ رَحْمَةً وَ هَنِي لَنَا مِنُ آمُونَا رَشَدًا ﴿ اَلْحَمُدُ لِلّٰهِ الَّذِی كَشَفَ لِاَ مُفِيَائِهِ سَرَائِرَ جَبَرُولِهِ كَشَفَ لِاَ صُفِيَائِهِ سَرَائِرَ جَبَرُولِهِ كَشَفَ لِاَ صُفِيَائِهِ سَرَائِرَ جَبَرُولِهِ وَازَاقَ دَمَ المُمْحِبِينَ بِسَيُفِ جَلَالِهِ وَاذَاقَ سِرَّالْعَارِفِينَ بِرُوحٍ وصَالِهِ هُوَ الْمُمْحَى لِمَوَاتِ الْقُلُوبِ بَانُوارِ إِدْرَاكَ صَمَدِيَّتِه وَكِبَرُيَائِهِ وَالمُمْعِشِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَالْمَنْعِشِ لَهُ مَا وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى لَهَا بِرَاحَةِ رُوحٍ اللهَ وَاصْحَابِهِ وَازُواجِه وَ ذُرِّيَتِه اَجْمَعِينَ ٥ رَسُولِ لِه مُحَمَّدٍ وَالِه وَاصْحَابِهِ وَازُواجِه وَ ذُرِّيَتِه اَجْمَعِينَ ٥

ترجمہ:۔اے ہادے پروردگاراہم پراپی بے پایاں رحمت نازل فرمااور ہمارے ہرکام میں ہماری رہنمائی فرہا۔ تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں جس نے اپ دوستوں کے لئے علی ہماری رہنمائی فرہا۔ تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں جس نے اپ دوستوں کے بھید کھول عالم ملکوت کے راز آشکارا کر دیئے اور اپنے برگزیدہ بندوں پر عالم جبروت کے بھید کھول دیئے اور اپنے عارفوں کے دل کو اپنے وصال کی لذت کا مزہ چھایا۔ وہی اپنی بے نیازی اور کبریائی کے انوار سے دلوں کی مردہ زمین کو زندگی بخشے والا اور اسے اپنے مقدس نالوں اور معرفت کی روح پرورخوشبو نے شو ونما دینے والا ہے۔ اور اس کے رسول حضرت محرفی ہوئے علی بن عثان بن ابی آئحن علی جلا بی از داح مطہرات پر ہمیشہ اس کی رحمتوں کا نزول ہو۔ شخ علی بن عثان بن ابی آئحن علی جلا بی مغرف نوئ ، جو بری اللہ اس سے راضی ہو، عرض پرداز ہے کہ ہیں نے استخارہ کیا اور نس کے گرد منٹہ لانے والی تمام اغراض وخواہشات کو دل سے دور کرتے ہوئے تمہاری درخواست کے مظابق اللہ تعالی تمہیں نیک بخت کرے۔ کام کرنے کے لئے مستعد ہوگیا اور اس کتاب مطابق اللہ تعالی تعہیں نیک بخت کرے۔ کام کرنے کے لئے مستعد ہوگیا اور اس کتاب

ے تہاری مراد پوری کرنے کا پختہ عزم کرلیا اوراس کتاب کا نام ' کشف اُمحجوب کر کھا جس سے تہارا اصل مقصدواضح ہوگیا۔ اور تہاری خواہش کے چیش نظر اس کتاب کوئی ابواب میں تقسیم کر دیا اور میں اس کتاب کو تکیل تک پہنچانے کیلئے اللہ تعالی سے مدد اور توفیق کی درخواست کرتا ہوں کہ اپنے قول اور عمل میں اپنی ذاتی صلاحیت اور قوت پر بھروسہ کرنا میر سے نزدیک ہرگز مناسب نہیں کیوں کہ توفیق قوصرف اللہ بی کی طرف سے عاصل ہوتی ہے۔

# تيبا فصل

کتاب پرمصنف کا نام ۔ میں نے کتاب کی ابتدامیں اپنانام دو چیز وں کو پیش نظر رکھتے ہوئے لکھا ہے، ان میں سے ایک تو خاص لوگوں کا حصہ ہے اور دوسری کا تعلق عام لوگوں سے ہے، جوعام لوگوں سے متعلق ہے وہ تو یہ ہے کہ جب تصوف کے لم سے نا آشنالوگ اس موضوع پر کوئی الیی نئی کتاب و کھتے ہیں کہ جس میں متعدد مقامات پرمصنف نے اپنانام نہ کھا ہوتو اس کو اپنی طرف منسوب کر لیتے ہیں ۔ جس سے مصنف کا مقصد پورانہیں ہوتا کیونکہ تصنیف و تالیف اور کسی مواد کو کتابی صورت میں جمع کرنے سے مصنف کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ اس کتاب کے ذریعہ مصنف کا نام رہے اور کتاب کو پڑھنے اور اس سے تعلیم پانے والے لوگ اس کے فرریعہ مصنف کا نام رہے اور کتاب کو پڑھنے اور اس سے تعلیم پانے والے لوگ اس کے لیے نیک دُ عاکر تے رہیں۔

<mark>ذاتی تکنی تجربہ</mark> نے میرے ساتھ بیسانحہ دو دفعہ پہلے پیش آچکا ہے ایک دفعہ تو یوں کہ ایک تفخص نے میرے اشعار کا دیوان مجھ سے مانگ کر گیا اور میرے پاس اس کا وہی ایک نسخہ تھا اس نے اس کی ترتیب کو تبدیل کر دیا اور اس کے شردع سے میرانام اڑا دیا اور اس طرح میری ساری محنت پریانی بھیرویا۔اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول کرے۔

دوسری دفعہ کہ جب میں نے تصوف کے طریق میں 'اللہ تعالیٰ اس کو آبادر کھے'' ایک کتاب کھی اوراس کا نام' 'منہاج الدین' رکھا،ایک ذلیل مری نے'' کہ میں اس کا نام. لینا پندنہیں کرتا۔ میرانام اس کتاب ہے اُڑادیا اور لوگوں کے سامنے بیظا ہر کرنے لگا کہ بید کتاب اس نے وہائے کہ اس کتاب اس نے وہائے کا سے اس کتاب اس نے خود کھی ہے۔ اگر چہاس کی جہالت کو جانے والے خاص لوگ اس کے اس کا دعوے پر ہنتے رہے، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے اس کی بے برکتی کو یہاں تک پہنچایا کہ اس کا نام اپنی بارگاہ کے طالبوں سے بی خارج کردیا۔

تا ہم جوبات خواص کے ساتھ متعلق ہے اس کا مُعاملہ مختلف ہے کہ جب وہ ایک کتاب دیکھیں گے اور انہیں معلوم ہوگا کہ اس کتاب کا مصنف اس فن کا ماہر عالم اور حقق ہے تو اس کے حقوق کی اچھی طرح رعایت کریں گے اور اس کے مطالعہ کے بعد اسے یاد رکھنے کی کوشش کریں گے۔ اس طرح پڑھنے والے اور مصنف دونوں کا مقصود اچھی طرح مصنف دونوں کا مقصود اچھی طرح حاصل ہوجا تا ہے۔۔۔۔۔۔۔وور اللہ تعالیٰ ہی صحیح علم والے ہیں۔

### دوسرى فصل

استخارہ کی اہمیت: اور سے جویس نے کہا کہ میں نے استخارہ کیا تواس سے میری مراداللہ تعالیٰ کے ان آ داب کالحاظ رکھنا ہے کہ جن کااس نے اپنے بیغیر علیہ اللہ من الشیطن الرّجیم والوں کو تھم دیا ہے چنا نچارشا دفر مایا فاد افرات الله آن فاستحد والله من الشیطن الرّجیم الرّجیم الله من الشیطن الرّجیم قرآن پڑھنے لگوتو شیطان مردود سے اللّٰہ کی بناہ ما نگ لیا کرو) اور استعاذة (شیطان سے اللّٰہ کی بناہ ما نگرا) استخارۃ (اللّٰہ سے بھلائی طلب کرنا) اور استعانت ہر معاملہ میں اللّٰہ کی مدویا ہنا) ان سب سے مراویہی ہے کہ تمام امور میں اللّٰہ تعالیٰ سے ہی مدوطلب کی جائے۔ اپنے تمام کا موں کو اللّٰہ کے ہی سپر دکیا جائے اور یوں طرح طرح کی مصیبتوں سے جات حاصل کی جائے۔

صحابہ رضی اللہ عنہم سے روابیت ہے کہ پغیبر صلی اللہ علیہ وسلم جس طرح ہمیں قرآن کی تعلیم ارشاد فرمایا کرتے تھے اس طرح استخار ہ کی بھی تعلیم دیا کرتے تھے۔ پس جب انسان اس حقیقت ہے روشناس ہو جائے کہ کمی کام میں اس کی کامیابی اس کے داتی کسب اور تدبیر پرموقوف نہیں کیونکہ انسان کی بہتری کاعلم اللہ تعالیٰ کو ہماور ہرتم کی بھلائی بابرائی تقدیرالہی پر مخصر ہے تو اس کے لئے اللہ تعالیٰ کے فیصلوں پر راضی ہونے اور اس ہے مدو ما تکنے کے علاوہ کوئی چارہ کا نہیں رہتا۔ اس طرح وہ نفس امارہ کی شرار توں اور سرکتی ہے ہر حالت میں محفوظ ہوجاتا ہے اور اس کی اصلاح وہ بہتری کی نعت حاصل کر لیتا ہے۔۔۔۔لہذا ضروری ہے کہ بندہ اپنے تمام کاموں میں اللہ سے استخارہ کر لیا کے سالہ تعالیٰ کافضل اسے غلطیوں اور آفتوں سے محفوظ رکھے۔ اور توفیق تو اللہ کی طرف ہی ہے۔۔

# تيسري فصل

نفسائی خواہشات ہے اجتناب اور میں نے یہ جو کہا ہے کہ میں نے نفسائی امراض
کواپنے دل ہے تکال ویا ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جو کام کسی نفسائی خواہش کے مطابق
کیا جائے اس کی برکت اٹھ جاتی ہے اور دل صراط متقیم ہے ہٹ کر غلط راستہ اختیار کر لیتا
ہے، اس طرح دو حالتوں میں ہے ایک کاظہور ہوتا ہے یا تو اس کی خواہش پوری ہوجاتی ہے
مائیس، اگر پوری ہوگئ تو بھی ہلاکت ہے۔ کیوں کہ دو زخ کے در دازہ کی گئی یہی ہے کہ شس کی مراد پوری ہوجائے ، اور اگر فشس کی مراد پوری ہی نہ ہوتو اس ہے بہتر تو یہ ہے کہ شروع ہے تی نفسانی خواہش کودل ہے نکال کر باہر کیا جائے کیوں کہ بہشت کی نئی یہی ہے کہ فس کی اغراض کودل میں جگہ ہی نہ دی جائے چنا نچہ التہ تعالی کا ارشاد ہے' و تھے النہ فس عنی النہ وی فان الْجَدَة هِی الْماوی '' (اور جس نے ایٹ فس کوخواہشات سے روکا تو یقینا اس کا ٹھکا نہ جنت ہے)

اورمعاطات میں نفسانی اغراض بیہ ہوتی ہیں کہ کسی کام میں اللہ تعالی کی خوشنودی

کے علاوہ بجھاور مقصد بندہ کے پیش نظر ہواور اللہ تعالیٰ کے عذاب سے اپنفس کی نجات طلب نہ کرے اور نفس کے لئے سرکثیوں اور رعونت کی کوئی حدمقر رنہیں اور نہ ہی اس کی فریب کاریاں ظاہر ہوتی ہیں۔ لہٰذاانشاء اللہ اس کتاب میں مناسب جگہ پراس موضوع کو مستقل باب کی صورت میں بیان کیا جائے گا۔

# چوهمی فصل

مقصد ونیت تالیف:۔اور میں نے جو ریکہائے کہتمہاری درخواست کےمطابق میں کمر بستہ ہوااوراس کتاب کے ذریعے تمہارا مقصد پورا کرنے کا پختہ عزم کرلیا تو اس کا مقصد بیہ ے کہ جبتم نے مجھے سوال کا اہل سمجھا اینے (ساتھ بیش آ نے والے ) واقعہ کے متعلق مجھ ہے یو چھااور فائدہ حاصل کرنے کے لئے اس کتاب کوتالیف کرنے کی مجھ سے درخواست كى تو مجھ يريدواجب ہوگيا كەمىن تمہارے حسن ظن كالحاظ ركھتے ہوئے تمہارے سوال كاحق ادا كرول كين جونكة تمهار يسوال كابورا بوراجق فورأا دانبين موسكنا تفااس لئے عزم معمم اور اخلاص نیت کواولین حیثیت حاصل تھی تا کہاس کتاب کی ابتدا ہے ہی سوال کے بورا کرنے کا ارادہ اور جواب کا احترام واحساس ملحوظ خاطر رہے کیونکہ انسان کا ارادہ جب کام کے شروع میں حسن نیت سے وابستہ ہوتو اگر اس کام میں کوئی کمی بھی باقی رہ جائے تو اللہ تعالی مِنُ عَمَلِمهِ (مومن کی نیت اس کے اس مل سے بہتر ہے جوبغیرنیت کے کیا جائے )اور اعمال میں نیت کا براہی وخل ہے اور اس پر مجی دلیل موجود ہے کہ بندہ ایک بی نیت سے ایک حکم سے دوسرے حکم میں ہوجا تا ہے۔ حالا تکہ اس کے طاہر پر اس کا کوئی اثر نمودار نہیں ہوتا۔مثلاً اگر کوئی شخص روز ہ کی نیت کے بغیر کچھ دن بھوکا رہے تو اسے اس کا کوئی اجرنہیں ملے گالیکن اگروہ روزہ کی نیت کرنے کے بعد بھوکار ہے تو مقربان الٰہی میں شار ہوجائے گا

باوجود یکہ طاہری طور پر کوئی فرق محسوں نہیں ہوگا۔ای طرح اگر کوئی مسافر کسی شہریں اقامت کی نبیت کے بغیر کچھ مدت تک تفہرا رہے تو وہ مقیم شار نہیں ہوگا البتدا گروہ وہاں سکونت کی نبیت کر لیے تو مقیم سمجھا جائے گا۔ای قسم کے اور بھی بہت سے امور ہیں کہ نبیت کے بغیران کا کوئی اعتبار نہیں ہوتا۔لہٰذا ہم کمل کے شروع میں نیک ممل کی نبیت ہوئی جا ہے اور اللہٰ تعالیٰ کوہی سے علم ہے۔

يانجو ين فصل

وجہ تسمیہ ۔۔ اور میں نے جو یہ کہا ہے کہ میں نے اس کتاب کا نام کشف الحجوب رکھا ہے تو اس سے میری مرادیہ ہے کہ کتاب کے نام سے ہی اس میں موجود مضمون کی گواہی ال جائے خصوصاً اہل بصیرت جب اس کتاب کا نام نیں تو انہیں علم ہوجائے کہ اس کتاب کا موضوع اور مقصد کیا ہے اور تہمیں یہ بھی معلوم ہوتا چاہئے کہ ادلیاء اللہ اور درگاہ المہی کے مقربین کے سواباتی تمام اہل دنیا امر خداوندی کے اسرار ورموز سے بردہ میں رہتے ہیں اور چونکہ یہ کتاب راہ حق کے بیان، امرحق کی شرح اور بشریت کے جابات کھو لئے کے لئے کہ کی گئی گئی ہے اس لئے اس نام کے علاوہ کوئی اور نام اس کے لئے مناسب ہی نہ تھا، اور در حقیقت جاس کے اس نام محبوب کی ہلاکت کا سبب ہوتا ہے جس طرح جاب مکشوف کی ہلاکت کا سبب ہوتا ہے جس طرح جاب مکشوف کی ہلاکت کا باعث ہوتا ہے بین رکھتا۔

ای طرح دوری بھی بزد کی کی تاب نہیں ایکتی، جس طرح سرکہ میں پیداہونے والا جانور جب دوسری چیز میں گرتا ہے تو مرجاتا ہے اس طرح دوسری چیز وں میں بیدا ہونے و نے والے جانور کوا گرسر کہ میں ڈال دیا جائے تو وہ بھی زندہ نہیں رہتا چنا نچے حقیقت کی (پر مشقت) راہ پر چلنا صرف ای کے لئے آسان ہے جس کی تخلیق ہی اس مقصد کے لیے ممل میں آئی ہوای لئے پیغم بری تھا تھے کا ارشاد ہے کہ نحل میشو لما خلق لَه المرض کے لئے میں آئی ہوای لئے پیغم بری تھا تھے کا ارشاد ہے کہ نحل میشو لما خلق لَه المرض کے لئے

وہ کام آ سان کر دیا گیا ہے جس کے لئے اس کی تخلیق ہوئی ہے )اوراللہ تعالیٰ نے جس شخص کوکسی خاص مقصد کیلئے بیدا کیا ہے تو اس کے حصول کا طریقہ اس کیلئے آسان کر دیا ہے۔ · نیکن حجاب کی دونشمیں میں ،ایک حجاب رین کسماس کا اٹھنا ہرگزممکن نہیں (اللہ تعالیٰ ہمیں اس ہے محفوظ رکھے کی اور دوسرا حجاب ٹیبی میں ،اور پیرہت جلدی اٹھ جاتا ہے،اس کی وضاحت پیہ ہے کم بعض انسان تو ایسے ہوتے ہیں کہان کی ذات ہی حق کا تجاب ہوتی ہے حتی کہان کے زد یک حق وباطل میں کوئی فرق نہیں ہوتا اور بعض بندے ایسے ہوتے ہیں سکہان کی''صفت'' حق کا حجاب ہوتی ہے لیکن ان کی طبیعت ہمیشہ حق کی متلاثی اور باطل ے گریزاں رہتی ہے، پس ذاتی جاب جس سے جاب رین مراد ہوہ کی صورت میں نہیں اٹھ سکتا۔اورعر بی لغت میں'' رین''ختم اورطبع شب ہم معنی الفاظ ہیں۔ چنانجی ارشاد باری تعالی ہے کلا بل رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمُ مَّاكَانُوا يَكْسِبُونَ (برَّرُ ايانَيْسِ الْكَانِ كَ برے اتدال کی وجہ سے ان کے دلوں پر زنگ لگ گیا ہے بھراس کا حکم ظاہر کرتے ہوئے ارْشَاوْفِرِمايا ُ 'إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُو اسَوَاء \* عَلَيْهِمُ ءَ انْذَرْتَهُمْ اَمُ لَمُ تُنْذِرُهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ (اے نمی! جولوگ کا فرمیں ان کے لئے برابر ہے کہ آپ انہیں عذاب سے ڈرائیں یا نہ ڈرائیں وہ ہرگز ایمان نہلائیں گے )اس کے بعدان کے اسٹمل کی علت بیان فر مائی ہے ك خَسَمَ السُّلُّهُ عَسَلَى قُلُو بِهِمُ (الله نعمرلكادي بان كردول ير) اوريكي فرمايا " طَبَعَ اللَّهُ عَلَىٰ فَلُوبِهِمْ (الله نان كداول يرمبراكادى)اور جاب صفى كدجونين عجاب ہےوہ بھی بھی اٹھ بھی سکتا ہے ذات کی تبدیلی نادرات میں سے ہے اور نا درناممکن ہاور خائزے۔

مشائخ اورصوفیاء نے رین اورغین کے معنی کولطیف اشارہ میں بیان فرمایا ہے

یا طبعی، پیدائش اوراط کی جیب مرادات که این مربی بلی نزنگ و سَبّح میں۔ اس عربی میں افغین الدحیرے کو کہتے ہیں یہاں عارضی حجاب مراد ہے۔ اسع ختم اور طبق (میرانگانا) استعداد کا سب کر لینامراوے۔

چنانچة حضرت جنيدر متالله عليفرمات بي الوين مِن حملة المؤطنات والصين مِن جُمْلَةِ النَحَطَراتِ "(كرزنگ متعلّ اورمضبوط اشياء ميس سے باور تاريكي عارضي اندیثوں میں ہے ہے) وطن متعلّ اور خطر عارضی ہوتا ہے۔ چنانچہ بوری ونیا کے مبعل گر ادرآ مَینه ساز استھے ہوکر بھی پھر ہے آ مَینہ نہیں بنا سکتے لیکن اگر آ مَینہ زنگ آلود ہو جائے تو صیقل کرنے سے بالکل صاف ہوجا تا ہے اس کی وجہ ریہ ہے کہ پھر میں اصل تار کمی ہے جب كمآ ئينه ميں اصل روشني ہےاوراصليت يائيدار ہوتی ہےللبذا پھرآ ئينة ہيں بن سكتا اور عارضی صفت کو بقانہیں ہوتا البذا آئينه کا رنگ ختم ہو سکتا ہے .... پس میں نے بير كتاب اس لئے کھی ہے کہ بیان دلوں کے لئے صیقل کا کام دے۔ جو حجاب غین کی تاریکیوں میں گھرے ہوئے ہیں لیکن نورحق ان کے دلوں میں موجود ہے تا کہ اس کے مطالعہ کی برکت ے تاریکی کاوہ پر دہان کے دلول سے اٹھ جائے اور حقیقت معنی کی طرف راہ یالیں۔اوروہ لوگ کہ حق کا انکار اور باطل کا ارتکاب جن کے خمیر اور ذات میں داخل ہو وہ حق کے واضح دلائل وشواہد کے باد جودراہ نہیں یاتے لہذا اس کتاب سے انہیں کوئی فائدہ حاصل نہیں ہو سکتا۔ادراس اللہ تعالی کاشکرہے جس نے عرفان کی نعت سے سرفراز پایا۔

# حيصتى فصل

ابواب کی تقسیم ۔ باقی میں نے جو یہ کہا ہے کہ مجھ برتمہارامقصد واضح ہوگیا ہے اور تمہاری غرض ہے متعلق تمام باتیں اس کتاب کے ٹی اجزاء میں تقسیم ہوگئی ہیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جب تک سوال کرنے والے کا پورامقصد معلوم نہ ہو اس کی مراد حاصل نہیں ہوتی کیونکہ سوال ذہن میں پیدا ہونے والے کسی اشکال کی وجہ ہے تی کیا جاتا ہے لہذا جب تک جواب سے یہاشکال حل نہ ہو جائے کوئی فائد ونہیں ہوتا۔ اور اشکال کو جب تک اچھی طرح بیجیان اور تجھ نہ لیا جائے اس کا سیجھ حل پیش کرناممکن نہیں ہوتا۔

اور میں نے یہ جو کہا ہے کہ تمہاری مراد سے تعلق رکھنے والے امور کی اجزاء میں تقسیم ہو گئے ہیں تو اس کا مطلب سے ہے کہ جب سوال تمام امور پر مشمل ہوتو جواب بھی ان تمام امور پر صاوی ہونا چا ہے تا کہ سوال کرنے والا اپنے سوال کے تمام در جوں اور پہلوؤں اور پھر ان کے جوابات کو اچھی طرح سمجھ لے۔ اور پھرا یک مبتدی کے سامنے تو اس کی تمام اقسام اور حدود کی بوری بوری تفصیل بیان کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ خصوصاً تمہاری غرض اللہ تعالی تمہیں سعادت مند بنائے ) کا تو تقاضہ ہی ہے کہ میں اسے بوری تفصیل کے ساتھ بیان کروں اور تمہارے سوال کے جواب میں ایک مستقل کتاب تصنیف کروں اور قرف وقتی ہے۔

### ساتوين فصل

الله سے طلب مدو ۔ اور میں نے یہ جو کہا ہے کہ میں امداداور تو فیق اللہ تعالیٰ سے طلب کرتا ہوں تو اس سے میری مراد ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سؤا انسان کا کوئی جامی و مددگا رہیں جو نیکی کے کاموں کوسرانجام دینے کے لئے اس کی نصرت کرے اور مزید تو فیق بخشے ، اور تو فیق کے معنی یہ ہیں کہ بندہ کے نیک اعمال میں اللہ تعالیٰ کی تائید وموافقت شامل حال ہو۔ اور تو فیق اللہ کی صحت پر کتاب وسنت کی گواہی اور دلیل موجود ہے نیز معتز لداور قدر یہ جماعت کہ جو تو فیق کو مہمل اور بے معنی لفظ سمجھتے ہیں کے علاوہ پوری امت مسلمہ کا اس پر اجماع ہے ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ اور مشائخ طریقت کی ایک جماعت نے کہا ہے کہ 'التّو فینی کھو الله در ہو علیٰ میں اید فیل کے وقت فر ما نبر داری کی قوت بیدا ہوجانے کا نام' کو فیق ہو الله در کا کا نام' کو فیق ہو اللہ تعالیٰ کی طرف سے اسے پہلے کو فیق ہو اللہ تعالیٰ کی طرف سے اسے پہلے سے کہیں زیادہ قوت اور طاقت عطا کی جاتی ہے اور اس طرح تمام حالات میں ہر قسم کی ہرکات و سکنات اللہ تعالیٰ کے افعال اور مخلوق بن جاتے ہیں۔ پس تو فیق اللی اس قوت کا نام ہرکات و سکنات اللہ تعالیٰ کے افعال اور مخلوق بن جاتے ہیں۔ پس تو فیق اللی اس قوت کا نام ہرکات و سکنات اللہ تعالیٰ کے افعال اور مخلوق بن جاتے ہیں۔ پس تو فیق اللی اس قوت کا نام ہرکات و سکنات اللہ تعالیٰ کے افعال اور مخلوق بن جاتے ہیں۔ پس تو فیق اللی اس قوت کا نام

ہوا جس کے ذریعہ انسان اللہ کی اطاعت کرتا ہے۔ کیکن میہ کتاب اس مسئلہ کے بیان کاحل نہیں کیونکہ اس کتاب میں ایک اور چیز (تصوف) بیان کرنامقصود ہے۔

اوراب میں اللہ عزوجل کی مشیت وتو فیق سے تمہار ہے اصل مقصود کی طرف توجہ کرتا ہوں لیکن اس سے متعلق کچھ کہنے سے پہلے تمہار سے سوال کو بعینہ ورج کرتے ہوئے اس سے کتاب کا آغاز کرتا ہوں (اور تو فیق تو اللہ کی جانب سے ہوتی ہے۔)

#### صورت سوال

ا سائل ابوسعید جوری نے درخواست کی آپ میرے لئے تحقیق کے ساتھ بیان فرمائیں کے خطریقت اور تصوف کی حقیقت کیا ہے؟

الل تصوف كوكن كن مقامات عير رنا يرا تا اور برمقام كى كيفيت كيا اي؟

🥵 الل تصوف ك مختلف غدام ب واقوال اور رموز واشارات كيا ہے؟

🥵 الله تعالی کی محبت اور دلوں پراس کے ظاہر ہونے کی کیفیت کیاہے؟

الله تعالى كى ماميت كى معرفت سے انسانى عقول كے جاب كاسب كياہے؟

اس کی حقیقت کے ادراک سے نفس امارہ کونفرت دبیز اری کیوں ہوتی ہے؟

اوراس کی صفات ہے واقف ہوجانے والوں کی روح کواطمینان و آرام کیسے تصیب ہو جاتا ہے؟

نیزان سوالات معلق دوسریتمام امورکو بھی وضاحت کے ساتھ بیان فرمائے؟

#### ر کشف الحجو ب کی ابتداء

حضرت علی ججو مرکن کا جواب \_مسئول یعن علی عثان جلابی (اللہ اس پررخم کرے ) کہتا ہے کہتم جان لو کہ در حقیقت ہمارے اس دور میں پیلم مٹ چکا ہے خصوصاً ہمارے اس ملک میں کہ جہاں کے تمام لوگ نفسانی خواہشات میں متغرق اور اللہ تعالی کی خوشنو دی کے راستہ سے مندموڑے ہوئے ہیں اور دور حاضر کے علماء اور وقت کے مدعیوں کے لئے اس راہ طریقت کےخلاف ایک اورصورت پیدا ہو چکی ہے۔ پس اس چیز کو حاصل کرنے کے لئے غیرمعمولی ہمت ہے کام لوکہ بارگاہ البی کے خواص کے سواتمام اہل زمانہ کا ہاتھ اس کے حصول ہے محروم ہے تمام اہل ارادت کی مراداس سے ٹوٹ چکی ہے اس کے وجود سے تمام الل معرفت كى معرفت معزول ہوگئ ہے سب عوام وخواص نے اس كى حقيقت كى بجائے صرف عبادت کو کافی ہمچھ لیا ہے۔ دل و جان ہے اس کے حجاب کے فریدار بن گئے۔اور پیر کام ابتحقیق کی بجائے تقلید میں بڑگیا ہے اس کا بتیجہ بیہ ہوا کہ امرحق کی جنتونے ان ہے ا پنا چرہ چھیالیا ہے۔ پس عوام تو اس برمطمئن ہیں کہ آئیں (کسی محنت کے بغیر) حق کی معرفت حاصل ہوگئی ہےاورخواص اس پرخوش ہیں کہان کے دلوں میں اس کی تمنا بفس میں اس کا شوق اورسینوں میں اس کی طرف رغبت موجود ہے اور شغل کے طور پر کہتے ہیں کہ ہیہ شوق دیدار (اللی) اورسوزمحبت ہاورتصوف کے نام نہادیدی اینے (بلند بالگ) دعووس کے باوجود تمام حقائق کی معرفت سے قاصر اور برگانہ ہیں۔ جب کہ مریدوں نے مجاہدہ و ریاضت سے ہاتھ اٹھا کرایے فاسدتصورات کا نام شاہرہ رکھ لیا ہے۔

میں نے اس سے پہلے اس علم (تصوف وطریقت) میں جتنی کتابیں کھی تھیں وہ سب ضائع ہوگئ ہیں اور تصوف کے جھوٹے مدعیوں نے ان میں عوام کو پھانسنے کے لئے بعض با تیں چن کر باقی کو دھوکر ضائع کر دیا کیونکہ جس کے دل پر مہرلگ چکی ہووہ حسد اور ا نکارکو بی نعمت خداوندی سمجھتا ہے اور ایک دوسر کے گروہ نے ان عبارات کو دھوکر منایا تو نہیں لیکن انہیں پڑھا بھی نہیں اور ایک اور گروہ نے عبارات کو پڑھا تو سہی لیکن جب ان کا مطلب نہ سمجھا تو عبارتوں پر اکتفا کرتے ہوئے انہیں لکھ لیا تا کہ انہیں یاد کر کے یہ دعویٰ کر سکیں کہ ہم تصوف و معرفت کاعلم بیان کرتے ہیں حالا تکہ بیلوگ بالکل اندھیرے میں ہیں۔ سکیں کہ ہم تصوف و معرفت کاعلم بیان کرتے ہیں حالا تکہ بیلوگ بالکل اندھیک کی طرح ہیں جو بالکل کمیاب اور بیش قیمت ہوتی ہے لیکن اگر وہ میسر آجائے تو اس کی چھرتی کی مقدار کسی وزنی پھر انسان ای دوا مقدار کسی وزنی پھر انسان ای دوا کا طلب گار ہوتا ہے جواس کے در دکا علاج ہواور اس کے علاوہ اور کسی دوا کی اے ضرور ت نہیں ہوتی جیسا کہ ایک بزرگ نے کہا ہے شعرے

فَكُلُّ مَنُ فِي فَوَادِهِ وَجُع ' يَطْلُبُ شَيًّا يُوَافِقُ الْوَجُعَا

اليك تشراب نوش شاعر جس كاولوان وابيات شعرون كالمجموعة فالم ع ابوعثان عمر بن بح الملقب به جاحظ مغر في (بهت من كما يون كامسنف)

نے نفسانی خواہشات کا نام شریعت ،طلب جاہ ،حب دنیا اور تکبر کا نام عزت وعلم مخلوق کے سامنے ریا کاری کانام خوف خدا، کینہ کودل میں پوشیدہ رکھنے کانام برد باری فضول جھکڑے کو مناظره آلپس میں جنگ وجدال کا نام بزرگی ،منافقت کا نام زید ،جھوٹی آرز و کا نام ارادت ، طبعي منه يان كانام معردنت ، دې لى حركتو ل اورنف ني وسوسه كانا م محبت الهي الحاد كانام فقر ، ا تكارحق کا نام بزرگی، ہے دینی کا نام فنا پنجیم عظیہ کی شریعت کے ترک کا نام طریقت اور زمانہ والوں کی آفت کا نام مجاہدہ رکھ لیا ہے یہاں تک کہ معانی ومطالب کے جانے والے ان ہے بالکل الگ ہو گئے ہیں اور اہل دنیانے ای طرح غلبہ جاصل کرلیا ہے۔جیسا کہ اسلام کی پہلی ابتری کے وقت آل مروان نے رسول الله علیہ کے اہل بیت یر غلبہ حاصل کرلیا تھا۔ اہل حقائق کے باوشاہ اور طریقت و باریک بنی کے امام ، ابو بکر واسطی رحمتہ اللہ نے کیا خُوبَ كَهَا ﴾ ـ أَبْتَلُينَا بِزَمان لَيُسَ فِيُهِ ادَابُ الْإسلام وَلاَ ٱخُلاقَ الجَاهِليةِ وَلاَ أحكامُ ذُولِي المَووَةِ (بم اليه دورين) زمائش مين بتلاكروئ كئ بين كهجس مين نہ تواسلامی آ داب میں ، نداخلاق جاہلیت اور نہ ہی مروت و محبت کی باتیں۔اوراسی تول کے موافق شبلیٌ فر ماتے ہیں۔

جَعَلَ اللّٰهُ ذِوى اللُّهُ مَا حَالَوَاكِ فَكُل بَعِيدِ الِهِمَ فيها مُعذَب و مغلّبُ ترجمہ: اللّٰه تعالیٰ نے اس دنیا کوصرف ایک شتر سوار کے اپنی اوْٹنی بٹھانے کی جگہ (عارضی آ رام گاہ) بنایا ہے چنانچہ دور دراز (آخرت) کاارادہ رکھنے والایہاں تنگی اور مصیبت ہی یائے گا۔

# آ تھویں فصل

الله تعالی تمہیں قوت نصیب کرے جان لو! کہ میں نے اس عالم کو'' الله والوں کے لئے'' اسرار اللی کامحل ، موجودات کواس کی امانتوں کی جگه اور مخلوقات کواس کے لطیف رموز کا مقام پایا ہے اور جوام ، اعراض ، عناصر ، فلکی اجرام ، ارضی اجسام اور مخلف طبائع سب

كے سب ان اسرار كا حجاب بي اور مقام تو حيد ميں ان ميں سے برايك كا اثبات شرك ہے۔ پس اللہ تعالیٰ نے اس عالم کوکل حجاب میں رکھا ہے حتی کہ ہرائیک کی طبیعت نے اپنی جگہ پر اس کے حکم سے اطمینان پایا ہے اور اپنے وجود کی بنیاد پر تو حید الہی سے حجاب میں رہ گئی ہے اورتمام ارواح اس عالم میں اس وجود کی آمیزش کی وجہ سے بے نیاز ہوگئ ہیں، اور تمام تر قر بنوں کے باوجودا پی نجات کے مقام سے دوررہ گئی ہیں یہی وجہ ہے کہ اسرارالہی تک پہنچنا انسانی عقل کے لئے مشکل ہو گیا اور قرب کے لطا رُف روحوں کے حق میں مخفی ہو گئے یہاں تک کہانسان سامیغفلت میں رہ کراپنے وجود کی وجہ سے حجاب میں ہو گیا ہےاورا پیخ کل ج مین ظلمانی حجاب کی وجہ سے عیب وار بن گیا۔ چنانچہ اللہ تعالی فریاتے ہیں۔ وَ الْسَعَصْرِ إِنَّ الونسَسانَ لَفِئ جُسَو (فتم ہزماندکی بیٹک انسان بڑے خمارے میں ہے) اور نیز فرمايااتَّه عُكَانَ ظَلُوُمًا جَهُو لا ﴿ لِلا شبدانسان برواظ الم اورجاهل بي ) اوررسول التَّعَلِينَةُ كا رشاد ب حَلَقَ اللَّهُ الحَلْقَ فِي ظُلُمَةٍ ثُمَّ ٱلْقَى عليهِ نوراً (الله تعالى فِي طُلُمةٍ ثُمَّ الْقَى تاریکی میں پیدا کیا بھرایے نور کا پرتو ڈال کراہے روثن کر دیا) پس بہ جاب ظلماتی عالم ناسوت میں خوداس کےاپنے مزاج کی وجہ سے واقع ہوا ہےاور بیاس کی طبیعت اور عقل کی وجہ ہے ہے جواس تے علق رکھتی اور اس میں تصرف کرتی ہے ای لیے اس نے جہالت پر ا کتفا کرلیا اور حق ہے اس حجاب کوایے لئے ول و جان سے خرید لیا ہے لہذاوہ کشف کے جمال سے بے خبراور اسراز اللی ہے روگر دانی کرتے ہوئے حیوانات کے مقام پر آ رام کئے ہوئے اوراپی نجات کے مقام ہے راہ فرار اختیار کئے ہوئے ہاس نے نہ تو توحید الٰہی کی بوسونکھی نہ جمال احدیت کا ویدار کیااور نہ ہی تو حید کا مزہ چکھا ہے۔ وہ تر کیب عناصر کی وجہ ے مشاہرہ حق کی تحقیق سے عاجز اور ونیا کے لا کچ کی وجہ سے اللہ تعالی کی محبت سے روگرداں موگیا ہےاورحیوانی خواہشات نے حیات ربانی کے بغیراس کےنفس ناطقہ کواس قدرمغلوب کردیا ہے کہاس کی تمام حرکات اور جستو حیوانات کی سی ہوگئی ہے بیہاں تک کہوہ

اب کھانے سونے اور نفسانی خواہشات کی تابعداری کے سوااور پھونہیں جانتا حالا تکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے دوستوں کو ان تمام باتوں سے پر ہیز کرنے کا تھم دیتے ہوئے ارشاد فرمایا ہے ' ذَرُهُمُ يَا کُلُو اوَيَدَمَتُعُو وَيُلُهِهِمُ الْاَ هَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (اَنہیں اس حال میں چھوڑ دیجئے کہوہ کھا کیں اور دنیا کی خواہش انہیں عقلت میں مبتلا کردے پھر عقریب ان کوسب حقیقت کا علم ہوجائے گا) اس لیے کہ ان کی طبیعت کے حکم ان (نفس) نے مند اللی کو ان پر نفی کردیا اور ان کے حصہ میں اللہ تعالیٰ کی توجہ اور توفیق کی بجائے ذلت اور محرومی آگئی حتی کہوہ سب سرکش نفس کے تابع ہوگئے جو سب سے بڑا جیاب اور برائی وشرارت کا سرچشمہ ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا اِنَّ سب سے بڑا جیاب اور برائی وشرارت کا سرچشمہ ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا اِنَّ النَّفُسَ لَا مُارَة ' بِالسُّوءِ وَ بِالشَّفِ وَ اِبلا شَبْفُسِ امارہ برائی کا تھم دینے والا ہے)

ابیس کتاب کا آغاز کرتا ہوں اور نجنی مقامات اور جابات سے تہارا مقصود نکال کرتم پر ظاہر کرتا ہوں اور اسے لطیف انداز بیان سے واضح کر دیتا ہوں اور اہل صنائع کی عبارتوں کی تشریح کے ساتھ ساتھ مشائخ کا کلام بھی اس کے ساتھ ملاتا جاؤں گا اور اس کی تائید ہیں عمدہ اور دلپذیر حکایات بھی بیان کروں گا تا کہ تہ ہیں تہہارا مقصود حاصل ہواور علا ظواہر میں سے جو خص بھی اس کتاب ہیں خور کرے اسے معلوم ہوجائے کہ مقصوف کی بنیاد تو ک اور اس کی شاخیں بھل دینے والی ہیں اور تمام مشائخ اہل علم ہوئے اور اپنے تمام ارادت مندوں کو تصوف کا علم حاصل کرنے پر ابھارتے اور پھر اس پر مداومت کرنے کی تخریص دلاتے رہے ہیں ندوہ خود فواور بیہودہ باتوں میں جتلا اور غلط راہ پرگامزان ہوئے اور اندی کی شخص کرنے کی ترغیب دی کیونکہ بہت سے مشائخ طریقت اور علاء نہ ہی ایس موضوع پر کتابیں کھیں اور اس کے معارف پر بڑی لطیف عبارات میں ربانی علم اور خداواد بھیرت سے مضبوط دلائل قائم کے ۔اور اللہ ہی تو فیق دینے والا ہے۔

بہلاباب <u>ب</u>ہلاباب

اثبات علم

علماء كاتعريف ميں الله تعالى كاارشاو بے إنَّهَا يَخْصَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَهَاء ( بلاشبہ بندوں میں اللہ تعالیٰ کا خوف ر کھنے والے وہی لوگ ہیں جوعلاء ہیں ) اور رسول الله والله الله الله المار علم العلم فويضة على كُلِ مُسُلم و مُسُلِمة (علم كَ جَبُو برمسلمان مروعورت يرفرض ٢) نيزحضو يَقْلِينَة ني فرمايا باطلبوا لِعلم وَلَوُ كَانَ بالصِين (علم کوتلاش کرواگر چیدہ چین ہی میں ہے،اور جان لو کہ علوم بہت ہیں اورانسان کی عمر بہت تم ہے اس لئے تمام علوم وفنون کا حاصل کرنا انسان پرفرض نہیں ۔مثلاً علم نجوم طب حساب اورعلم بدليح كى تمام صنائع بدائع وغيره كاحاصل كرنا ضروري نهيس البيته علم نجوم كااس قدرسيك فا ضروری ہے کہ رات کے وقت نماز کے اوقات معلوم ہوسکیں۔اس طرح بیاری ہے حفاظت کے لئے علم طب،مسائل وراثت کو سمجھنے کے لئے علم میراث اور حیض دعدت دغیرہ کو سمجھنے کے لئے علم فقہ، غرضیکہ علم کا اس قدر سیکھنا ضروری اور فرض ہے جس سے عمل ورست ہو جائے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے غیر مفید علم سکھنے والوں کی غرمت فرمائی ہے ارشاد ہے وَيَتَعَمَّلُمُونَ مَايَصُورُ هُمُ وَلاَ يَنْفَعُهُم ''(ادرده لوگ ايباعلم يجت بيں جوانبيس نقصال ویتااورکوئی فائدہ نہیں دیتا)اور رسول الٹھ ﷺ نے بھی ایسے علم سے اللہ تعالیٰ کی بناہ طلب کی بِ ارشادِفرمايا ' ٱلَّسلهُ ــمَّ اِنِّي اَعُوْ ذُبِكَ مِنُ عِلْمِ لَّا يَنْفَعُ ﴿ السَّالِينِ لِــ فا تَدهَلُم سے تیری پناہ مانگنا ہوں) پس تھوڑ ہے ملم سے بہت ساعمل کرنا جاہئے ۔اورعلم کے ساتھ عمل بهي بونا جائة كول كرسول الترياية في فرمايا بالمتعبد بلافقه كالحمارني طاحرته "(علم دین کے حاصل کئے بغیر عبادت کرنے والا بغیر خراس کے گدھے کی طرح ہے) حضورعلیہ الصلو ۃ والسلام نے بےعلم عباوت گذار کوخراس کے گدھے سے مشابہ قرار دیا

ہے جو جتنا بھی گھو مے اپنے پہلے قدموں پر ہی رہتا ہے اور آ کے فاصلہ طے نہیں کرسکتا۔ میں نے عوام میں ایک ایسا طبقہ پایا ہے جوعلم کوعمل پر فضیلت ویتا ہے اور دؤسرا گرو عمل کوعلم ہے برز سمجھتا ہے حالا تکہ بید دونوں باطل ہیں ، کیونکٹمل بغیرعلم کے عمل ہی نہیں ہوتا بلکیمل ای وفت عمل بنتا ہے جب اس کے ساتھ علم شامل ہوتا کہ انسان اس کی وجہ سے مستحق ثواب ہو سکے مثلاً نماز۔ کہ جب تک پہلے ارکان طہارت۔ یاک یانی کی پیجان ست قبله کی معرفت، کیفیت، نیت اورار کان نماز کاعلم نه ہواس وقت تک وہ نماز ہی نہیں ہوئی۔ یس جب عمل درحقیقت علم کے بغیرعمل ہی نہیں ہوتا تو جاہل کس طرح عمل کوعلم سے جدا کر سکتا ہے۔اور جولوگ علم کومل سے افضل سمجھتے ہیں وہ بھی صحیح نہیں کیوں کٹمل کے بغیرعلم بھی علم بين كهلاتا حبيها كهالله تعالى كاارشاد ب نَهَ أَ فَرِيْقٌ فِينَ اللَّهِ بِيْنَ أُوتُوا الْكِتبَ كِتَابَ اللهِ وَرَاءَ ظُهُورُهِم كَأَنَّهُمُ لا يَعْلَمُونَ ( بَهِلَ كَتَابَ اللهِ وَرَاءَ ظُهُورُهِم كَأَنَّهُمُ لا يَعْلَمُونَ ( بَهِلَ كَتَابَ اللهِ عَرَاءَ ظُهُورُهِم كَأَنَّهُمُ لا يَعْلَمُونَ ( بَهِلَ كَتَابَ كَالِبَ كَالِيكَ فرين في الله كَا کتاب کوپس پشت ڈال دیا گویا کہوہ جانتے ہی نہیں )اللہ تعالیٰ نے عالم بےعمل کا نام علاء ی فہرست سے نکال دیا ہے کیوں کہ ملم کاحصول اور حفظ بیسب بھی توعمل ہی میں شامل ہے اس برانسان مستحق ثواب قراریا تا ہے اورا گرعالم کے قول وفعل ہے اس کے علم کا تعلق نہ ہوتو ا ہے اس میں کچھ بھی ثواب حاصل نہیں ہوتا۔اوراس میں دوگروہ ہیں۔ایک گروہ جولوگوں کو ان کے علم کی وجہ سے بلند مرتبہ بھتا ہے اور ان کے اعمال کا کوئی خیال نہیں رکھتا اور علم کی گہرائیوں سے ناوا تفیت کی وجہ ہے عمل کواس ہے جدا کرتا ہے ایسے لوگ علم اورعمل دونوں ے عاری ہوتے ہیں یہاں تک کہ جاہل ہی سجھے لگتا ہے کہ قال (علم ) کی نہیں صرف حال (عمل) کی ضرورت ہے۔ دوسرے گروہ کا خیال ہے کہ علم ہونا جا ہے عمل کی ضرورت نہیں۔ حضرت ابراہیم ادھم رحمہ اللہ تعالیٰ بیان فرماتے ہیں کہ میں نے راہتے میں بڑا ہواا یک بچرد یکھااس پرلکھا تھا مجھےالٹ کریڑھ' پس میں نے اسے بلٹا تو اس پرلکھا تھاا نُٹِ لَا تعمَلُ بِمَا تَعُلَمُ فَكُيُفَ تطُلُبُ ما لاتَعَلَم ''(تُوجانى بوئى چِزِيرَةِ عَلَ بَيْس كرتا يُح اس چیز کو کیسے تلاش کرتا ہے جسے نہیں جانتا) یعنی اس چیز پڑمل کرجس کوتو جانتا ہے تا کہ اس کی برکت سے نامعلوم کاعلم حاصل کر سے۔اورانس بن مالک کافر مان ہے جیمہ المعلماءِ اللہ دَایَة و همة السفها المروایة (علما کا کام علمی مسائل میں تحقیق وقد براور جابلوں کا کام صرف روایتوں کونقل کرتا ہے ) اس لئے کہ علما میں جہالت کے اواز م نہیں ہوتے اور جولوگ علم سے دنیوی مرتبہ اور ظاہری عزت طلب کرتے ہیں وہ عالم نہیں ہوتے کیونکہ دنیوی مرتبہ وعزت جہالت کے لوازم میں سے ہاور کوئی مرتبہ ملم کے مرتبہ سے اعلی اور بلند نہیں۔اس کی وجہ یہ ہاگر علم عاصل نہ ہوتو لطیفہ رحمانی کی معرفت حاصل نہیں ہو سکتی۔اور جب علم موجود ہو وجہ یہ ہاگر علم عاصل نہ ہوتو لطیفہ رحمانی کی معرفت حاصل نہیں ہو سکتی۔اور جب علم موجود ہو ووہ تا ہے واللہ اعلم بالصواب۔

دوسرى قصل

فرمایا ہے والله بحل شئ علیم (الله تعالی کو ہر چیز کاعلم ہے) اوراس کاعلم ایک ہی ہے جس کی وجہ سے تمام معلومات و موجودات کووہ جانتا ہے اور مخلوق میں سے کوئی بھی اس کے ساتھ شریکے نہیں ۔اوراللہ تعالیٰ کاعلم نہ تو تجزی اور تقسیم کے قابل ہےاور نہ ہی اس کی ذلت ہے جدا ہے ادراس کے فعل کی عمدہ تر تیب اس کے علم کی دلیل ہے کیونکدا بی تر تیب واستحکام میں اسپنے فاعل کےعلم کامختاج ہے پس اس کاعلم تمام اسرار پر حادی اور ظاہری امور پرمجیط ے طالب کو جا ہے کہ تمام افعال اس طرح سرانجام دے کہ گویا خدااس کو اور اس کے اعمال کو کھے رہاہے جبیبا کہ وہ جانتا ہے کہ اس کے اعمال اللہ تعالیٰ سے پوشیدہ نہیں۔ حکایت: بیان کرتے ہیں کہ بھرہ کا ایک رئیس ایک روز اینے باغ میں گیا تو اس کی نگاہ اینے کسان ( باغبان ) کی عورت پر بڑگئی اوراس کے حسن دجمال برفریفتہ ہوگیا، چنانچہاس کے خادندکو کسی کام پر بھیج ویا اور عورت سے کہا کہ تمام دروازے بند کرد و' عورت نے کہا باتی سب دروازے تو بند کردول کین ایک دروازہ میں بند کرنے کی سکت نہیں رکھتی' اس نے یو چھا'' وہ کون سا درواز ہے؟ عورت نے جوابا کہاوہ دردازہ جو ہمارے اوراللہ تعالیٰ کے درمیان ہے بین کررئیس شرمسار ہواا درتو بہ کی۔

حکایت: حاتم اصم (الله ان سے راضی ہو) نے فرمایا کہ 'میں نے چارعلم حاصل کر کے باقی تمام علوم دنیا سے نجات پائی ہے لوگوں نے سوال کیا'' وہ چارعلم کو نسے ہیں؟ فرمایا پہلا یہ کہ میں نے جان لیا کہ میر ارزق جومقدر ہو چکا ہے اور اس میں کی یا زیا دتی نہیں ہو سکتی لہذا میں زیادہ کی جبچو سے بافکر ہوگیا ہوں' دوسرا یہ کہ میں نے جان لیا ہے کہ خدا کا مجھ پر حق ہے جے میر سے سواکوئی دوسرا او انہیں کر سکتا لہذا میں اس کی اوا گیگی میں مشخول ہوں۔ اُور تیم ایس کی اوا گیگی میں مشخول ہوں۔ اُور تیم ایس کی ہوا یک تاری کرئی ہوں نے والا (لیمنی موت) ہے جس سے فرار ممکن نہیں کے لہذا میں نے بان لیا ہے کہ میں ایس کی تیاری کرئی ہوں کہ جو میرے تمام احوال سے واقف کے لہذا میں اسے شرم کرتا ہوں کے میر الیک مالک ہے جو میرے تمام احوال سے واقف کے لہذا میں اسے شرم کرتا ہوں کے میر الیک مالک ہے جو میرے تمام احوال سے واقف کے لہذا میں اس سے شرم کرتا ہوں

اورا پسے کاموں سے اجتناب کرتا ہوں جن سے اس نے منع کیا ہے کیونکہ بندہ جب بیرجانتا ہو کہ اللہ تعالیٰ اس کو ہروفت دیکھ رہاہے تو وہ کوئی ایسا کام نہ کرے گا جو قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کے سامنے اسے شرمندگی وندامت سے دوجا رکر دے۔

### تيسرى فصل

علم وشریعت .. بندہ کو احکام البی اور اللہ تعالیٰ کی معرفت کاعلم ضرور ہونا چاہئے ، اور انسان پرعلوم وقت کا حصول بھی فرض ہے۔ اور جوعلم بوقت ضرورت کام آتا ہے اس کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن! اور اس کی دو تسمیں ہیں۔ ایک علم اصول اور دوسری علم فروع علم فروع علم اصول کا ظاہر کلمہ شہادت ہے اور باطن معرفت البی کی تحقیق! اور علم فروع کا ظاہر دین معاملات کوئل میں لا نا اور باطن نیت (عقیدے) کا درست کرنا لیکن بیدا زم وطزوم ہیں ' ان میں سے ہرایک کا وجود ووسرے کے بغیر کال ہے۔ حقیقت کا ظاہر باطن کے بغیر منافقت ہے اور اس کا باطن ظاہر کے بغیر زندقہ (بود نی) ہے۔ اور شریعت کا ظاہر ، باطن کے بغیر نقصان اور باطن ظاہر کے بغیر وسرے کے بغیر ان سے اس سے میں اور اس کا باطن ظاہر کے بغیر کوئل ہے۔ ۔۔۔۔ پس علم حقیقت تین ارکان پر مشتمل ہے (بہلا) ذات البی اس کی واحد انیت اور اس سے تشبیہہ کی نفی کاعلم (دوسرا) اللہ تعالیٰ کی صفات اور اس کے احکام کاعلم (تیسرا) اللہ تعالیٰ کے افعال اور ان کی حکمت کاعلم' نوی علیہ التحیہ والسلام کاعلم (دوم) سنت اور علیہ التحیہ والسلام کاعلم (سوم) اجماع امت کاعلم۔

اورخداتعالی کی ذات، صفات اوراس کے افعال کو ثابت کرنے کاعلم ضروری ہونے کی دلیل اللہ تعالی کا اللہ تعالی میں اللہ تعالی کی دلیل اللہ تعالی کی دلیل اللہ تعالی کے سواکوئی معبود کیس ) نیزیدارشاد و اعمد کمو ان اللہ هو مولکم "(جان اوا کہ اللہ ہی تمہارا آقا اور مالک ہے) نیزید فرمان اکم ترالی رَبِّک کَیْفَ مَدًا لظِلَ (کیا آپ

نے اپنے پروردگار کی طرف نبیں و یکھا کہ اس نے سائے کو کس طرح پھیلایا ہے اور میارشاد ربانی اَفَلاَ یَهُ ظُوُوُنَ اِلَی الْاہلِ کَیْفَ خُلِقَتُ ''( کیاریاونٹ کی طرف نہیں و یکھتے کہ كس طرح عجيب وغريب بيداكيا كياب اوراى طرح كى اور بهت ى آئتيں جوافعال البي میں غور و مذہر کرنے کی وعوت دیتی ہیں تا کہتم ان سے فاعل (حقیقی) کی صفات کو پہچان سكو---إور نيزرسول عليه الصلوة والسلام في فرمايا ب مَن عَلِمَ أَنَّ اللَّهَ رَبُّهُ وَأَنَا نبيُّهُ حَمِرَ مَ اللَّهُ لَحُمَهُ وَدِمَهُ النار "جس نے جان لیا کہ الله اس کار وردگار اور میں الله کا جی ہوں تو اللہ تعالیٰ نے اس کا گوشت اور خون دوزخ کی آ گ پرحرام کر دیا ہے، لیکن علم ذات اللی کے لئے شرط یہ ہے کہ عاقل ، بالغ انسان پیخوب جان لے کہ اللہ تعالیٰ بذات خودموجود ب قدیم بنداس کی ابتدا ہے نہ انہا، نہ اس کے وقت ہے نہ مکان ،اس کی ذات ہر نقصان سے یاک ہے مخلوق میں اس جیسا کوئی نہیں۔ نداس کی بیوی ہے نہ بیج اور جو پھے تمہارے وہم و گمان ادر تصور میں آتا ہے اس کا بیدا کرنے والا قائم رکھنے والا اور مالک صرف وہی ہے۔جیہا کہاس کافرمان لیُسس کے مِثلِهِ شنبی وَهُوَ السَّمِیُعُ الْبَصِیْرِ ''( کوئی چیزاس کی ماننز بیں اور وہ سب بچھنتاو کھتا ہے ) نیکن سفات الہی کے ملم کے لئے شرط یہ ہے کہ تو جان لے کہاس کی صفات اس کی ذات کے ساتھ قائم میں اور دائمی وابدی ہیں جیسا کیعلم قدرت، حیات، اراده، تمع، بصر، کلام اور بقا ..... چنانچه الله تعالی کاارشاد بِ ' إِنَّه ' عَليْم' بذاتِ الصُّدُورِ "(بلاشبوه سيول كراز جانة والاسم) نيز فرمايا فَعَّال" لِمَايُريدِ (وہجوچاہے کرنے والاہے) نیزفر مایا وَ هُــوَ الْــحَیّٰی لَا الِهُ الَّا هُوَ" وہی ہےجو بمیشہ ے زندہ ہےاں کے سواکوئی عباوت کے لائق نہیں ) نیز ارشادفر مایا قَـوُلُـهُ الـهَحَقُّ وَلَـهُ المُلُکُ اس کافر مان حق اوراس کی حکومت ہے)

باقی اس کے افعال کے اثبات کاعلم یہ ہے کہ تو جان لے کہ اللہ تعالیٰ ہی تمام مخلوقات کو اوراس کے افعال کو پیدا کرنے والا ہے۔ چنانچہ اللہ نے ارشاد فرمایا ہے کہ وَ اللّٰهُ

خَلَقَکُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ (اورالله بی نے تمہیں بیداکیااور تمہارے اعمال کو بھی تمام جہان کو رسم سے) وجود دینے والا وبی ہے۔ خیر وشر کا اندازہ کرنے اور نقع ونقصان کو پیدا کرنے والا وبی ہے اسی نے فرمایا الله حالِق کُلِ شَینی (الله بی ہرشے کا خالق ہے)۔ والا وبی ہے اسی لئے اس نے فرمایا الله حالیت کی دلیل یہ ہے کہ تو جان کے کہ الله تعالی کی طرف اور احکام شریعت کے اثبات کی دلیل یہ ہے کہ تو جان کے کہ الله تعالی کی طرف سے ہمارے پاس خارق عاوت مجزے لے کرآئے اور ہمارے رسول محمد علیق حق بیں اور جو پچھ ظاہری اور پوشیدہ آمورے متعلق انہوں نے ہمیں خبروی وہ سب پچھوت ہے۔

شریعت کا پہلارکن کتاب (اس قرآن مجید) ہے جیسا کہ اللہ عز وجل نے فرمایا فینے به ایسات میں محکم آئیس ہیں (جن کا مطلب طاہر ہے وہ کتاب کا اصل ہیں) اور دوسرارکن سنت نبوی ہے جیسا کہ فرمایا 'وَ وَ مَا اللّٰہُ مُن اُمّ الْکِتُ مَن فَا فَائتَ اُور اوسرارکن سنت نبوی ہے جیسا کہ فرمایا 'وَ وَ مَا اللّٰہُ مُن اُمّ اَلٰہُ مُن اُمْ عَنْهُ فَالْتَ اُمُوا (جو کھر سول علی اللّٰہ میں دیں وہ لے او اور جس چیز ہے وہ مہیں روکیس رک جاؤ!) اور تیسرارکن اجماع است ہے جیسا کہ رسول اللّٰہ اللّٰہ کا فرمان ہے لا تعجت مع اُمتی علی الضلا لَهِ عَلیکُمُ بالسّوادِ الانحظم (میری اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ کو کی مرای پرجمع نہیں ہوسکتی تم پر لازم ہے کہ (اہل حق علاء کی) سب سے بڑی امت ہوسکتی پیروی کرو غرضیکہ حقیقت کے احکام بہت زیادہ ہیں اگر کوئی تحض ان سب کو جمع کرنا جا جو ہرگر نہیں کرسکتا ہے ہوں کہ اللہ عز اسمہ کے لطا نف کی کوئی انتہا نہیں ۔

# جوهمى فصل

سوفسطائيد كاندبي - جان لو كه طحدول كالكروه" الله ان برلعنت كرے" جنہيں سوفسطائيد كا ند بہت كرے" جنہيں سوفسطائيد كہا جاتا ہے" ان كاند بب بيے كه" كى چيز كاضح علم حاصل نہيں ہوسكاحتى كه كى كوا بن ذات كا بھى علم حاصل نہيں" بهم ان سے سوال كرتے ہيں كہ بيعلم كہ كى چيز كاعلم ضح

طور پر حاصل نہیں ہوسکتا'' صحیح ہے یانہیں؟اگر وہ جواب دیں کہ' بصحیح ہے'' تو گویا انہوں نے علم کوخود نابت کر دیا۔اورا گروہ جواب دیں که''صحح نہیں''تو جو بات صحیح ہی نہ ہواس کوتل کےمعارضہ ومقابلہ میں پیش کرنامحال ہے اور ایسے خص کے ساتھ گفتگو کرناعقلمندی نہیں اور ملحدوں کا ایک اور گروہ ہے جواس طریق تصوف ہے تعلق رکھتا ہے اس کا کہنا ہے کہ ہمارا علم کسی چیز میں درست نہیں للہذااس علم کو ثابت کرنے کی بجائے اس کوٹرک کر دینا ہمار ہے لئے زیادہ بہتر ہےلیکن ان کا بیقول ان کی حماقت اور جہالت پر بنی ہے کیونکہ علم کا ترک دو حال سے خالی ہیں۔ یا تو علم کی وجہ سے ہوگا یا جہالت کی وجہ ہے۔۔۔۔اگرعلم کی وجہ سے ہے تو (سجھ لوکہ )علم نہ تو علم کی نفی کرتا ہے اور نہ ہی اس کی ضد ہوتا ہے پس علم کے ہوتے ہوئے علم کا ترکنفی ہی نہیں۔ باتی روگئ جہالت تو یہ طے شدہ بات ہے کے علم کی نفی جہالت ہے اور علم كاتركب بھى جہالت تو جاہل تو بہر حال قابل ندلت ہوگا اور جہالت تو كفراور باطل كا قرينه ہے کیونکہ حق کا جہالت کے ساتھ کوئی تعلق نہیں اور یہ جہالت وٹر ک علم تمام صوفیہ ومشاکخ کے عقیدہ کے خلاف ہے اور جب تمام لوگوں نے ملحدین کا بیقول سنا تو اس برعمل کرتے ہوئے کہنے گگے کہ اہل تصوف کا یہی ندہب اور یہی روش ہے چنانچے صوفیا کے متعلق ان کا اعتقادتشولیش کاشکار ہو گیا اور وہ لوگ حق اور باطل میں تمیزینہ کر سکے اس لئے ہم نے ان کا معالمہ خدا کے سپر دکر دیا۔ تا کہ وہ اپنی گمراہی میں مبتلا رہیں۔ اگر دین ان کا گریبان پکڑتا تو اس سے بہتر راہ عمل اختیار کرتے۔اور دین کی رعایت کو یوں ہاتھ سے جانے نہ دیتے اور دوستان حق کواس نگاہ ہے نہ و مکھتے اور اپنے اوقات عزیز کواس ہے بہتر طور برگز ارتے اگر محدین کے کسی گروہ نے اولیائے کرام کے ساتھ اس طرح کاتعلق قائم کرلیاہے کہ صوفیا کی نیک سیرتی کی بدولت انہیں این دنیوی مصیبتوں سے نجات ال جائے اوران کی عزت کے زیر سایہ (امن وعافیت کی ) زندگی بسر کرتے رہیں تو ان کے کئے بیہ ہرگز مناسب نہیں کہ وہ تمام اولیاء کرام کولمحدوں پر قیاس کریں اوران کےمعاملہ میں بے فائدہ جھکڑوں میں مبتلا ہو

کران کی عزت کو پاؤں تلے روندتے چھریں.....میرا (یعنی علی جوہری رحمتہ اللہ علیہ کا) ایک مرتبه مدعیان علم میں ہے ایک ایسے شخص کے ساتھ مناظرہ ہوا جس نے کلاہ غرور کا نام عزت،نفسانی خواهشات کی ابتاع کا نام سنت رسول علی اور شیطان کی موافقت کا نام ائمہ شریعت کی سیرت رکھا ہوا تھا۔ دوران مناظر ہاس نے کہا کہ لحدین کی بارہ جماعتیں ہیں ان میں سے ایک الل تصوف کی ہے۔ میں نے کہا کداگر ایک جماعت صوفیاء کی ہے تو باقی گیارہ گروہ تم لوگوں میں سے ہیں۔ تاہم اہل تصوف صرف ایک جماعت ہو کر بھی جس طرح اپنی حفاظت کر سکتے ہیں تم گیارہ گروہ ہو کر بھی اس طرح اپنی حفاظت نہیں کر سکتے۔ تاہم بیسب خرابیاں اہل زمانہ کی دین سے غفلت اور اس دور میں پیدا ہونے والے ان فتوں کا فطری نتیجہ ہے جو اس وقت بریا ہورہے ہیں۔ الله تعالی نے اپنے دوستوں (اولیاء) کو ہمیشہ ان لوگوں کے درمیان پوشیدہ اور دنیا میں ان لوگوں کو اولیاء ہے دور رکھا ہے۔ پیروں کے پیراور مریدوں کے آفاب (حضرت علی بن بندار رحمتہ اللہ علیہ نے کیا خوب فرمايا ہے كه فَسَادُ الْقُلُوبُ عَلَىٰ حَسَبِ فَسَاد الزَّمَان وَاهْلِه (داول كَ حُرالِي ز مانداورانل ز ماندکی خرابی کےمطابق ہوتی ہے)

ابہم ان صوفیائے کرام کے اقوال پرمشتل ایک فصل بیان کرتے ہیں تا کہ اس گروہ کے منکرین میں ایسے شخص کو تو تنہیہ ہو جائے جس کے حصہ میں اللہ تعالیٰ کی تجی مہر بانیوں کی نعت آئی ہو۔اور تو فیق تو اللہ ہی کی طرف سے ہے۔

'یانچویں فصل

اقوال صوفياء محر بن ضل بلخي رحمته الله تعالى عليه كاارشاد به المعِلْم قلاقة "علم" مِنَ اللهُ وَعِلْم باللهِ (علم كي تين تسميس بين اوه علم جوالله كي طرف عصطابو، (٢) وهلم جوالله و علم عيت مين حاصل بو، (٣) وهلم جوالله تعالى كي ذات وصفات معتقل بو) حوالله كي معيت مين حاصل بو، (٣) وهلم جوالله تعالى كي ذات وصفات معتقل بو)

علم بالله وه معرفت كاعلم بى كەتمام انبياءادلياء نے الله تعالى كى ذات وصفات كو اس كے ذريعه بېچانا ہے اور جب تك خود ذات خداد ندى كى طرف سے انبيں اس معرفت كى توفق عطانہيں ہوئى يہ بېچان بھى نصيب نہيں ہوئى۔ اس ليے كه علم واكساب كے تمام اسباب و ذرائع حق تعالى كى ذات وصفات سے منقطع (مختلف) ہيں اور بندے كاعلم حق تعالى كى معرفت كا سبب بھى خوداس كى رہنمائى اور بندہ كواس كے آگاہ كرنے كے بغير ممكن نہيں۔

اورعلم من الله ، شریعت مطهره کاعلم ہے کہ اس کی طرف سے ہمیں نیک اعمال کا تھکم دینااوران کو بچالانے کی ہمت تا کید کرنا ہے۔

۔ ادرعلم مع اللہ حق کے مقامات اس کے طریق اوراؤلیاء کرام کے درجات کو بیان کرنے کاعلم ہے بس علم شریعت کو قبول کئے بغیر معرفت اللی کا حصول نہیں ہوسکتا اور شریعت پڑمل کرنا مقامات حق کے اظہار کے بغیر نہیں ہوسکتا۔

اورابوطی تعفی رحمته الله علی فرماتے ہیں۔ 'المعِلمُ حَیَاتُ القَلْبِ مِنَ الجَهُلِ وَنُورُ الَعِیْنِ مِنَ الطُلُمَةِ ''جہالت کی موت ہول کے زندہ ہونے اورظلمت کفر سے ایمان کی آئھ کے روشن ہونے کا نام علم ہے) جس شخص کو معرفت خداوندی کا علم حاصل نہیں اس کا دل جہالت کے باعث مردہ ہے اور جس کو شریعت کا علم حاصل نہیں اس کا دل جہالت کی بیاری میں جتلا ہے ہیں کا فروں کا دل مردہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات ہے ناواقف ہیں اور اہل خفلت کا دل بیارے کہ وہ اس کے احکام سے بخبر ہے۔

اورابوبكروراق ترندى رحمته الله عليه فرمات بين كه من الحيفى مِنُ العِلْمِ هُوُنَ السَّفَى مِنُ العِلْمِ هُوُنَ السَّفِيدِ قَلْدَ تَفَسَقَ '' (جُوْتُ عَلَم كُلامِ السَّفِيدِ فَهُ وَنَ الوَرعِ فَقَلْهُ تَفَسَقَ '' (جُوْتُ عَلَم كُلامِ (توحيد اللَّه) كى صرف عبارات بربى اكتفاكرتا به اور زهد وتقوى اختيار نهيس كرتا وه زنديق (بدين) باورجو تحض بربيزگارى ابنائ بغير شريعت اورعكم فقد براكتفاكر ليتا

ہے وہ فاس ہو جاتا ہے ) اس سے مرادیہ ہے کہ کابرہ وعمل کے بغیر تو حید الی کا اقرار جراہے اور حقیقی موصدہ وہ وتا ہے جو تول میں جری اور عمل میں قدری ہے ہوتا کہ اس کا طرز عمل جرد قدر کے درمیان ہوجائے ۔ اور یہی وہ حقیقت ہے جو اس پیرنے بیان کی ہے (اللہ اس پر محت کرے)' التو حید کہ دُون المجبر وَ فُوق القدرِ '' (تو حید کاعقیدہ فظریہ جرسے یہ اور محت کرے)' التو حید کی عبادت پر اکتفا کرتا ہے اور اس کے درمیان پس جو خص عمل کو اختیار کئے بغیر محص علم تو حید کی عبادت پر اکتفا کرتا ہے اور اس کے خالف امور سے اجتناب نہیں کرتا وہ ضرور ہے دین ہو جاتا ہے لیکن علم فقہ میں ہر برائی سے اجتناب شرط ہے اور جو خص بغیر پر بیزگاری صرف ظاہری علم فقہ وشریعت حاصل کرے ، احکام کی تاویلوں میں مصروف رہے اور شکوک و شہبات میں مبتلا ہو اور سہولت حاصل کرنے کے لئے نہ جب کی پرواہ کئے بغیر مجتبدین کے اقوال کی تلاش میں لگار ہے۔ وہ بہت جلد فس و فجو رہیں مبتلا ہو جاتا ہے اور یہ سب پچھ خفلت کے باعث سامنے آتا ہے۔

اور شخ المشائخ حضرت يجي بن معاذ الرازى رحمة الله عليه في كيا خوب قرمايا به كذا المحتفظية في كيا خوب قرمايا به كذا المحتفظة في الناس العلماء العَافِليُنَ والفقراء المستحدة في المحتفظة المحاهِلين "(تين تم كولوك لل محبت سے بجوا عافل علما خوشام في فقيرول اور جابل صوفيول كي صحبت سے)

نافل علاوہ ہیں جنہوں نے دنیا کودل کا قبلہ بنالیا ہے اور شریعت کے آسان امور کو اختیار کرکے ظالم باوشاہوں کی پرستش کو اپنا وطیرہ اور ان کے درباروں کو اپنے لئے طواف گاہ بنالیا ہے۔ لوگوں کی نگاہ التفات حاصل کرنے کو اپنا محراب بنا کرغرور ادر اپنی دانائی پرفریفتہ اور اپنے کلام کی باریکیوں میں محوجو گئے ہیں (نیز) دین کے آئمہ اور اساتذہ

اجبریهای گرده کو کہتے ہیں جو بیعقیدہ رکھتا ہے کہ انسان کا ہرفعل خص خدا کی نقدیر کے ماتحت ہے۔ عبد دیر یہ وہ گردہ ہے جس کاعقیدہ ہے کہ ہر کام انسان تحض اپنی ذاتی قدرت سے انجام دیتا ہے۔

کے معاملہ میں افن وطعن کی زبان دراز کر کے وین کے ہزرگوں کی گتا خیاں کرتے ہیں۔
کلام کی زیادتی اور مبالغہ آمیزی میں اس حد تک پہنچ گئے ہیں کہ اگر دونوں جہاں (کی
خوبیاں) ترازو کے پلڑے میں رکھ دیئے جا کیں تو ان کی نگاہ میں ان کی بھی کوئی قدرو قیمت
نہ ہوگی کیونکہ انہوں نے کینہ اور حسد کوئی اپنا نہ ہب بنالیا ہے۔ غرضیکہ در حقیقت بیاوگ علم
سے خالی ہیں کیوں کہ علم تو ایک ایم صفت ہے کہ جس کو حاصل کرنے والا ہوتم کی جہالت کی
باتوں سے پاک وصاف ہو جاتا ہے۔

اورخوشامدی و چاپلوس فقیروہ ہیں کہ جب کوئی انسان ان کی خواہش کے مطابق کام کرے تو وہ اس کی تحریف کرتے ہیں اگر چہوہ کام باطل ہی کیوں نہ ہواور اگر کوئی شخص ان کی خواہش کے خلاف کوئی کام کرے تو وہ اس فعل کی وجہ ہے اس کی ندمت کرتے ہیں خواہ وہ کام حق بی کیوں نہ ہو۔ اور لوگوں ہے اپنے برتاؤ اور اپنے اعمال کی وجہ ہے طبع کرتے ہیں کہ آئیس کوئی بلند مرتبہ ل جائے۔ اور خدا کی مخلوق کو باطل امور اور نافر مانی کے کامول کی تلقین کرتے ہیں۔

اور جاہل صوفی دہ ہیں۔ جونہ تو کسی مرشد کی صحبت ہیں رہیں نہ کسی بزرگ ہے
آ داب سیکھیں اور نہ زمانہ کی مصیبتوں ہیں جتا ہوئے۔ بس اپنی کورباطنی کے باعث نیلا
(نقیرانہ) لباس زیب تن کر کے اپ آپ کولوگوں ہیں ڈال دیا ہے اور اپنی ہے جن آپ لہذا
اظہار سرت کرتے ہیں اور اپنی حماقت کے باعث سب لوگوں کو اپنے جیسا سیجھتے ہیں لہذا
حق اور باطل کے درمیان تمیز کرنے کی راہیں ان پر تخفی رہتی ہیں۔ پس یہ تینوں گروہ جن کا
اس توفیق یافتہ مرشد نے ذکر کیا اور اپنے مریدوں کو ان کی صحبت سے اجتناب کرنے کا تھم
دیا ہے اس کا مطلب میہ ہے کہ یہ تینوں گروہ اپنے دعوائے تصوف میں جھوٹے اور اپنے
طریق ہیں نا پندیدہ ہیں۔

اورحضرت بايزيد بسطا ي رحمة الله فرمات مين عُمِلْتَ فِي المجاهدةِ مُلْتِينَ

فَ مَا وَ حِدِثُ شَينًا اَشُدٌ عَلَىٰ مِنَ العلْم و مَنَا بِعِيّهِ '' (مِن تَمِين سال مجاہدے مِن مَصروف رہا ہوں لیکن علم اوراس کے مطابق عمل کرنے سے زیادہ کسی چیز کواپنے لئے مشکل و مشوار نہیں پایا) الغرض طبیعت کے لئے آگ پر پاؤں رکھناعلم کے مطابق چلنے ہے کہیں زیادہ آسان ہے۔ اور جائل کے لئے علم کا ایک مسئلہ پھل کرنے کی بجائے دوز نے میں رہنا زیادہ آسان ہے اور فاس کے لئے علم کا ایک مسئلہ پھل کرنے کی بجائے دوز نے میں رہنا زیادہ آسان ہے اور اس تہرارے لئے لازم ہے کہم حاصل کرواور پھراس کو درجہ کمال تک زیادہ پینے واور بندہ کے علم کا کمال بھی علم اللی کے مقابلہ میں جہالت ہی ہے (لہذا اس سے متعلق) تمہیں اس قدر جانا جا ہے گئم کی خینیں جانے اور اس کا مطلب یہ ہے کہ بندہ تو سوائے علم بندگی کے پچھی نہیں جانا اور بندگی ہی خدا اور بندہ کے درمیان سب سے بڑا ہوا ہے جان اور بندگی ہی خدا اور بندہ کے درمیان سب سے بڑا ہوا ہے جان اور بندگی ہی خدا اور بندہ کے درمیان سب سے بڑا ہوا ہے جان ہوا کیا گیا ہے۔

العِجز عن وركَ الاِدُرِاكِ اِدرَاكِ ' وَالوَقَفُ فِي طَرِيُقِ الجَهُلِ اِشراك ''

ترجمہ:۔ اللہ تعالیٰ کی حقیقت معلوم کرنے سے عاجز و در ماندہ ہوتا ہی اس کی محقیقت کا ادراک ہے اور جہالت کی راہ میں تھم جانا شرک ہے۔ یعنی جو شخص علم سیھنے کی بجائے اپنی جہالت پرمصررہے وہ مشرک ہے۔ اور جو سیھتا ہے اور پھر کمال علم کی وجہ سے اس پرحقیقت کا ظہور ہوجا تا اور علم کا غروراس سے دور ہوجا تا ہے وہ جان لیتا ہے کہ معرفت اللی میں اس کا علم ، عاجز می کے سوا ہے تھائیں کی ونکہ حقائق کی معرفت کے سلسلہ میں وہمی معلومات کی قطعاً اعتبار نہیں ہوتا ، یہ بجر بی اس کے لئے دریا و ت اور علم کی حقیقت سے واقفیت ہے۔

## د وسرابا ب

فقر

فقر اوراس کا مقام : جان لو کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں درویشی کوظیم رتبہ اور درویشوں کو بلند مقام حاصل ب جيرا كالله تعالى فرمات بين كدلي لمفقراء الله يُن أخصِرُ وفي سَبيل اللُّهِ لاَ يَسْتَ طِينُ عُوْنَ صَرُبًا فِي الْاَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ إَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَفُّفِ (صدقات' ان فقیروں کاحق ہیں جواللہ کی راہ میں محصور کروئے گئے ہوں کہ زمین میں چل پھرنہیں سکتے ،ان کے سوال نہ کرنے کی وجہ سے جابل ان کوغن سجھتا ہے) اور نیز فر مایا ہے'' ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً عَبُدًا مَّمُلُو كَا لَّايَقُدِرُ عَلىٰ شنى (الله نِ الكِ إِيبِيءَهِمُمُوكَ كَ مثال بیان کی ہے جوکسی چیز برقاد رنہیں )اور یہ بھی فر مایا ہے ' تنسجَ افسی جُنهُو بُھُ مُ عَنِ المَضَاجِع يَدْعُونَ رَبَّهُمْ حَوفًا وَ طَمَعًا (ان كَ يَهِلُوخُوابِكَامُول ( يَجُونُول ) سالگ رہتے ہیں اور وہ خوف اور امید کی حالت میں اپنے رب کو پکارتے ہیں ) اور رسول التہ عظامیۃ نِے بھی فقر کو پیند کیا اور فرمایا ہے اُلیَّا ہُمَّ اَحیینی مِسْکیْنَا وّاَمِتْنِی مِسْکِینًا واحْشُرنِی فِی زُمرَةِ المساكِين (ا الله المجهم مكيني كي حالت مين زنده ركم مكيني كي حالت مين وفات دے اور قیامت کے روز مجھے مسکینوں کے گروہ میں اٹھا) نیز آپ کا ارشاد ہے کہ قیامت كون الله تعالى فرما كي كـ أوتو امِنى أحبّاتِي فيقولُ الملِنكة مَن أحِبَّالُكَ فَيقولُ . اللَّهُ ٱلفُقَواءَ والمَسَاكِينُ "(اَ بِمِيرِ بِوستوامِيرِ شِيقِ يب بوجاوًا فريشِيعُ طُلِّ مِن ے۔ اے اللہ آپ کے دوست کون بیل؟ تو الله فرما کیں گے فقیر اور محکین لوگ) اور اس مضمون کی آبات اورا حاویث بهت ی بین اوراس حد تک مشهور بین که اثبات فقر مین بطور دلیل ان کے پیش کرنے کی ضرورت نہیں ) اور رسول اللہ علیہ کے دور میں ایسے کی مہاجر درولیش موجود تھے جواللہ تعالی کی عبادت دبندگی اور رسول الٹینٹیلیٹ کی صحبت دمتابعت کے ۔

شوق میں مجد نبوی میں بیٹھے رہتے تھے اور انہوں نے دنیا کے تمام مشاغل کور ک کردیا تھا ادراین روزی کے لئے اللہ تعالیٰ کی ذات پر تو کل کئے ہوئے متھے۔ یہاں تک کہ رسول اللہ عَلِينَا ﴾ كوان كي صحبت اوران كاحق ادا كرنے كاحكم ديا گيا تھا۔ چنانچہ اللہ عزوجل نے فرماياً ٱلَّـٰذِينَ يَدُعُونَ رَبُّهُمُ بِالْغَدَاوةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيُدُونَ وَجُهَهِ" (اسَ يَغِيرُ! جِولُوك صحح شام اینے رب کو پکارتے اور اس کی خوشنودی جاہتے ہیں انہیں اپنے سے دور نہ کیجئے ) اور يْرْفر الماوَلاتَسعُدُ عَيُناكَ عَنْهُم تُرِيْدُ زِيْنَةَ الْحُيوةِ الدَّنيَا (اع نِيُّ ! آپ ان فقراء ہے آ تکھیں نہ چھیر بے کیا آ ب دنیاوی زندگی کی شان وشوکت کے طالب ہیں؟) یہاں تک کے رسول اللہ عظیمہ ان میں ہے کسی کو جہاں دیکھ لیتے تو فرماتے ''میرے ماں باپ ان پر فداہوں کان کے داسطے میرے اللہ نے مجھے تاکید فرمائی ہے "بس اللہ تعالی نے فقر کو بڑا بلند رہنیہ اور درجہ عطا کیا ہے اور فقراء کواس درجہ کے ساتھ مخصوص کیا ہے کیونکہ ان فقراء نے دنیا کے ظاہری و باطنی ہرفتم کے اسباب کو چیوڑ کر پوری طرح اسباب کو پیدا کرنے والے (اللہ تعالیٰ) کی طرف رجوع کرلیاہے یہاں تک کہان کا فقران کے لئے فخر بن گیا کہ دہ اس کے چلے جانے پر نالال وآ بدیدہ اور اس کے آ جانے پرمسرور وخوش ہو گئے اور ان کواس طرح سینے کے ساتھ لگالیا کہاس کے لوازم کے سواہر چیز کوذکیل وخوار تمجھا۔ تا ہم فقر کی ایک رسم ہے اور ایک حقیقت اس کی رسم (بظاہر ) افلاس اور اضطرار ہاور حقیقت خوش نصیبی اوراختیار ہے جس کسی نے صرف رسم کواپنایا اوراس پر قناعت کر لی اورائے مقصود حاصل نہ ہوا تو دہ حقیقت ہے: در بھا گنے لگا لیکن جس نے حقیقت کو یالیا اس نے تمام موجودات سے مند موڑ لیا اور کل (ذات خداوندی) کی روسیت میں فتا ہو کر بقائے كل كى طرف پيش قدى كى -جيماك كها كياب مَنْ لَمْ يُعُوفُ سوى دَسعِهِ لَمْ يَسْمَعُ مِسوی اِسمِه (جوفض فقر کی ظاہری علامت "رسم" کے سوا کچھنیں جانیاوہ اس کے اسم (نام) کے علّاوہ کچھنیں سنتا) لیں فقیروہ ہے جس کے پاس کچھ بھی نہ ہواور نہ اسے اپنی

سی چیز میں خلل ونقصان کا خدشہ ہو۔ وہ نہ تو د نیوی اسباب کے موجود ہونے سے غنی ہوتا باورندان كےند مونے سےاس كالخاج موتا ہاس كے فقر كےنزد كي اسباب كامونايا نہ ہونا برابر ہے، بلکہ اگروہ ان اسباب کے نہ ہونے پرخوش ہوتو جائز ہے کیونکہ مشائخ نے کہا ہے کہ درولیش جس قدر رتک دست ہوا تناہی وہ خوش حال ہوتا ہے کہ اسباب کا وجود درولیش کے لئے بہت برا ہے بہال تک کہ جس قدر وہ کی چیز کے لئے اسے دروازے بندنہیں کرےگا ای قدراس پرگرفتارر ہےگا لیس اولیاءاللہ کی زندگی تخفی عنایات اوراسرار کے ساتھ قرب حق میں زیادہ بہتر ہے نہ کہ بیوفا اسباب دنیا کے ساتھ جو فاجروں (بد کاروں) کا گھر ہے ہیں دنیا کاساز وسامان رضاالبی کے دائے میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے۔ حکایت: بیان کرتے ہیں کہ ایک درولیش کی کسی باوشاہ سے ملاقات ہوگئ بادشاہ نے فقیرے کہا' دہمہیں اگر کوئی حاجت در پیش ہے جھے سے مانگ فقیر نے جواب دیا کہ! میں ا بے غلاموں کے غلام سے کوئی چیز طلب نہیں کرتا۔ بادشاہ نے کہایہ کیسے ہے؟ دروریش نے کہا حرص دنیا اوراس کی آرز وید دونوں میرے غلام ہیں۔ کیکن بید دونوں آپ کے آقا ہیں۔ اوررسول الشَّرِيَّةِ فِي مايابِ ٱللَّهُ قَدُعِزَ "لاهلِه (فقرورويتُول كَ لِيُعزَت بِ) پس جو چیزا پیے مستحق کے لئے باعث عزت ہے۔ وہی چیز نااہل کے لئے باعث ذلت ہوتی ہے اور فقر کی عزت اس میں ہے کہ اس کے اعضا لغزشوں سے اور اس کا حال ہوشم کے خلل ے محفوظ ہونداس کاجسم لغزش ومعصیت سے ملوث ہواور نہ ہی اس کے دل و جان آفت ز دہ ہوں کیونکہ اس کا ظاہری حال ظاہری نعمتوں میں متعفر ق ہوتا ہے اوراس کا باطن روحانی نعتوں کاسر چشمہ ہوتا ہے یہاں تک کہاس کاجہم روحانی اوراس کاول ربانی ہوجا تا ہےاور علون كواس كيساته كوكي تعلق اورنسل آ دم كواس عيوكي واسطنهيس ربتا كيونكدوه نيتو مخلوق

ت تعلق اوراگاؤ کی وجہ سے فقیر ہوتا ہے اور نہ ہی اس دنیا کی مال و دولت سے غنی ہوتا ہے

للد دونوں جہاں اس کے فقر کے تراز و کے پلہ میں مچھر کے پر کے برابر بھی وزن نہیں رکھتے

۔ اوراس کی ایک سانس بھی دونوں جہاں کی وسعتوں میں نہیں ساسکتی۔

دوسرى فصل

فضيلت فقر وغنااورمشائخ كااختلاف ففروغنا كينضيلت ميرمشائخ صوفياء كا اختلاف ہے کہان دونوں صفات میں ہے کون می صفت زیادہ فضیلت کی حامل ہے چونکہ الله تعالیٰ غنی حقیقی ہےاور تمام صفات میں ہے اس کی صفات کو کمال حاصل ہے اس لئے بیچیٰ بن معاذ رازی احد بن ابی الحواری ، حارث المحاسی ، ابوالعباس ابن عطاء رویم بن محمر ، ابوانحن بن شمعون إور متاخرين ميں سے شخ الشائخ ابوسعيد فضل الله بن محمد أنهيني رحمته الله عليهم اجمعین سب اس پر شفق ہیں کہ غنا کوفقر پر فضیلت حاصل ہے اور اس کی بیدلیل بیان کرتے ہیں کہ غنا صفت الٰہی ہے(جو یا ک اور بلند و بالا ہے ) اوراس کی ذات پرفقر کا اطلاق کرنا جائز نہیں۔ پس کسی ولی میں ایس صفت جوخدا اور بندہ کے درمیان مشترک ہووہ اس صفت ہے اعلیٰ وافضل ہوتی ہے جس کی نسبت ذات حق تعالیٰ کی طرف کرنا جائز نہ ہو۔ہم کہتے ہیں بندہ اور خدا کے درمیان بیاشتر اک صرف رئی ہے معنوی نہیں کیونکہ باہمی مماثلت کے بغیر معنوی اشتر اکنبیں ہوسکالہذا چونکہ اللہ تعالیٰ کی صفات قدیم اور مخلوق کی صفات حادث ہیں اس لئے بیدلیل باطل ہے۔اور میں علی بن عثان جلا بی رحمتہ اللہ علیہ بیہ کہتا ہوں کہ غنا کا نام صرف ذات خداد ندی کے ہی لائق ہےاور مخلوق اس نام کی مستحق نہیں اور مخلوق کے لئے فقر كانام ى سزادار باورت تعالى يراس كااطلاق ناجائز باوربيجوكسى كومجازي طور يرغني کہددیاجا تا ہے تواس طرح وہ حقیقی غنی نہیں بن سکتا۔ نیز اس سے زیادہ واضح دلیل یہ ہے کہ ماراغناتواسباب كامختاج باورجمان اسباب كوقبول كرتع بين لهذا أبم مسبب بين اورحق تعالی اسباب کے پیدا کرنے والے ہیں لہذا ان کا غناحقیقی ہے اور اسباب کا بختاج نہیں۔ یں اللہ تعالی اور بندے کے درمیان اشتراک بالکل باطل ہے اور نیز جب حق تعالیٰ کی

ذات میں کسی کی شرکت جائز نہیں ۔ تو صفت میں کس طرح کسی کا اشتراک جائز ہو گا اور جب صفت میں اشتراک نہیں ہوسکتا تواسم میں بھی اشتراک جائز نہ ہوگا۔ باقی رہ گیا صرف نام رکھنا سونام تو خدااور مخلوق کے درمیان ایک علامت ہوتا ہے اوراس کی کوئی حذبیں ، پس خدا تعالیٰ کا غنا یہ ہے کہ اس کو کسی کی ضرورت نہیں وہ جو جا ہتا ہے کرتا ہے۔ کوئی اس کے ارادے کوٹالنے والا اوراس کی قدرت کورو کنے والانہیں وہ موجودات کو بدلنے اور ان کی اضداد پیدا کرنے پر قادر ہے وہ ہمیشہ اس صفت غنا سے متصف ہے اور ہمیشہ اس سے متصف رہے گا۔۔۔۔لیکن مخلوق کا غنا،اسباب زندگی کےحصول یا خوثی حاصل ہونے یا کسی مصیبت سے نجات یانے یا کس چیز کے مشاہدہ سے آ رام یانے کی وجہ سے ہوا کرتا ہے اور یہ سب باتیں حادث اور تغیر پذیرین حتجو وحیرت کاسر ماییا ورعاجزی و ذلت کامحل ہیں۔ پس غنا کا اسم بندہ کے لئے مجازی اور حق تعالیٰ کے لئے حقیق ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے يَايَّهَا النَّاسُ اَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الغَنِيُّ الْحَمِيُدُ (اللَّهُ اللَّهُ) طرف عمّاج مواور الله بي غنى جمروتنا كاسر اوارب) نيزاس في ماياب وَاللُّهُ الْمِغَيسيُّ وَاَنْتُمُ اللَّهُ قَداءُ (الله بَي غَيْ بِهِ اورتم مِمَّاحَ ہو)عام لوگوں کے ایک گروہ کا کہنا یہ عبے کہ ہمارے نزویک ایک وولت مند کو درویش پر فضیات حاصل ہے کیونکہ اسے اللہ تعالیٰ نے ونیا و آخرت میں خوش بخت پیدا کیا ہے اور اس پرتو گھری کا احسان فرمایا ہے۔اس گروہ کے ہاں غناہے دنیا کی کثرت۔انسانی مقصود کا حصول اور شہوت برتی مراد ہےاوراس پر بطور دلیل یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے غنا پرشکر ادا کرنے کا حکم دیا اور فقر پرصبر کا حکم فرمایا ہے پس صبر مصیبت براورشکر نعت پر ہوتا ہاور نعت مصیبت سے افضل ہوتی ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ نعت پرشکر کاحکم نعت پراضا نے کا موجب بنایا گیا ہےلیکن نقر پرصبر کوقر ب الہی کا ذریعہ قرارديا كيا بي يتانج ارشاد فوما إنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِين (بلاشبالله تعالى صركرني والول کے ساتھ ہے )اورشکر کو نعت کی زیادتی کا سبب قرار دیتے ہوئے فرمایا ہے أسبب أ

مٹسگر تُمُهُ لَاذِیْدَنْکُهُ (اگرتم شکر کرو گے تو تمہارے لئے نعت براضا فہ کردوں گا) جو خص کسی نعت بر کہ جس کی اصل ففلت ہے شکر کر ہے گااس کی ففلت پر ہم ففلت کا اضا فہ کر دیں گے اور جو مخف فقر میں کہ اس کی اصل مصیبت ہے مبر کا مظاہرہ کر ہے گا ہم اس کے قرب میں ادرا ضافہ فرمادیں گے۔ تاہم جس غناء کوصوفیا کرام فقر سے افضل کہتے ہیں وہ غنائعتوں كا يانهيں جيسا كرعوام الناس مجھتے ہيں۔ بلكه وه تومنع حقیقی (خداوند تعالی ) كو يالينا ہے۔ بس منع حقیقی کا پالیناالگ چیز ہے اور غفلت کا پالینا دوسری چیز ہے۔ شیخ ابوسعید قرماتے ہیں الفَقُورُ هُوَ الْغِنَاءُ بِاللَّهِ (الله تعالى كساته عَيْ بونِ كانام فقرب )اس مراديب كة تعالى كى ذات كے مشاہرہ سے ہمیشہ كے لئے كشف حاصل ہوجائے۔ ہم كہتے ہیں کہ کشف کے ذریعہ حق کا مشاہدہ کرنے والے پر دوبارہ حجاب آ جاناممکن ہے بعنی اگریہ عجاب مشاہدہ کرنے والوں کومشاہدہ حن سے مجحوب کردیتو کیاوہ مشاہدہ کاضرورت مندہو گایانہیں؟اگروہ کہیں کہوہ محتاج نہیں ہوگا برتو بالکل محال ہےاورا گر کہیں کہوہ حتاج ہوگا تو ہم کتے ہیں کہ جب اے احتیاج لاحق ہوئی تو غنا جا نار ہاس لئے فقر کی بہتر یف درست ہوئی )اور نیز غناباللہ صرف ای شخص کو حاصل ہوسکتا ہے جس کی صفات کو دوام اور مقصد کو بقا حاصل مواوراوصاف انساني برغنا كالطلاق درست بي نبيس موسكا كيونكه وه ذاتي طور برغنا کے قابل بی نہیں۔اس لئے کہ بشریت کا وجود ہی ضرورت و نیاز کا پیکر ہےاور احتیاج حادث ہونے کی علامت ہے لہذاغنی وہ ہی ہوسکتا ہے جس کی صفت کو بقا حاصل ہو۔اور جس كي صفت فنا هونے والى مواس يراس اسم كا اطلاق صحيح نهيں ليس السغنيثُ مَنُ اَغْنَاهُ اللَّه (غنی وہی ہے جس کوالٹنٹنی کرے )لہذ اغنی باللہ کی صورت میں فاعل بندہ ہوگا۔لیکن مَسنُ إئعنناه المله كى صورت مين بنده مفعول بوگااور فاعل بذات خود قائم بوتا بي كين مفعول كا وجود فاعل کے ساتھ ہی ہوسکتا ہے۔

پس این ذات کے ساتھ قائم ہونا صفت بشریت کا ثابت کرنا ہے اور قائم بین

وتا بندہ کی صفت کامحوکر تا ہے (پہلی صورت غلط اور ووسری صحیح) اور میں علی بن عثمان جلائی اللہ تعالی مجھے تو فیق بخشے ) کہتا ہوں کہ جب بندگی میں بید بات درست ہے۔ کہ درحقیقت مفت بقا پر غنا کا اطلاق صحیح نہیں کیوں کہ دلائل نہ کورہ ہے آ دمی کی صفت کا بقائل علت اور مب آفت ہوتا ہے اور صفت کا فنا خود غنائیں ہوسکتا کیونکہ جو چیز بذات خود باقی نہ ہواس کا لوئی تا منہیں رکھا کرتے۔ پس غنا کا نام فنائے صفت رکھنا چاہئے اور جب صفت فانی ہوئی

ِ نام کامکل بھی باقی نہ رہا۔غرض صفت غنا ذات حق سے متجاوز نہیں ہو سکتی اور صفت فقر بندہ سے متجاوز نہیں ہو سکتی لہذا بندہ پر نہ تو فقر کے اسم کا اطلاق ہو سکتا ہے نہ غنا کا۔

پھر جملہ مشائخ صوفیہ اورعلاکی اکثریت فقر کوغنا پر ترجیج دیتے ہیں کیونکہ کرقر آن

سنت اس کی فضیلت پر ناطق ہیں اور امت کی اکثریت بھی اس پر متفق ہے۔ میں نے کا ایت میں پایا ہے کہ حضرت جنید اور این عطائے در میان ایک دن اس مسئلہ پر بحث ہو ہی تھی۔ ابن عطائے نے اغنیاء کو افضل قرار دیا اور دلیل یہ پیش کی کہ اللہ تعالی ان سے براہ است حساب لیس گے۔ اور براہ راست حساب میں بلاواسطہ کلام کل عماب میں ہوتا ہے ور عماب تو دوست کی طرف سے دوست کو ہی ہوتا ہے لہذا غنی اللہ کے دوست اور فقیر دے فضل ہوئے) حضرت جنید ہے فرمایا ''اگر اللہ تعالیٰ غنی لوگوں سے حساب لیس گے تو فقیر وں

ے عذر جاہیں گے اور عذر حساب سے افضل ہوتا ہے اور یہاں ایک عجیب لطیفہ ہے کہ محبت کے معاملات میں عذر بیگا تگی ہوتا ہے اور عمال کرنا مخالفت اور دوست تو محبت کے اس تفام پر ہوتے ہیں کہ بیدونوں چیزیں دوستانہ تعلقات میں ان کے لئے آفت اور مصیبت علوم ہوئی ہیں۔ کیونکہ عذر نہ تو دوست کے کئی فریانی میں کوتا ہی کے سب ہوتا سے ان

رست جب ابناحق مانگراہے تو دہ عذر کرتا ہے اور عماب، دوست کا علم بجالانے میں قصور کی ۔ یہ سے ہوتا ہے اس وخت دوست اس قصونہ پر عماب کرتا ہے اور بید دونوں امر محال ہیں۔ رضیکہ مطالبہ دونوں سے ہوتا ہے۔ فقیروں سے صبر کا اور امیروں سے شکر کا۔ لیکن دوتی میں

حکایت دمصنف فرماتے ہیں کہ میں نے استاد ابوالقا ہم قشری سے سنا ہوہ فرماتے سے
کہ مردان حق نے فقر اور غنا کے معلق کلام کیا ہے ادر ہرا کی نے ان میں سے ایک بات
اپنے لئے اختیار کر لی ہے لیکن میں اپنے لئے اس چیز کو اختیار کرتا ہوں جس کو اللہ تعالیٰ
میرے لئے پند فرما کیں اور جھے اس میں بحفاظت رکھیں۔ اگروہ جھے دولت مند کریں تو
میں غفلت شعار نہ ہو جاؤں اور اگرورویش بنادیں تو لا لجی اور روگرواں نہ بن جاؤں۔ پس
من غفلت شعار نہ ہو جاؤں اور اگرورویش بنادیں تو لا لجی اور روگرواں نہ بن جاؤں۔ پس
عزائمت ہے اور غفلت اس میں آفت ہے اور فقر نعمت ہوا وروز چی ہیں تا ہم غور
ہے۔ آور ختر و خنا کے بارے میں بیٹمام با تمیں اختلاف روش کے باوجود اچھی ہیں تا ہم غور
سے دیکھا جائے تو اسوا نے حق سے دل کا فارغ ہونا ، فقر ہے اور غیر اللہ میں دل کے مشغول
ہونے کا نام غنا ہے جب ما سوی اللہ سے فراغت عاصل ہوگی تو نہ فقر غنا ہے ، ہمتر ہوا ، اور نہ

غنا فقر سے برتر ہوا۔غنا کثر ت متاع اور فقر قلت مال کا نام نہیں کیونکہ سامان دنیاسب اللہ تعالیٰ کی ہی ملکیت ہے۔ جب طالب حق نے ملکیت کوترک کردیا تو ورمیان سے شرکت رفع ہوگئی اور وہ دونوں (فقر اور غنا) ناموں سے فارغ ہوگیا۔

## تيسرى فصل

مشائخ کے اقوال: مشائخ طریقت میں سے ہرایک نے فقر اور غنا کے متعلق اپنے اپنے خیال کا ظہار فرمایا ہے اور میں اس کتاب میں انشاء اللہ حتی الامکان ان کے اقوال بیان کروں گا۔

حیان اظہار مایا ہے اور یان اساب میں اساء اللہ کا الامان ان ہے اوال بیان سرون اللہ کی اساء اللہ کا ارشاد ہے ' لَیْسَ الفقیر مَنْ خَلا مِنْ النَّوَادِ إِنَّمَا الفقیر مَنْ خَلاَ مِنَ المرادِ" (فقیرہ وہ بیل جود نیا کے سازوسامان سے خالی النَّوادِ إِنَّمَا الفقیر مَنْ خَلاَ مِنَ المرادِ" (فقیرہ وہ بیل جود نیا کے سازوسامان سے خالی ہو) چنانچہ اگر اللہ تعالی اسے مال عطا فرما کیں اور اس کی مراد بال کی حفاظت ہوت بھی وہ غنی ہے اور اگر اس کی مراد برک مال ہوتو بھی وہ غنی ہی صورتیں ہیں لیکن فقر تو مال کی حفاظت اور تھرف کی ہی صورتیں ہیں لیکن فقر تو مال کی حفاظت اور تھرف دونوں کے ترک کرویے کانام ہے۔

یکی بن معاذرازی فرماتے ہیں کہ عکامهٔ المفقرِخوف الفقو" (فقر کی علامت یہ ہے کہ بندہ ولایت کے کمال اور قیام مشاہدہ کی صفت زائل ہوجانے اور حق سے دور ہوجانے سے فررتارہ ) غرضیکہ اس کمال تک بہنے جائے کہ اس سے جدا ہونے سے فررتارہے۔ مغرصتہ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ بن لُغنتِ الفقورِ حفِظُ سِوِم وَحَیانَة "فریفینه وَ اَدَاءُ فریفینه (فقر کی تعریف یہ ہے کہ فقیرا پناطن کی حفاظت کرے اپنفس کو ونیوی اغراض سے بچائے رکھے اور جواحکام اس پرفرض ہیں انہیں اوا کرتارہے ) چنا نچہ جو کہھاس کے باطن پرگزرے اس کے اظہار میں مشغول نہ ہواور جو کھاس کے جم پرگزرے باطن کواس میں مشغول نہ کرے اور ول پر ہونے والی واردات کا غلبہ فرض کی اوا نیگی سے باطن کواس میں مشغول نہ کرے اور ول پر ہونے والی واردات کا غلبہ فرض کی اوا نیگی سے باطن کواس میں مشغول نہ کرے اور ول پر ہونے والی واردات کا غلبہ فرض کی اوا نیگی سے باطن کواس میں مشغول نہ کرے اور ول پر ہونے والی واردات کا غلبہ فرض کی اوا نیگی سے باطن کواس میں مشغول نہ کرے اور ول پر ہونے والی واردات کا غلبہ فرض کی اوا نیگی ہے

مانع نہ ہواور درحقیقت بیربشریت کے زائل ہونے کی علامت ہے کہ بندہ پوری طرح حق کے موافق ہوجائے اور یہ بات بھی صرف حق تعالیٰ کی توفیق ہے، ماصل ہوتی ہے۔ بشرحافى رحمته الله علي فرمات بيركه أفضل المقامات اعتقاد الصبر على الفقر ( سب ے افضل مقام فقر برصر كا عقاد كرناہے) بدورويش بردائى صبر كا عقاد كرنا بندہ کے لئے مقامات قرب میں ہےسب ہےافضل مقام ہے۔لیں درولیثی برصبر کا اعتقاد كرناا عمال وافعال كى بربادى اوراوصاف كے فناہونے كى علامت بـ تاہم اس قول كے ظاہری معنی ہیں'' فقر کوغنا پر فضیلت دینا اور اس بات کا اعتقاد کرنا کہ طریق فقر سے ہرگز روگردانی نه کرول گا۔حضرت بیلی فرماتے ہیں کہ الفَقِیر مَنُ لایسَتعُنی بسْیُ دُوُنَ اللّٰهِ (فقیروہ بے جواللہ تعالی کے علاوہ کسی چیز ہے بھی مطمئن نہیں ہوتا) یعنی فقیر اللہ تعالیٰ کے بغیر کسی چیز ہے آ رامنہیں یا تا کیونکہ اس کی ذات کےعلاوہ اس کا کوئی مقصود ومطلوب نہیں ہوتا اس لفظ کا ظاہری معنی یہ ہے کہ اس کی ذات کے علاوہ کسی چیز سے تو غنا اور تو تگری حاصل نہیں کرسکتا۔ جب تونے اس کو یالیا توغنی ہوگیا۔ پس تیری ستی حق تعالیٰ کے سواہے اور جب تو نگری اس کے سوا( دنیا اور اس کے اسباب ) کوترک کئے بغیر حاصل نہیں کرسکتا تو (اس کامطلب یہ ہے کہ) تو خودتو نگری کا حجاب ہوااور جب تک توراہ ہے اٹھ نہ جائے تو مگر کس طرح ہوسکتا ہےاوراہل حقیقت کے زویک یہ بات انتہائی باریک اورلطیف ہےاور اس تول حققی کامفہوم یہ ہے کہ 'الفقیئر ان لا یستغنی عنه (فقیروه ہے جوذات حق سے منجھیمستغنی نہ ہو ) یعنی فقیر وہ ہے جسمبھی غنا حاصل نہ ہو۔اور یہی وہ بات ہے جواس پیر لینی خواج عبداللدانصاری نے فرمائی ہے کہ 'جماراغم ابدی ہے نہ جماری جمت ہر گر مقصود کو یاتی

کوجہ بر معد ساری کا سے رہی ہے میں ہوتا ہوتی ہے۔ اور نہ ہماری کا ہوتی ہے اس لئے کہ کی چیز ہے۔ اور نہ ہماری کلیت (حقیقت بشری) دنیا اور آخرت میں فناہوتی ہے اس لئے کہ کی چیز کے حصول کے لئے اس کا ہم جنس ہوتا ضروری ہے اور حق تعالیٰ کی ذات بشریت کی ہم جنس نہیں اور اس کے ذکر سے روگر دانی غفلت ہے اور درویش غافل نہیں ہوتا۔ پس بیا یک دائی

آ زمائش ہوگئی اور راستہ دشوارگز ارہے کیونکہ دوتی اس ذات کے ساتھ ہے جس کے دیدار کے لئے انسانی کوشش کوکوئی راہ نہیں اور اس کا وصال خلقت کی قدرت ہے باہر ہے۔اللہ نعائی کے باسوی کوئی چیز بقا اختیار نہیں کر سکتی اور ذات حق تعالیٰ کی بقاء میں کوئی تغیر جائز نہیں۔ فانی بھی باتی نہیں ہوسکتا کہ ''مجانست کی وجہ سے وصل حاصل ہو جائے اور نہ باتی کہھی فانی ہوسکتا ہے کہ قرب حاصل ہو جائے ۔لہذا اولیاء اللہ کا کام سراسر دشوار اور محنت کھی فانی ہوسکتا ہے کہ قرب حاصل ہو جائے ۔لہذا اولیاء اللہ کا کام سراسر دشوار اور محنت کھی فانی ہوسکتا ہے کہ قرب حاصل ہو جائے ۔لہذا اولیاء اللہ کا کام سراسر دشوار اور محنت کھی فانی ہوسکتا ہے کہ قرب حاصل ہو جائے ۔لہذا اولیاء اللہ کا کام سراسر دشوار اور محنت خود بخو دخوبصوں نے لئے ایک مقامات معین کر گئے ہیں اور اللہ تعالیٰ خود بخو دخوبصور سے عبارتیں تیار کر لی ہیں اور این کے مقامات متعین کر گئے ہیں اور اللہ تعالیٰ تو محلوق کے اور حاف واحوال ہے منزہ ہیں۔

اورابوالحن نوری رحمت الله علیہ کہتے ہیں کہ نعن الفقیر السکون عندالقدم والب عندالقدم والب عندالوجود (فقری صفت یہ کہ چیزی عدم موجودگی میں فاموش رہا الاصطواب عندالوجود (فقری صفت یہ کہ چیزی عدم موجودگی میں فاموش رہا اور موجودگی کی صورت میں اسے خرج کرے اور یہ بھی کہا ہے کہ اس چیزے موجود ہونے کی صورت میں بیقرار رہے) یعنی فقیر جب کچھنہ پائے تو فاموشی افقیار کرئے اور جب پائے تو دوسروں کو اپنے اوپوفوقیت دے اور ان پرخرج کرئے۔ پس بڑی عظمت کا حال کام یہ ہے کہ جس کوخوراک کی ضرورت ہواور یہ مطلوب (خوارک) اے میسر نہ ہوتو مطمئن رہے اور جب وہ مطلوب حاصل ہوجائے تو اس کودے وے دہ این وات سے زیادہ اس کامشی (ضرورت مند) سمجھتا ہے ادر اس قول کے دومعنی ہیں۔

ایک بیرک نعمت دنیا کے موجود نہ ہونے کی صورت میں اللہ تعالیٰ کی ذات پر راضی اور مطمئن رہنا اور نعمت کے موجود ہونے کی صورت میں دوسروں پرخرج کرنا بی جب اللی ہے اس لئے کہ راضی بر رضا کا مطلب ہے کہ فرما نبر داری قبول کرنے والا ، اور فرما نبر داری قبول کرنے والا ، اور فرما نبر داری قرب اللی کی علامت ہے اور محت نعمت کا ترک کرنے والا ہوتا ہے کیونکہ نعمت دنیا میں فرقت

کی علامت موجود ہے۔ دوسرے معنی یہ کہ نعمت کے موجود نہ ہونے کی صورت بیل سکون قلب بنعت کے عدم انتظار کا تام ہے اور جب و نعمت موجود ہوتو چونکہ و و ذات حق کا غیر ہے اور فقیر کو غیر اللہ کے ساتھ آ رام نہیں اس لئے وہ اس کورک کر دے اور شیخ المشائ ابوالقاسم جنید بن مجمد بن جنید رحمت اللہ علیہ کے اس فر مان کا یہی مطلب ہے جو انہوں نے فر مایا کہ المف قُورُ حلق القلب عَنِالاَ شکالِ (دل کے ماسوااللہ کی صور توں سے خالی ہونے کا تام فقر ہے) جب اس کا ول ماسوااللہ کے اندیشہ سے خالی ہوتو ماسوی اللہ کی جتنی شکلیں ہیں۔ انہیں باہر بی بچینک دینا جیا ہے۔

شبلى رصتدالله علية فرمات بين الفَقُورُ بَحْوَ البَلاءِ وَبَلاثَهُ كُلُه عِز " ( دروكثي مصیبت کادریا ہے اور اس کی تمام مصبتیں عزت ہیں ) اور (حقیق) عزت فقر کا یہی حصہ ہے کوئک فقیرعین مصیبت میں متلا ہوتا ہے اس کوغیر کی کیا خبر! یہاں تک کہ جب وہ مصیبت ہے توجہ ہٹا کرمصیبت میں مبتلا کرنے والے (حق تعالیٰ) کی طرف متوجہ ہوتا ہے تو اس کی مصیبت اس کے لئے عین عزت بن جاتی ہے اور اس کی عزت قربت ، اس کی قربت محبت اوراس کی محبت سب مشاہدہ بن جاتی ہے یہاں تک کہ طالب کاد ماغ غلا خیال کی وجد دیدار کامکل بن جاتا ہے کہ بغیر کان کے سنتا ہے اور بغیر آئکھ کے دیکھتا ہے۔ پس عزت والا بندہوہ ہے جو دوست کی مصیبت کا بوجھ برواشت کرے کیونکہ بلا، حقیقت میں عزت اور نعمت حقیقت میں ذلت ہوتی ہے اس لئے کہ عزب وہ ہے جو بندے کواللہ تعالی کے حضور حاضر کر دے اور ذلت وہ ہے جواس کو وہاں سے غائب کر دے اور فقر کی آنر مائش حضور حق کا اور غنا کی راحت اس سے دوری کا نشان ہے۔ پس بارگاہ البی میں حاضر ہونے والاعزیز اور اس ے غائب ہونے والا ذکیل ہےاوروہ آ ز ماکش جس کامطلب مشاہدہ اور ویدار محبت ہواس کے ساتھ جس طرح بھی تعلق حاصل ہوغنیمت ہے۔

حضرت جنيدر متدالله عليفر مات عن أيامَعُسُو الفقراءِ إنَّكُمُ تُعُوفُونَ بِاللَّهِ

وَتُكَرَمُونَ لِلَّهِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ تَكُونُوا مَعَ اللَّهِ إِذَا خَلَوُ ثُمُ بِهِ "(ا\_فقراءك گروہ! تم اللہ کے واسطے سے پہچانے جاتے ہواور اللہ کے لئے تمہاری عزت کی جاتی ہے یں دیکھو کہ خلوت میں اللہ تعالی کے ساتھ تمہارا کیا معالمہ ہے) یعنی جب لوگ تمہیں درولیش کہتے اللہ کے واسطے سے تمہیں بھانتے ،تمہاری عزت و تکریم کرتے اور تمہارے حقوق بحالاتے ہیں تو متہمیں غور کرنا جا ہے کہتم ورویشی کے حقوق کہاں تک پورے کررہے ہواور اگر لوگ تمہارے دعوے کے برمکس کسی اور نام سے بکاریں تو تمہیں نالبندیدگی کا اظہار نہیں کرنا چاہئے کیونکہ اس صورت میں تم نے بھی اپنے دعوے کاچیں ادانہیں کیا ہوگا۔ کیونکہ سب سے کمپینہ وہ انسان ہے جھے لوگ اللہ کا بندہ مجھیں بلیکن خو دووا اس کا بندہ نہ ہو۔ اور وہ انسان اچھا ہے جے لوگ اللہ کا بندہ سمجھیں اور وہ واقع میں بھی اس کا بندہ ہے لیکن سب سے عزت والا انسان وہ ہے جھے لوگ اللّٰہ کا بندہ نتیجھیں کیکن حقیقت میں وہ اللّٰہ کا بندہ ہو۔ جش مخص کولوگ بندہ خدا تمجھیں لیکن وہ ایبا نہ ہواس کی مثال اس مخص کی ہی ہے جو طبیب ہونے کامدی ہو۔لوگوں کاعلاج بھی کرے کیکن اس کی حالت بیہو کہ اسے کسی چیز کا علم نہ ہواور وہ لوگوں کواور زیاد ہ بیار کر دے اور جب بھی خود بیار ہو جائے تو اپناعلاج نہ کر سکے اور دوسر سے طبیب کامختاج ہو۔اور جس شخص کولوگ بندہ خدا سمجھیں اور وہ ایسا ہی ہواس کی مثال اس مختص جیسی ہے جوطعبیب ہونے کا دعو پدار ہو،لوگوں کا علاج بھی کرےاور جب خود بیار ہو جائے تو اپناعلاج بھی خود کرےاہے کسی دوسرے طبیب کی ضرورت نہ ہو۔اور جس مخص کولوگ بنده حق نه مجھیں لیکن حقیقت میں وہ بندہ خدا ہوایں کی مثال اس مخص جیسی ہے جوطبیب ہواورلوگوں کواس کاعلم نہ ہواور و عوام میں مشغول ہونے ہے فارغ ہوا ہے آپ کوموافق غذاؤں فرحت بخش شربتوں اور معتدل ہواؤں ہے صحت مندر کھتا ہے تاکہ پیار نہ ہو جائے حالا نکہ لوگوں کی آنکھیں اس کے حال سے بند ہیں اور بعض متاخرین نے کہا ہے که' اَلْفَقُورُ عَدُم' مِلاَ وجود" (فقر،عدم بلاوجودہے)اس قول کامعنی بیان نہیں کیا جا

سکتا کیونکہ معدوم،کوئی چیز نہیں ہوتا اورکسی چیز کے بغیر غیر چیز کی تعبیر نہیں کی جاسکتی پس یہاں صورت بیہوگی کہ فقر کوئی چیز نہیں اور تمام اولیاءاللہ کی عبارتیں اوران کا اجتماع کسی اصول پرمبی نہیں \_ کیونکہ فقراین ذات میں فانی اورمعد دم ہےاور یہاں اس عبارت میں نہ تو عین ( ذات فقر ) کاعدم مراد لیتے ہیں کہ عین ہے آ ذت کا عدم مراد لیں اور آ دمی کے تمام اوصاف آ فنت ہی میں جب آ فت کی نفی ہوئی تو پیصفت کا فنا ہوااورصفت کا فنااللہ تعالیٰ تک بینینے کا ذریعہ ہے اور اس تک نہ پہنچنے کوان کے سائنے سے رفع کر دینا اور ان کی روش کے مخالف کو یہی چیزنفی عین معلوم ہوتی ہے اور انہیں ہلا کت میں ڈال دیتی ہے، اور میں نے متکلمین کی ایک جماعت کودیکھا ہے کہ وہ اس معنی کی باریکیاں معلوم نہیں کریائے اور اس پر ہنتے اور کہتے ہیں کہ بیہ بات معقول نہیں اور میں نے دعویٰ کرنے والے ایک اور گروہ کود یکھا ہے جوعقل میں نہ ہونے والی اس بات کو قبول کر کے اس پراعتاد کئے ہوئے ہے لیکن اصل کیفیت سے بھلم ندہونے کی وجہ سے کہتے ہیں کہ ''الیفیقسر عیدم'' بلاو جو د ۔ کہ فقر لاشئ محض ہے اس کا کوئی وجودنہیں۔ یہ دونوں گر دہ غلطی پر ہیں ان میں ہے ایک تو اپی جہالت کی وجہ ہے حق تعالی کامنکر ہو گیا اور دوسر کے گروہ نے جہل کو حال بنالیا ہے اور اس میں مست ہو گیا ہے اور طبقہ صوفیا کی عبارات میں عدم اور فناسے مراد بہرے اسباب اور بری صفات سے کنارہ کش ہونا اور عمدہ یا کیزہ صفات کا طالب ہونا ہے بینیں کہ طلب کا سبب موجود ہوتے ہوئے بھی عدم سے عدم ذات مرادلیا جائے۔الغرض درولیش فقر کے جملہ معانی سے خالی اور اس کے تمام اسباب ہے بیگانہ ہوتا ہے کیکن اس کے باوجود وہ اسرار ربانی کی گزرگاہ ہوتا ہے جب تک اس کے معاملات خوداس کے کسب سے مرز دہوتے ہیں توان کی نسبت خودای کی طرف کی جاتی ہے اور جب اس کے اموراس کے کسب کے حال ہے آ زاد ہو جاتے ہیں ۔ فعل کی نسبت بھی اس ہے منقطع ہو جاتی ہے اس وقت اس پر جو بھی حالت گزرتی ہے وہ نہاس کےاپنے ارادے ہے آتی ہےاور نہاس کےارادے ہے جاتی

ہے۔ وہ کسی چیز کوخوداینے اوپر نہوار د کرسکتا ہے اور نہ ہی اسے دور کرسکتا ہے کیونکہ یہ تمام حالات عین ذات حق کی طرف ہے ہوتے ہیں خوداس کی علامت بن جاتے ہیں۔ میں نے متکلمین کا ایک ایبا گروہ بھی دیکھا ہے جونفی وجود کو ہی عین نقرتصور کرتا ہاور بیان کےایے کمال کی نفی ہےاور یہ بات انتہائی عجیب معلوم ہوتی ہےاور میراخیال یہ ہے کہ عین فقر میں فقر کی فقی ہے ہوسکتا ہے ان کی مرادصفت کی ففی ہو کیونکہ میں نے دیکھا ہے کہ وہ طلب حقیقت کی نفی کو فقر وصفوت کا نام دیتے ہیں اور نفسانی خواہشات کا اثبات ان کے نز دیکے نفی کل ہے گویاان میں ہے ہر مخص نقر کے تجابوں سے سی ایک درجے برر کا ہوا اور حقیقت توبد ہے کہ یمی بات اس کے کمال ولایت کی علامت ہے اور اس بات کی محبت اور اس کا ارادہ تمام غائتوں کی غایت ہے۔ گویا ان کی محبت محل کمال کی محبت ہے۔ پس اس بات کے طالب کے لئے ان کی راہ پر چلنے۔ان کے مقامات طے کرنے اور ان کی عمادات کے بیجھنے کے سواکوئی حیارہ نہیں تا کہ وہ کل خواص میں عام ندر ہیں کیونکہ جوعوام خواص کے بارے میں کچھنیں جانتے وہ اصول ہے اعراض کرتے ہیں اور جوعوا مفرع ہے واقف نہیں وہ فروع سے ردگردانی کرتے ہیں۔ جوکوئی فروع سے منہ موڑتا ہے اس کا تعلق اصول سے ہوتا ہے کیکن جواصولوں ہے ہی ناواقف ہوتو کہیں بھی اس کاٹھکا نے نہیں ہوتا اور یہتمام باتیں میں نے اس لئے یہاں بیان کر دی ہیں تا کہتم ان حقائق کے معانی کواچھی طرح سمجھ لواور ان کی رُعایت کرتے ہوئے ان کی راہ اختیار کرواوران کی حفاظت میں مشغول رہو۔۔۔۔۔اب میں اس جماعت صوفیاء کے چند اصول و رموز اور تصوف کے باب میں ان کے بعض اشارات کی وضاحت کرتا ہوں۔اس کے بعدان مردان حق کے اسا گرای کا ذکر کروں گا۔ اس کے بعد مشائخ صوفیہ کا اختلاف نداہب بیان کروں گا اور اس کے بعد حتی الا مکان ان کے مقامات کے آ داب ورموز بیان کروں گا تا کہ تچھ پر اور دوسرے پڑھنے والوں پر اس تصوف کی حقیقت منکشف ہو جائے۔

میسرابا<u>ب</u> فصل اول

## تصوف کے بیان میں

الدّعزوجل في فرمايا بي وُعِبَادُ الرَّحْمَنُ الَّذِينَ يَمُشُونَ عَلَى الْاَرْض هَـوُنَّا وَّإِذَا حَساطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلِامًا ''﴿ زَحْبُن كَ بَعْدَ عِن مِن بِرَ عاجزی ہے جلتے ہیں اور جب جابل ان ہے ہم کلام ہونے لگٹے ہیں تو وہ کہتے سلام ہے) اوررسول الشيطية كارشاد كرامي بي من سَسِعَ صَوْتَ اَهُلِ التصوفِ فَلا يُوْ مِنَ عَلَىٰ دعائهم كُتِبَ عِنْدَ اللَّه مِنَ الغافلِين '' ( جَوْحُص اللَّ تَصوف كَي آ واز عيرَ اوران کی ایکار پریقین نہ کرےاللہ تعالیٰ کے ہاں وہ غافلوں میں لکھا جاتا ہے )لوگوں نے اس اسم تصوف کی تحقیق میں بہت می باتیں کہی ہیں ادر متعدد کتابیں تصنیف کی ہیں۔ان میں سے ا یک گروہ کا کہنا ہے کہ صوفی کوصوف کا لباس زیب تن کرنے کی وجہ سے صوفی کہا جاتا ہے ایک ادرگروہ پہ کہتا ہے کہ صوفی کواس لئے صوفی کہتے ہیں کہ وہ ( قرب)الہی کی ) صف میں ہوتا ہے۔ایک گروہ کےمطابق اس کواصحاب صفہ رضوان اللّعلیم اجمعین کےساتھ محبت وتعلق کی وجہ سے صوفی کہا جاتا ہے اور ایک گروہ کہتا ہے کہ یا ہم لفظ صفا سے مشتق ہے۔ ہرکسی کے نزویک تصوف کے معنی کی تحقیق میں بہت سے لطائف ہیں۔لیکن لغت کے اعتبار سے اس کامفہوم ان معانی سے دور ہوجاتا ہے۔ پس صفاتمام چیزوں میں قائل تعریف ہادراس کی ضد کدورت ہے چانچے رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے ' ذھ سب صَفْرُ الدُنْيَا وَبَقِي كدُرُهَا "(ونياكى صفائى چلى كن اوراس كى كدورت باقى روكى) اور سسی چیز کے لطا نف وخو بی کا نام اس کی صفائی و یا کیزگی ہے، پس چونکہ اس قصہ (تصوف) والوں نے اپنے اخلاق ومعاملات کومہذب ( درست ) کرلیا ہے اور اپنی طبیعت کا آفات ے چھٹکارا حاصل کرلیا ہے اس لئے ان کوصوفی کہتے ہیں اور بینام ان لوگوں کا''اسمعلم''

ہاں گئے کہ ان کاحق اس سے زیادہ و ہزرگ ہے کہ ان کے معاملات کو تفی رکھا جاسکے

ہیاں تک کہ (صفی معنی پر دلالت کے لئے) ان کے اسم کے لئے بھی کسی ایسے مادہ ہے بی

مشتق ہوتا چاہئے (جس سے بیمقصد حاصل ہو جائے) اور اس دور بیں اللہ تعالی نے بہت

ہوگوں کو تصوف اور اہل تصوف ہے تجاب بیں رکھا ہے اور اس تصوف کی لطافت کو ان

کے دلوں سے پوشیدہ کر دیا ہے۔ حتی کہ ایک گردہ کا خیال بیہ وگیا کہ اس کام بیں صرف
ظاہری احوال کی اصلاح ہے باطن کا مشاہدہ موجو ذہیں اور ایک گروہ کا خیال بیہ ہے کہ صوفی مصرف ایک اسم ہے جس کی کوئی اصل اور حقیقت نہیں یہاں تک کہ بیہودہ لوگوں کی دیکھا دیکھی ظاہر بین علاء نے بھی اس طریق تصوف کی اہلیت کا انکار کردیا ہے اور اس حال کے

دیکھی ظاہر بین علاء نے بھی اس طریق تصوف کی اہلیت کا انکار کردیا ہے اور اس حال کے

جاب ہی سے خوش ہو گئے ہیں حتی کہ عوام نے ان کی تقلید کرتے ہوئے صفائی باطن کی۔

علاب کودل سے مٹادیا ہے اور سلف وصحابہ سے کہ نہ جب کو بالا نے طاق رکھ دیا۔

## حضرت ابوبكرصديق امام الصوفياء

فوت ہو گئے ہیں اس کا سرقلم کر دوں گا۔اس وقت صدیق اکبرؓ باہرؔ تشریف لائے اور بلند آ وازسے فرمایا اَلاَ مَنُ كَانَ يَعُبُدُ مُسحَمداً فَإِنَّ مُحَمداً قَدفَاتَ وَمَنُ عَبدَ ربَّ محمد فانه عي لايموت (لوگوار كاه موجاد كه جُخف خمر عليه كى برستش كرتاتها یں (اس کے معبود ) محمد اللہ پر تو موت واقع ہو گئی اور جو شخص مجمد علیہ کے برورد گار کی عبادت کرتا تھا۔ تو وہ رب تو زعدہ ہے بھی نہیں مرے گا ) پھرآ پ نے اس آیت کریمہ کی تلاوت فرما كُ' وَمَا مُ حَدَّمُه' إلاَّ رَسُول ' قَدُ حَلَتُ مِنْ قَبْلِهِ الرُسُلُ اَفَائِنْ مَّاتَ أَوُقُتِلَ انْفَلَبُتُمُ عَلَى أَعْقَابِكُمُ " (مُحَمَّا لِللهِ الله كَابِك رسول بى توبيل - آيَّ ب <u>یملے بھی بہت سے رسول گزر چکے ہیں۔ پس اگروہ مرجا ئیں یاقل کردیئے جا ئیں تو کیاتم</u> دین سے ایر ایوں کے بل پھر جاؤ گے؟ ) یعنی جس شخص کے معبود محمد الله سے اس کا معبود تو چل بسااور جوخدائے محمصی کے پوجا کرتا تھااس کامعبود زندہ ہے ہر گزنبیں مرے گاادر جس آ دمی نے فانی چیز کے ساتھ دل لگالیا تو فانی تو یقینا فنا ہو جاتی ہے اور اس کے فنا ہو جانے پر اے رنج والم حاصل ہوگا اور جس نے ہمیشہ باُ تی رہنے والے کے حضورا پی جان سپر دکر دی تو جب اس کانفس فنا ہو جاتا اور روح کاتعلق جسم ہے منقطع ہو جاتا ہے تو وہ (اس کے باوجود) بقائے دوام سے باقی رہتاہے ہیں جس نے حضرت محمد عظیمت کی ذات کوچٹم آ دمیت ہے دیکھا جب وہ اس دنیا ہے رحلت فر ما گئے تو اس کے دل ہے محمر علیقہ کی تعظیم بھی اٹھ گئ اورجس شخص نے آپ کی ذات کوچٹم حقیقت ہے دیکھنااس کے لئے حضور علیقہ کااس دنیا میں رہنااوراس دنیا سے تشریف لے جانا دونوں امر برابر ہیں کیونکہ اس نے حالت بقاء میں آ ب كى بقاكو بواسط عن سجانداور حالت فنا مين آب كى فناكواللد تعالى كى جانب ، ت بى سمجما اوروہ " محول " تبدیل کئے ہوئے جسم (اقدس) سے اعراض کر کے "محول" ( تبدیل کرنے والے حق تعالی ) کی طرف متوجہ ہوا یحول کا قیام کول کے واسطے سے و یکھااور اکرام حق کی مقدارآ ب كنتظيم كي نه كس مخلوق مين اپنادل ا كايا ادر نهاين نگاه كن كلوق پر دُالي كيونكه شعر

مَنُ مَظَرَ إِلَى الْحَلَقِ هَلَك وَمَنُ رَجَعَ إِلَى الْحقِ مَلَك مَنْ رَجَعَ اللَّى الْحقِ مَلَك لَمَ اللَّ م ترجمہ:۔ (جس نے مخلوق کی طرف نگاہ ڈالی وہ ہلاک ہو گیا اور جس نے حق تعالیٰ کی طرف رجوع کیا وہ فرشتہ بن گیا) یعنی مخلوق پر نظر رکھنا ہلاکت کی اور رجوع الی الحق فرشتہ ہونے کی علامت ہے۔

اور حضرت صدیق اکبڑ کے دل کا دنیائے غدار سے خالی ہونے کا عالم پیھا کہ 😁 مال اسباب اورغلاموں میں سے جو کھھ آپ کے باس تھاراہ جن میں دے دیا اور خود ایک كدرى بهن كرحضور عليه كى خدمت مين حاضر موكة \_ يغير عليه في يوجها "مَا حَلَفُتَ لَعِيَى الِكَ فَقِالَ اللَّهُ وَرَسُولُه "(تم ن اين الله واسباب مين سائل وعيال ك لئے بیچھے کیا چھوڑا ہے؟ انہوں نے عرض کی'' دو بیش بہاخزائے چھوڑ آیا ہوں'' حضور عَلِينَةً نِهِ سوال كياوه كيامين؟ عرض كي ايك الله تعالى كي محبت اور دوسري رسول الله عَلِينَةً كي متابعت) جب ان کا دل دنیا کی خوبصورتی کے تعلق ہے آ زاد ہو گیا۔ تو انہوں نے اس کی كدورت سے اين ہاتھ كو كھى خالى كرديا اور ايك صوفى صادق كى يمى صفت ہوتى ہے اور ان باتوں کا افکار حق سے افکار اور مکابرہ (ایک دوسرے پریوائی ظاہر کرنا) ہے اور میں کہتا ہوں کہ صفا کدر کی ضد ہےاور کدربشری صفات میں سے ہے۔ پس فی الحقیقت صوفی وہ ہے جو کدورت بشریٰ ہے ( کنارہ کش ہوکر ) آ گے نکل گیا ہو۔جیسا کہ حضرت بوسف علیہ السلام کے مشاہرہ اور ان کے حسن و جمال میں استغراق کی وجہ مصر کی عورتوں کی بشریت ان بر غالب ہوگئ تھی لیکن جب اس غلبہ سے بیہ بشریت سے گز رکر فنابشریت ہر جا کر تھہریں تو باختیار یکارانھیں ما هذا بشواً (بیکوئی بشرتونہیں)انہوں نے نشانہ تو حضرت بوسف علیہ السلام كو بناياليكن ايني حالت كابيان كيا- يجي وجه ب كدمشائخ طريقت رحمهم اللد في فرمايا *ــــكُـ بُ*كِيْسَ الصَفَا من صِفَات البَشوِ لِلآنَّ البَشو مَلْو ° والمدو لا يغلوا مِنَ الكدو '' (صفائے باطن اوصاف بشریت میں سے نہیں کیونکہ بشر پیگر خاکی ہے اور وجود خاکی

كدورت سے خالى نہيں موسكتا ) لينى صفاعے باطنى بيكر خاكى كى صفات ميں سے نہيں كيونكه خاک کامدار کدورت کے بغیز ہیں (اس لئے )بشر کدورت سے نکل نہیں سکتا ہیں صفاء باطن کی مثال افعال ہے بیان نہیں کی جا تحتی اور مجاہدات کی وجہ ہے بشریت کوزوال نہیں ہوسکتا بلکہ صفت صفا کواحوال وافعال ہے کوئی نسبت ہی نہیں اور نہ ہی اس کے اسم کا ظاہری اساء و القاب سے كوئى تعلق ہے 'الصف اصفة الاحساب وَهُمُ شموس' بلاسحاب "(صفائے باطن الله تعالى كے دوستول كى صفت ہے اور وهسورج بيں جن ير بادل كا حجاب نہیں ہے) چونکہ صفا باطن اللہ کے دوستوں کی صفت ہے اس لئے دوست وہی ہے جواثی صفت سے فانی اور دوستوں کی صفت ہے باقی ہے اورا پسے اولیاءاللہ کے احوال اہل حال پر روزرد ٹن کی طرح واضح ہیں۔ چنانچیصحابہ کرامؓ نے حبیب خداحضرت محمد مصطفےؓ سے حضرت حارثةً كه بار يمين يو چھا۔ تو آپ نے ارشاد فرمایا ہے 'عبد'' مَسوَّد السَّلْمُ فَسُلُبُ هُ بالايمان "وهايك اليابنده بجس كول كوالله تعالى فررايمان موركردياب) یہاں تک کہاس کا چبرہ اس نورا ہمان کی تا ثیر ہے جا ند کی طرح روشن اوراس کا وجود نور ربانی ت منور ب\_ اللطريقت مي ساك بزرگ كت بين "صيساءُ المنسمس وَالقَمُو إِذَا شُتَوَ كَا نَكُوُدِج ؟ مِنٌ صفاء الحُبِّ وَالْتَوجِيُدِ إِذَا اشْتَبَكَا \* ( سورج اورج إلا کی روشنی جب آپس میں مشترک ہوجائے تو وہ تو حیداور محبت خداوندی کی صفائی کانمونہ ہے جب بدونوں باہم ل جائیں) بلکہ جانداور سورج کی روشنی کی اللہ حیار کی تو حیداور محبت کے نور کے مقابلہ میں کیا حیثیت ہے کہ اس کی اس کے ساتھ نسبت کی جائے لیکن و نیا میں تو ان دوآ تھھوں کےنور سے زیادہ ظاہر کوئی نورنہیں کہ جن کی رسائی صرف آ سان برجلوہ نما جا ند اورسورج تک ہی ہے کیکن تو حید ،معرفت اور محبت کے نور سے منور دل کے ذریعہ ہم عرش رجمان بلکہ امور عقبی پر بھی اس دنیا میں ہی مطلع ہو سکتے ہیں۔ اہل طریقت کے تمام مشاکخ کا اس بات پراجماع ہے کہ جب بندہ مقامات کی قید سے آزاو، احوال کی کدورت سے خالی

اور تغیر و تبدل کے مقام سے بری ہوجائے اور تمام پہندیدہ احوال سے موصوف ہوجائے اور پھرتمام اوصاف سے جدا ہو جائے یعنی بند ہ کے دل میں اپنی کو کی صفت مجمود نظر نہ آئے۔ نہ اس کی طرف دھیان دےاور نہاس پرمغرور ہواوراس کا حال ادراک عقول ہے تخفی ہواور اس کا وقت شکوک وظن کے تصرف سے باک ہوجائے تو اس وقت ندحضور حق سے اس کی حاضر منقطع ہوتی ہے اور نہ ہی اس کے وجود کے لئے ظاہری اسباب کی ضرورت باتی رہتی بُ لِلاَنَّ الصَفا حضور" بلا ذهاب دوجود بلا اسباب " (بالشبرصفائ باطن بارگاه الہی میں ایس حاضری ہے جس برجھی زوال نہیں اور ایسا وجود ہے جواینے قیام میں ظاہری اسباب کامختاج نہیں ) یعنی وہ ہارگاہ الٰہی کا ایسا حاضر ہوتا ہے جو مبھی غائب نہیں ہوتا اور اپیا موجود ہوتا جس کا وجود اسباب برموقو ف نہیں کیونکہ جس جگہ غیبت کا وقوع ہو جائے وہاں حاضری باقی نہیں رہتی اور جس کا وجود اسباب و ذرائع کامختاج ہووہ واجدنہیں کہلا سکتا۔اور جب وه اس درجه تک بنج جاتا ہے تو دنیا و آخرت میں فانی ہو جاتا ہے اور انسانیت کی روش میں ربانی ہوجا تا ہےاس وفت سونااور مٹی کاؤ ھیلااس کے نزدیک برابر ہوجا تا ہےاورا دکام شریعت میں ہے جن امور کی حفاظت اور بجا آ وری دوسری مخلوق پر دشوار ہوتی ہے وہ اس کے لئے آسان ہوجاتی ہے۔

حضرت حارث كا إيمان : - چنانچا يك دفعه حضرت حارثة رضى الله عنه آنخضرت علي الله كن خدمت مين حارثه "ا ب كا خدمت مين حاضر موت و حضور علي في في خوم الله حقا " انهول في عن من مين حارثة و في من الله حقا " انهول في عن من مين من من من من من من الله برسي ايمان ركف والا مول حضور علي في في من الله برسي ايمان ركف والا مول حضور علي في في من الله برسي ايمان ركف والا مول حضور علي في في من الله برسي من الله بي حقيقة المعاني "المحارثة المن قول برخور كركونكه مرجزي كا يك حقيقت موتى من بين تو تا تير ايمان كي حقيقت كيا المن و خوا باعم في عند الله نيا فأستوى عندى عندى

حَجُرهَا وَذَهَبَهَا وَنفتهًا وَمَدَرهَا فَاسُهَرُتُ لَيلِي وَاظْمَاكُ نَهارِي حَي حيرتُ ۚ كَمَانِّي ٱنْـُظُو الِي عَوُسِ رَبِّي بَارِزاً وَكَانِي أَنْظُرالي اهل الجنَّةِ يَنَزَاوَرُوُن فِيهَا وَكَمَايِّي ٱنْـظَرُ إِلَى آهُل النَّارِ يَتَصَارَعُونَ وَفِي رَوَايةِ يَتَعَا وَرُونَ "مُثِل فِـاتِ نفس کود نیا ہے الگ کرلیا اور اس کی علامت یہ ہے کہ اس کے پھر اور سونا اور چاندی اور مٹی کا ڈھیلا میرے نزدیک سب برابر ہیں۔ پس میں رات کو بیدار اور دن کوروش رہتا ہوں بہاں تک کدمیری حالت به ہوگئ ہے کہ گویا میں ایے یرور دگار کے عرش کوایے سامنے کھلا و کیورہا ہوں اور جنت والوں کو دیکھتا ہوں کہ وہ وہاں آپس میں ملاقات کررہے ہیں اور دوزخ والوں کودیکھا ہوں کہ وہ وہاں آپس میں لڑ جھکڑر ہے ہیں اورایک اورر وابنت میں ہے کہ وہ ایک دوسرے کوشر مسار کرد ہے ہیں اس پر حضور علیہ فی فرمایا "عَرَفُتَ فُ اَلزمُ قَ الْهَا فَلَقًا" اعدار في و اين رب كويجيان ليابس اس برطاز مت كر (بيتن دفع فرمايا) اورصوفی نام ہے کاملین ولایت کا اور محققین اولیاء الله کواب بھی اس نام سے پکارتے ہیں اور شروع سے ای نام سے پکارتے آئے ہیں اور مشاکع میں سے ایک بزرگ خُ كِهَا بِهِ كُدُ مُنُ صَفًا الحبُّ فَهُوَ صافِ وَمَنْ صَفَا الجيبَ فهو صوفى "(جو تعنف الله تعالی کی محبت کے ذرایعہ صاف ہو جائے اس کوصافی اور جس کومحبوب (حقیقی) صاف کرد ئے اس کوصوفی کہتے میں یعنی جو محض محت خداوندی کی وجہ سے نفسانی خواہشات ہے یاک صاف ہو جاتا ہے وہ صانی کہلاتا ہے اور جو خض محبوب حقیقی حق تعالیٰ کی ذات میں مستغرق اوراس کے ماسوی سے بیزار ہوجاتا ہے وہ صوفی بن جاتا ہے۔اور لغت کے اعتبار ہے اس اسم (صوفی ) کا اشتقاق کسی مادہ ہے بھی درست نہیں بنرآ کیونکہ بیمعنی (صوفی کی تعریف )اس سے کہیں زیادہ عظمت والے ہیں کہان کی کوئی جنس ہوجس سے بیاسم مشتق ہوکہ اشتقاق تو مشتق اور مشتق منہ میں مجانست کو جا بتا ہے اور دنیا میں جو بھی کدر (موجود) ہے وہ صفا کی ضد ہے اورکسی چیز کا اعتقاق اس کی ضد سے نہیں ہوا کرتا۔ پس بیمعنی الل

تصوف کے نزدیک اظہر من اُشمس ہیں اور کسی عبارت یا اشارے کی مختاج نہیں '' لِاَنَّ الصُوفِی معنوع عن العبارة و الاشارة ''( کیونکہ صوفی کی حقیقت اور مفہوم عبادت اور اشارہ کے ذریعہ بیان نہیں ہوسکتا) جب صوفی کی حقیقت ہرتم کی عبارات سے ناممکن ہوات میں مصروف ہے تو پھرکوئی جانے یا نہ جانے اس اسم صوفی کو کیا خطرہ ہے؟ جب کہ اس کے معنی حاصل بھی ہوجا کیں ۔ پس اہل کمال انہی (جو صوفی کے اوصاف کے جامل ہوں) کوصوفی کہتے ہیں اس صوفی سے تعلق اور محبت رکھنے والوں کو متصوف کا نام دیتے ہیں۔

تصوف کالفظ تفعل کے باب ہے ہاور عربی میں باب تفعل تکلف کا تقاضا کرتا ہواور یہ مصوف اس اصل (تصوف) کی فرع ہاوران دونوں میں جو فرق ہو ولاغت اور معنی کے اعتبار ہے واضح ہے 'المصفاؤ لایة ' وَلَهَا ایة ' وَ دَوَایة ' والمتصوف حکایة ' لِلمَصفَا بِلاَ شکایة ' (صفائے باطن ولایت ہا وراس کی ایک علامت اور روایت ہے اور تصوف بلا شبہ صفائی قلب کی حکایت ہے ) پس صفائے معنی روشن اور ظاہر جی اور تصوف اور تصوف کی حکایت ہے اور اہل تصوف اس درجہ میں تین طرح کے ہوتے ہیں ایک ان میں اس معنی کی حکایت ہو اور تبرامتصوف اور تبررامتصوف ہوتا ہے۔ پس صوفی وہ ہوتا ہے جوانی ذات ہے فانی لیکن حق تعالی کے ساتھ باقی ہو۔ اور طبعی تقاضوں مے چھٹکارا حاصل کر کے حقیقت کے ساتھ ملا ہوا ہو۔

متصوف دہ ہے جو مجاہدہ دریاضت کے ذریعہ اس درجہ (صوفی ) کا متلاثی ہواور اپنے تمام معاملات میں ان صوفیاء کے طرز عمل کو پیش نظر رکھے اور متصوف وہ ہے جو مال و منال مرتبہ اور اپنی دنیا کے تحفظ کے لئے اپنے آپ کوصوفیاء کی طرح بنائے رکھنے میں معروف ہو حالانکہ ان دونوں مرتبوں کی اسے پھے خبر نہ ہو۔ یہاں تک کہ صوفیا نے کہا ہے کہ'' المستَصَوف عِندًا لصوفِیةِ کَاللّٰہ اَبِ وَعِند غیر جِم کاللّٰہ ابِ '' (منصوف) صوفیا

کے بزدیک مکھی کی طرح حقیر ہوتا ہے اور دوسر بو گوں کے بزدیک (مردار کھانے والے خونخوار) بھیٹر یے کی طرح حریص ہوتا ہے) پس صوفی واصل بحق ہوتا ہے اور متصوف اصول تصوف پر چلنے والا ہوتا ہے اور متصوف بالکل نضول اور بیہودہ ہوتا ہے۔ جس کوحق تعالیٰ کا وصل نصیب ہوگیا وہ اپنے مقصد کو پالینے اور مراد پر پہنچ جانے کی وجہ سے مراد سے براد اور مقصود ہے بے مقصود ہوگیا اور جس کو کہ اصول تصوف پر چلنا نصیب ہوگیا دہ احوال طریقت پر جمکن وقادر ہوگیا اور جس کو کہ اصول تصوف پر چلنا نصیب ہوگیا اور جس کے حصہ میں بیبودگی اور واہیات با تیں ہوں وہ ان تمام مقامات سے محروم ہوگیا اور جس کے حصہ میں بیبودگی اور واہیات با تیں ہوں وہ ان تمام مقامات سے محروم ہوگیا اور مضل کے حصہ میں بیبودگی اور اس بھی ہوگیا اور اس مقامات سے محروم ہوگیا اور مشائخ اسم کی درگاہ پر بیٹھ گیا اور اس میں بیا اور مقامات کے اصولوں سے آگاہ ہو سکا ۔ مشائخ صوفیاء کے نزد یک اس معنی کی تفصیل میں بہت سے رموز ہیں جن کو اگر چکمل طور پر احاط میں بہت سے رموز ہیں جن کو اگر چکمل طور پر احاط میں بہت سے رموز ہیں جن کو اگر چکمل طور پر احاط میں بہت سے رموز ہیں جن کو اگر چکمل طور پر احاط میں بہت ہم این کریں گے اور اللہ سے بی تو فیق ہے۔

دوسرى قصل

صوفی کے معنی دورانون معری رحمت اللہ علیہ فرماتے ہیں المصوفی إذا نطَق بَان نُطُفُه وَمِنَ المحقّ وَان مَسكّت مَطَفّتُ عنه المجواد خ بقطع العلائق "(صوفی جب بولتا ہے واس) کا کلام اس کی حقیقت عال ہے بالکل واضح ہوجاتا ہواد جب وہ فاموش ہوتا ہے و دنیاوی تعلقات ہاس کی حقیقت عال ہے بالکل واضح ہوجاتا ہواں جب وہ فاموش ہوتا ہے تو دنیاوی تعلقات ہاس کے انقطاع کو اس کی طرف ہاس کے اعضا بیان کرتے ہیں ) یعنی صوفی وہ ہوتا ہے کہ جب دہ بولتا ہے تو اس کی گفتگو کا بیان اس کی حقیقت عال کے مطابق ہوتا ہے اور وہ کوئی الی بات نہیں کرتا جوخوداس ہیں موجود نہ ہواور جب وہ فاموش رہ جاتا ہی امعاملہ اس کی صالت سے بی فلام ہوجاتا ہے اور وہ کوئی الی مالی عالم ہوجاتا ہے اور وہ کوئی الی مالی کا مالی بیان کر دیتا ہے یعنی اس کی گفتارتمام کی تمام تعلقات سے اس کے انقطاع کو اس کا حال بیان کر دیتا ہے یعنی اس کی گفتارتمام کی تمام تعلقات سے اس کے انقطاع کو اس کا حال بیان کر دیتا ہے یعنی اس کی گفتارتمام کی تمام

اصل سیح پر بنی ہوتی ہے اور اس کا کر دار دنیا ہے اس کی خالصتاً کنارہ کشی کوظا ہر کرتا ہے جب وہ بولتا ہے تو اس کا قول بالکل حق کے مطابق ہوتا ہے اور جب خاموش رہتا ہے تو اس کا فعل سراسر فقر ہوتا ہے۔

حضرت جنيدر حمته الله كاارشاد بي 'التصوف نَعُت' أَفَامَ العَبْدُ فيه '' ''قيـلْ نَـعُت' للعَبُد أَمُ لغت للحق. فقال نعت الحق حقيقة (نعت العبد اسما "(تصوف ایک الی صفت ہے جس میں بندہ قائم ہے کس نے سوال کیا کہ ب بندے کی صفت ہے یا خدا کی؟ جواب دیا کہ وہ حقیقتًا تو خدا کی صفت ہی ہے کیکن رسمی طوریر بندہ کی صفت ہے) لیمن تصوف کی حقیقت بندہ ہے اس کی بشری صفاف کے فنا کا تقاضہ كرتى باوربنده كى بشرى صفات كافنا موناحق تعالى كى صفت كے بقاسے موتا باور يوق تعالیٰ کی صفت ہوتی اور اس کی رسم بندہ ہے ہمیشہ مجاہدہ کا تقاضا کرتی ہے اور دوام مجاہدہ بندہ کی صفّت ہے۔ دوسر سے الفاظ میں یوں سمجھ او کہ حقیقت تو حید کے پیش نظر سیصفت کسی بندہ کے لئے درست ہی نہیں کیونکہ بندہ کی صفات اس کے لئے دائی نہیں ہیں اور مخلوق کی صفت سوائے اسم کے ظاہر نہیں ہوتی اس لئے کہ مخلوق کی صفات کو بقا حاصل نہیں بلکہ وہ فعل حق ہوتا ہے پس در حقیقت و وصفت خداوندی ہوتی ہے اور اس کامعنی وہی ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے بندہ کو تھم دیا کہ روزہ رکھ لے اور روزہ رکھنے کی وجہ سے اس کا نام صائم رکھا اور طاہر کی اسم کے اعتبار سے توروز واس بندے کی طرف سے کے لیکن حقیقت کی رو سے رہی تعالی ا ك صفت ب چنانچه خدا تعالى نے فرمايا باوررسول الله عليه في مين خروى بكر" المصومُ لِي وَانَا اَجُزى به "(روزه مركة باورين بى اس كى جزادول كا) لين روزہ میری طرف ہے ہاں لئے کہ دنیا میں کئے جانے والے تمام افعال ای کی ملک ہیں اورلوگوں کاان افعال کواین طرف منسوب کرنار می رواج اورمجاز ہے،حقیقت نہیں۔ حضرت ابواکسن نوری رحمته الله تعالی علیه فرماتے میں''العَبصوف مَرکُ مُحَلّ

حيظِ للنفس ''(نفس كى تمام لذتوں كوچھوڑ دينا تصوف ہے)اور بيدو طرح كا ہوتا ہے . ایک اسم اور دوسراحقیقت \_اوراس کے معنی یوں ہیں کدا گرصوفی خود حظ نفس کوترک کرتا ہے تو حظنفس کا حچھوڑ نابھی تو ایک خط ہے اس طرح ترک حظ رسم ورواج ہوگا۔۔اوراگر حظنفس جوصوفی کوچھوڑ دے تو یہ حظ نفس کا فنا ہوتا ہے اور اس معنی کا تعلق حقیقت مشاہرہ سے ہے۔ پس حظنفس کوترک کر دینا بیربنده کافعل ہے اور فنا حظ ( حظ کا بنده کو چھوڑ دینا ) خدا تعالیٰ کا فعل ہے۔ اور بندہ کافعل اسم اور مجاز ہوتا ہے اور فعل حق تعالی حقیقت ہوتا ہے۔اس قول ہے حضرت جنید رحمتہ اللہ علیہ کا پہلے بیان ہونے دالا تول بھی خوب واضح ہو جاتا ہے۔ اور حصرت الواكس نؤرى بى فرماتے بيل 'المصوفِية هُمَ الذِينَ صَفَتُ أَدِوَا حَهُمُ فَصَارُو فِي الصَفِ الاولِ بَيْنَ يَدَى الحق "(صوفى وه لوك بي كدجن كى ارواح بشريت كى کدورت سے آزاد اور نفسانی خواہشوں سے یاک وصاف ہوگئی ہیں اور اس طرح خواہشات سے نبات یا کرحق تعالی کے حضور صف اول میں اور اعلیٰ مقام میں آرام یانے کی سعادت حاصل کر چکی ہیں ) اورغیراللہ ہے کنارہ کش ہو چکی ہیں اور یہی حضرت فرماتے مِين كُهُ 'المصوفى الذي لَا يَمُلِك وَلا يُمُلَكُ " (صوفى وه بحكاس كَ فَتِصَدين کوئی چیز نہ ہواور وہ خود بھی کسی غیراللہ کی ملکیت نہ ہو) اور یہی عین فنا ہے کیونکہ جو فانی الصفت ہووہ نہ کسی کا ما لک ہوتا ہے اور نہ مملوک \_ کیونکہ ملک کا اطلاق موجودات پر ہی سیح ہوتا ہے اوراس کی مرادیہ ہے کہ صوفی دنیا کے مال دمتاع بلکہ آخرت کی زینت میں ہے بھی کسی چیز کواینی ملکنهیس بناتا تا کهاس طرح کهبیں وہ خود ہی ایپےنفس کی ملک اور حکم کا غلام نہ بن جائے اور ایک سلطان اولوالعزم کی طرح غیر اللہ سے اپنا ارادہ منقطع کر لیتا ہے تا کہ ۔ خیراللہ اس سے اپنی بندگی کی طمع منقطع کرلیں اور جولوگ فنا ئے کل کے قائل ہیں یہی قول ان کی دلیل ہے ہم ان کی غلوقہمی کے مقام کواس کتاب میں انشاءاللہ بیان کریں گے تا کہ تمہیں معلوم ہو جائے۔

ابن جلار حمة الله عليه كيتم بي كه المنصوف حقيقة لارسم "(تصوف ايك الي حقيقة الرسم "رسم الله علي حقيقة المرى رسم المرى رسم كو في نبيل الي حقيقت من الله بي منه ي الله الله على الله على

اورابوتمردشقى رحمة الشعلية فرمات بين النصوف رُوية الكون بعين النَقض بَل غَضُّ الطرفِ عَن الكون "(تصوف يه بي كموجودات كونقصان كى نكاه ہے ویکھا جائے بلکہان ہے آ تکھ بند کر کی جائے ) بعض موجودات کو ناقص اورعیب دار د کھے اور میصفت کے بقاکی دلیل ہے بلکہ ان ہے آئکھ بند ہی کر لے اور میصفت کے فناکی دلیل ہے کیونکہ نگاہ تو موجودات پر ہی ڈالی جاتی ہے جب موجودات بھی شدر ہیں گے توان پر نظر بھی نہرے گی اورموجو دات دنیا ہے آئکھ کا بند کر لینا بصیرت ربانی کابقا ہے یعنی جو مخص ا بی ذات ہے آ نکھ بند کر لیتا ہے تق تعالیٰ کی طرف اس کی آ نکھ کل جاتی ہے کیونکہ موجود کا طالب اپنائھی طالب ہوتا ہے اور اس کا کام اپنی ہی ذات ہے متعلق ہوتا ہے اور اس کو اپنی ذات ہے باہر نکلنے کا کوئی راستہ نہیں ملتا۔ ( گویا وہ خود ہی طالب اور خود ہی مطلوب ہوتا ہے) پس ایک شخص اینے آپ کو دیکھا تو ہے لیکن ناقص دیکھا ہے اور دوسراہخص اپنی ذات ے اپنی آ تکھ ہی بند کر لیتا ہے اور کچھ بھی نہیں دیکھتا۔ اور جو مخص دیکھتا ہے اگر چہ ناقص نظر ہے ہی دیکھا ہے چربھی اس کی نگاہ اس کا حجاب ہوتی ہے اور باو جود یکہ وہ دیکھا ہے لیکن ا بنی ناقص بینائی کی وجہ ہے محبوب ہوتا ہے اور جو شخص دیکھا ہی نہیں وہ اپنی نابینائی کی وجہ سے مجوبنہیں ہوتا۔اوراہل تصوف وارباب طریقت کے نزدیک سے بات مضبوط بنیاد کی حیثیت رکھتی ہے (جس پرتصوف کی ساری ممارت کھڑی ہے ) کیکن اس بات کی شرح کی پیجگنہیں۔ حضرت ابو بَرشبلي رحمة الله عليه فرمات بين 'السَصوّف شِورُك ۚ لِلاَسَّة مَيْ اللهُ القَللُب مِنُ روية الغير وَلا عَير "(تصوف شرك بي كونكدوه دل كوغيرالله كرد يكف ت محفوظ رکھتا ہے حالانکہ غیر اللہ کا تو وجود ہی نہیں ) یعنی اللہ تعالیٰ کی تو حید کو ثابت کرنے میں غیر کی طرف دیکھنا شرک ہے۔ جب دل میں غیر اللہ کی کوئی قدر وقیمت ہی نہیں تو پھر اللہ کے حرک کرسے دل کومحفوظ رکھنا محال ہے۔

حضرت جُمِّيِّ بن عليَّ بن الحسينُّ بن عليُّ بن الي طالب فرمات عبي ' التَصوف خُلُق ' فَهَنُ زَادَ عَلَيُكَ فِي الخَلْقِ زَادَ عَلَيكَ فِي التَصوف "(تَصوف بْوَشُ<sup>طُ</sup>قَى كانَام *ے يُس* جوِّخُصْ خُوشْ خَلَقَى مِين تِجْھ سے زیادہ ہے وہ تصوف میں بھی تجھ سے زیادہ ہے ) یعنی صوفی اجھے اخلاق کا ما لک ہوتا ہے لہذا جوزیادہ حسن اخلاق والا ہے وہ زیادہ صوفی ہے۔خوش خلقی دو طرح کی ہوتی ہے ایک حق تعالی کے ساتھ اور دوسری مخلوق خدا کے ساتھ وق کے ساتھ نیک خوئی اس کے فیصلوں پر راضی ہونے کا نام ہے اور مخلوق کے ساتھ حسن اخلاق مید ہے کہ الله کے لئے ان کی صحبت کا بوجھ برداشت کیا جائے ( یعنی ان کے حقوق ادا کئے جا کیس )اور ید دونوں صفات طالب کی طرف ہی اوقتی ہیں اور طالب کی رضا اور تاراضگی سے مستغنی و بے نیاز موناحق تعالی کی صفت ہے اور میدونوں اس کی واحدانیت کے پیش نظراس سے وابستہ ہیں۔ ابوتُ مرتعش رحت الله تعالى علي فرمات بين الصوفِي لَا يَسُبقُ هِمَه ' خُطُوَتَه الْبَهَ "(صوفی وہ ہے جس کا قصداس کے قدم کے ساتھ ساتھ رہے ) یعنی دونوں ایک ساتھ حاضر رہیں۔اور دل وہاں حاضر ہو جہاں جسم حاضر ہے اور جسم وہاں موجود ہو جہاں دل موجود ہےاور (ای طرح) دل وہاں حاضر ہو جہاں قدم اور قدم وہاں ہو جہاں دل حاضر

ہے۔اور تول وہاں حاضر ہو جہاں قدم اور قدم وہاں ہو جہاں تول حاضر ہواور ہی دل کے ہمیشہ حاضر رہنے کی علامت ہے بخلاف اس کے کہ جو کہتے ہیں کہ اینے آپ سے غائب ہے اور اللہ کے حضور حاضر ہے۔اییا نہیں بلکہ اللہ کے سامنے بھی حاضر ہے اور اینے سامنے بھی حاضر ہے۔ اور (صوفیاء کی اصطلاح) ''جمع الجمع'' ہے بھی ہی مراد ہے کیونکہ جب کک اپنے آپ کا دیکا مستحق ہوتو اپنی ذات سے نیبت نہیں ہوتی اور جب اپنے آپ کا ویکنا اٹھ گیا اور اپنی ذات سے نیبت نہیں ہوتی اور جب اپنے آپ کا موگی اور جب اپنے آپ کا موگی اور بیا تو اللہ تعالی کے حضور کی حاضری بلاغیبت حاصل ہوگی اور بیلی دائیں واللہ تعالی کے حضور کی حاضری بلاغیبت حاصل ہوگی اور بیلی واللہ عبر اللہ '' (صوفی دونوں جہانوں میں اللہ تعالی کے ساتھ غیر اللہ کو نہیں دیکھا اور پونکہ مخلوقات میں بندہ کی ہستی بھی غیر اللہ میں شامل ہے لہذا جب صوفی غیر اللہ کونہیں دیکھا تو اپنے وجود کو بھی نہیں دیکھا اور اپنی فی دا ثبات کی حالت میں اپنی ذات سے بی فارغ ہو جا تا ہے۔

حضرت جنیدر حمة الله علیه فرات بین السحوف مبنی علی قَمَانِ خِصَالِ السحا والموضا وابصر والاشارة والعربة ولبس الصوفِ واسیاحه والفقر اما السحا فلابر اهیم واما الرضا فلاسماعیل واما الصبر فلایوب واما الاشارة فلر کُریا وَاماً الغریة فلیحی وامالیس الصوف فلموسی واما السیاحه فلعیشی فلر کُریا وَاماً الغریة فلیحی وامالیس الصوف فلموسی واما السیاحه فلعیشی واما الفقر فلمحمد صلی الله علیه وسلم و علیهم اجمعین "(تصوفی) تم خصلتیں بین (۱) خاوت، (۲) رضا، (۳) صبر، (۳) اشاره، (۵) غربت، (۲) صوف، بیننا، (۷) سیاحت اور (۸) فقر - (۱) خاوت - حفرت ابرا بیم علیه السلام کاشیوه ب که انہوں نے ابنی متاع عزیز بینا الله کی راه میں قربان کردیا) (۲) رضا - حفرت اساعیل علیه السلام کا خاصه ب (که ابنی جان قربان کردیا) (۲) رضا - حضرت اساعیل علیه السلام کا خاصه ب (که ابنی جان قربان کرنے کے لئے تیار ہوگئے) (۳) صبر، حضرت الیوب علیه البلام کی خصلت بے (که انہوں نے کیروں کی مصیبت پرصرکا بے مثال مظاہرہ الیوب علیه البلام کی خصلت بے (که انہوں نے کیروں کی مصیبت پرصرکا بے مثال مظاہرہ الیوب علیه البلام کی خصلت بے (که انہوں نے کیروں کی مصیبت پرصرکا بے مثال مظاہرہ الیوب علیه البلام کی خصلت بے (که انہوں نے کیروں کی مصیبت پرصرکا بے مثال مظاہرہ الیوب علیه البلام کی خصلت بورک که انہوں نے کیروں کی مصیبت پرصرکا بے مثال مظاہرہ الیوب علیہ البلام کی خصلت بے (که انہوں نے کیروں کی مصیبت پرصرکا بے مثال مظاہرہ والیوب علیہ البلام کی خصلت بوروں کے کسی کیروں کے کیروں کی مصیب کیروں کے کیروں کے کیروں کی مصیب کیروں کی مصیب کیروں کے کسی کیروں کیروں کیروں کیوں کیروں کیا کیروں کیرو

كِيا) (4) اشاره ، حضرت ذكر ياعليه السلام كى رمز ب كدف تعالى ففر مايا "ألا تُكسِلم النَّامَ فَلْفَةَ آيَّام إلاًّ وَمُوَّا "(آ بِ ثَمِن دن تك لوكول سے صرف اشارہ سے بات كري ك )اور نيزاى حالت من فرمايا' إذ نادى رَبّه ونداء خوفيًّا '' (جب حضرت زكرياعليه السلام نے اپنے رب کوخفیہ طور پر یکارا) (۵) غربت حضرت یجی علیہ السلام کا وصف ہے کہ این وطن میں رہتے ہوئے بھی بے وطن اور اپنوں سے بیگاندرے۔ (۲) اور سیاحت، حضرت عیسی علیہ السلام کی افتداء ہے کہ پوری زندگی تبلیغ حق کے لئے ساحت میں اس طرح مجرورے کدایک پیالہ ادر ایک تنکھی کے علاوہ کچھ بھی یاس ندر کھتے تھے پھر جب انہوں نے ایک خض کوایے دونوں ہاتھوں سے یانی پیتے ہوئے دیکھاتو بیالہ پھینک دیاادر جب ایک اور آ دمی کواپنی انگلیوں سے خلال کرتے ہوئے دیکھا تو کنگھی کوبھی بھینک دیا۔ (2) صوف ببنناتويد حفرت موى عليه السلام كى اتباع بكدان كالباس اونى كير عكاموتا تھا۔اور (۸) فقر، سویہ حضرت محمد علیہ کی اطاعت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے روئے زمین کے تمام خزانوں کی تنجیاں ان کے ہاتھ میں دے گر فر مایا کہ آپ کوئی محنت نہ کریں ادر ان خزانوں ہےاپنی زینت فرما کمیں (یعنی اسباب معاش حاصل کریں) تو آنخضرت علیہ ہے۔ نے عرض کی کہ بارخدایا میں بینزانے نہیں جا ہتا۔ جھے ایک دن سیر کیجئے اور ایک دن جموکا ر کھئے۔ اور عمل وبندگی کے لئے یہی اصول بہت اچھے ہیں۔

حفرت حفری دمت الله عایر فرمات بین الصوفی لا یو جَلُ بعد عدمه و لا یع جار بعد یعد بعد بعد وجوده " (صوفی وه بجوای عدم کے بعدم وجود نه بوادرا پ وجود کے بعد معدوم نه بو) یعن صوفی جو کھوا سل کر لیتا ہا ہے ہر گز گم نہیں کرتا۔ اور جو کھ کھود یتا ہے اسے دوبارہ ہر گز حاصل نہیں کرتا۔ دوسر الفاظ میں اس کاحق کو پالینا نہ پالینے میں بھی تبدیل نہیں ہوتا۔ اور اس کا نہ پانا بھی پالینے میں تبدیل نہیں ہوتا۔ یہاں تک کہ اس کا اثبات بغیر نفی کے اور نفی بغیر اثبات کے ہو جائے اس عبارت سے مراد یہ ہے کہ اس کی

بشریت کی حالت اس سے بالکل ساقط ہو جائے اور اس کے حق میں جسمانی مشاہدات معدوم ہوجا کیں اور تمام موجودات سے اس کے تعلقات منقطع ہوجا کیں حتی کہ جو تحق تمام متفرق اور پراگندہ خیالات اپنی ذات میں جمع کرے اور اپنی ہی ذات سے قیام حاصل متفرق اور پراگندہ خیالات اپنی ذات میں جمع کرے اور اپنی ہی ذات سے قیام حاصل کرے ای پربشریت کے تمام اسرار طاہر ہوتے ہیں اور بیصورت اللہ تعالی کے دو پیغیروں میں طاہر ہوئی۔ ایک حضرت موئی علیہ السلام سے کہ ان کے وجود میں عدم ندھا۔ ای لئے انہوں نے اللہ تعالی سے دُعاکرتے ہوئے کہا تھا' ذَبِ احشور نے لیٹی صَدُوی وَیَسِورُ لِیْ اَنْہُوں نے اللہ تعالی سے دُعاکر ہے ہوئے کہا تھا'' دَبِ احشور نے اور جُھر پرمیرامعا ملہ آسان فرما امر دوسرے حضرت محمد علیقے ہیں کہ آپ کے عدم میں وجود نہ تھا (یعنی ان کے مشاہدہ تن میں توجود نہ تھا (یعنی ان کے مشاہدہ تن میں توجود نہ تھا (یعنی ان کے مشاہدہ تن میں توجود نہ تھا (یعنی ان کے مشاہدہ تن میں تو اللہ میں بے صفوری نہ تھی کہاں تک کہ اللہ تعالی نے آپ کا سید کھول نہیں دیا؟) دوسرے جمد علی خود التجا کی اور دوسرے جمد علی خود التجا کی دوسرے جمد علی ہے دخود آر رائش کی خواہش نہیں کی اللہ تعالی نے خود انہیں آر راستہ کردیا۔

علی بن بندارالصر فی النیشا پوری رحمت الله علی فرائے ہیں 'السَصَوف اِسقَاطُ الوَویَه لَلْحِقَ ظاہر و باطن کوند کھے بلکہ سب کے حق ظاہر و باطن کوند کھے بلکہ سب کے حق تعالیٰ کے لئے دیکھے ) یہاں تک کہ اگر ظاہر پرنگاہ ڈالے تواس پرتو فیق الہی کا نشان بیائے گا اور جب غورے دیھے گا کہ ظاہر کے معاملات تو فیق الہی کے مقابلہ میں مجھر کے پر کے ہرا بربھی وزن نہیں رکھتے تو ظاہر کے تمام معاملات کو ترک کردے گا اور جب باطن کو دیکھے گا تواس میں بھی تو فیق ضداوندی کا نشان پائے گا۔ لیکن جب باطن کے مقابلہ میں کوئی کر دے گا۔ اور اے معلوم ہوگا کہ معاملات باطن کی بھی تو فیق الہی کے مقابلہ میں کوئی حیثیت نہیں تو باطن کو بھی ترک کردے گا (لہذا اس وقت) صرف حق کو و کھے گا اور جب صرف حق تو باطن کو بھی گا در جب صرف حق تو باطن کو بھی گا در جب صرف حق تو باطن کو بھی گا در جب

اور حمد بن احمد المقرى رحمته الله علي فرمات بين المتصوف استعامة الا تحوالِ
عَعَ المحق "(تقوف بيه به كرصوفى كتمام حالات فق تعالى كرماته وابسة بول) يعنى
صوفى كه احوال (كشف وغيره) ال كواصلى حال (مشامده فق) سے غير كى طرف چير كر است كجروى ميں نہ وال دين اس لئے كہ جس كا دل احوال كے پير نے والے الله تعالى كا دكار بوجائے اس كے حالات اس كواستقامت كے درجہ سے نہ قو گراتے بين اور نہ بى اس ديدارت سے بازر كھتے بين ۔

تيسرى فصل

ابوحفص حداد نيتا يورى رحمة الله عليه فرمات بين كه "العَصوف محلَّهُ أداب" لِكُلِّ وَقُتِ اَدُبِ وَلِكُلِّ مَقَام اَدابَ اَداب وَلِكُلِ حَالِ اَدَب فَمَنُ لَزِمَ اَدابُ الاوقاتِ بَـلَغَ مَبْلَغَ الرِّجَالِ وَمَنُ ضيعَ الادَابَ فَهُوَ بَعِيْدٌ مِنْ حَيثَ بَظُن الْقَرَبَ وَمن دور مِنُ حَيْث يُظنُ الْقُبول "(تصوف تمام كاتمام ادب كانام ہے۔ ہروقت مقام اورحال کے لئے آ داب ہیں جو تحض اوقات کے آ داب بجالا نے کواینے اوپر لا زم کر لےوہ مردان تصوف کے درجہ پر بہنچ جاتا ہے اور جو آ داب کو ضائع کر دے وہ اس درجہ سے دور ہوتا الماس حثیت سے کوایے آپ کو بہت قریب مجھتا ہے اور اس حثیت سے مردود ہوتا ہے كهايخ آب كومقبول باركاه البي سجهتا ہے اور بير مطلب حضرت ابوائسن نوري رحمته الله عليه كاس قول سے زياده قريب ہے كہ جوانہوں نے كہا' كيسَ النَصَوَّفُ وسومًا و لا عُلُومًا وَلِسكَسَّهَ أَخُلاق " " (تصوف ندتو صرف رسوم كانام باورند بي محض علوم كابلكه واتوحسن اخلاق کا نام ہے ) لینی تصوف اگر کسی اسم کا نام ہوتا تو مجاہدہ وریاضت کے ذریعہ حاصل ہو جاتا اگر علم كانام موتا تو تعليم سے حاصل موجاتا و وتوبس اخلاق كانام ہے كہ جب تك تواس كاحكم اين اندرنه جاب اوراس كمعاملات اين ساته درست نهر اوراس كالصاف اپنی ذات سے نہ دے اس وقت تک وہ حاصل نہیں ہوسکتا اسم اور اخلاق کے درمیان فرق سیر

ہے کہ اسم ایک ابیانعل ہے جو تکلف اور اسباب یہ اس طرح بنی ہوتا ہے کہ اس کا ظاہر اس
کے باطن کے خلاف ہوتا ہے گویا ایک ایسانعل جو معنی سے خالی ہوتا اور اخلاق تو وہ ایک ایسا
قابل تعریف نعل ہے جو تکلف واسباب کامختاج نہیں ہوتا۔ اس کا ظاہر باطن کے موافق اور
دعویٰ سے خالی ہوتا ہے۔

مرتعش رحمته الله عليه كهتي بين التنصوف حَسُن السحيلي " (تصوف نيك أخلاق كانام ہے) اور يہ تمن قتم پر ہوتا ہے۔

اول،اللہ کے ساتھ حسن خلق: ۔ اوریہ ریا کاری کے بغیراس کے احکام کی تعمیل ے حاصل ہوتا ہے( دوم ) مخلوق کے ساتھ حسن اخلاق۔ اور بدیزرگوں کا احتر ام کرنے حچیوٹوں پر شفقت کرنے اوراینے برابر کےلوگوں کے ساتھ بغیر کی ذاتی لا کچ کے مساویا نہ سلوک اورانصاف کرنے سے حاصل ہوتا ہے اور (سوم) اپنی ذات کے ساتھ نیک برتا و اور یہ خواہشات نفس و شیطان کی متابعت نہ کرنے سے حاصل ہوتا ہے۔اور جو مخص ان تینوں باتوں میں اینے آپ کو درست کرے وہ خوش طلق لوگوں میں شار ہوتا ہے اور یہ جو میں نے کہا ہاں بیان کےمطابق ہے کہ ایک شخص نے سیدہ عائشہ صدیقہ سے پوچھا کہ ہمیں پغبروکی کے اخلاق کے بارے میں بتائے! تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ قر آن سے پڑھو کہ اخلاق نبوى كنسبت خودخداتعالى نخبردى اورفر ماياب 'خُدندا لعَفُو وَامُر بِالْمَعُرُفِ وَاعْدِ صَٰ عَنِ الْجَاهِلِيُنِ "(آپ فواختيار يَجِيَّ نِيكَى كَاحَكُم ديجيَّ اور جابلول سے اعراض كَيْجَ ) حضرت مرتعش رحمته الله عليه بهي بهي فرمات بين 'هدا مَالْهب' كُلُه' جِد' فَلاَ تُحَالِطُوهُ بشيٌّ مِنَ الْهَزَلُ "(بيذبب تصوف تمام، معقول وعمده باس يس بيهوده باتوں کی آ میزش نہ کر ڈ) یعنی تصوف میں رحمی صوفیوں کے معاملات میں نہ پھنسواور ان رحمی صوفیوں کی تقلید کرنے والوں سے گریز کرو لیکن جب عوام الناس نے اہل زمانہ پر نگاہ ڈ الی اور انہیں زمانہ کے رسمی صوفی ہی نظر آئے۔اور ان کے محورقص وسرود رہنے۔ ذاتی

مفادات کے لئے بادشاہوں کے درباروں میں جانے اورخوراک وخلات کے لئے آپی میں جھڑنے کا عوام کوعلم ہوا تو وہ تمام صوفیاء سے بی بداء تقاد ہو گئے اور کہنے لگے کہ اگر طریقہ تصوف کی بہی اصل ہے قہ متقد مین صوفیاء بھی اس طریق پر چلے ہوں گا اور انہوں نے بیم علوم نہ کیا کہ یہ فترت (وہ زمانہ جس میں کوئی نبی دنیا میں موجود نہ ہو) اور ابتلا و آزمائش کا زمانہ ہے جب لا لیج ، بادشاہ کوظلم میں طبع ، عالم کونا فرمانی اور زنا کاری میں اور ریا کاری ، زاہد کومنافقت میں بتلا کر دے تو لا محالہ نفسانی خواہشات ، صوفی کو بھی تاج کو داور گانے بجانے میں ڈالی دیتی ہیں سے ان لوکہ اگر چہائل طریقت تباہ ہو سکتے ہیں لیکن طریقت تباہ ہو سکتے ہیں لیکن طریقت کا ہی جان اور ہی جان لوکہ اگر چہائل طریقت تباہ ہو سکتے ہیں لیکن طریقت کی اصل بھی جان لوکہ ایس جود ہوگاں میں سے کوئی گروہ اپنی بہود گی کو اہل سے ان نیک لوگوں کی روش سے بہود گی کو اہل تھون کی روش کے برد سے میں چھپا دی تو اس سے ان نیک لوگوں کی روش میں بہود گی کو اہل تھون کی روش کے برد سے میں چھپا دی تو اس سے ان نیک لوگوں کی روش میں بہود گی کو اہل تھون کی روش کے برد سے میں چھپا دی تو اس سے ان نیک لوگوں کی روش میں بہود ہیں بہیں آ سکتا۔

حفرت ابوعلی قزوین رحمته الله علیه فرماتی مین التصوف هُوالاَ خُلاقُ الرصیهَ " (تصوف پیندیده اخلاق کو کہتے ہیں ) اور پیندیده کرداروه ہوتا ہے کہ بنده تمام حالات میں حق تعالیٰ سے خوش ہواوراس کی رضا پر راضی رہے۔

ابوالحن نوری رحمت الله علی فرماتے ہیں 'التصوف ہو المحربةُ وَالفُتوةِ
وَتَمر کُ التَّكَلفِ وَالسَخَاءُ وَبَذُلُ الدُّنَيا''(تصوف بحرت وجوانمردی ترک تکلف
سخاوت اور متاع دنیا (راہ حق میں خرخ کرنے کا نام ہے) حریت یہ ہے کہ بندہ نفسانی
خواہشات ہے آزاد ہوجائے جوانمردی یہ ہے کہ بندہ جواں ہمتی کے دیکھنے ہے الگ ہو
جائے ترک تکلف یہ ہے کہ اپ متعلقات اور دنیوی نعتوں کے لئے کوشش نہ کرے اور
سخاوت یہ ہے کہ ونیا کو الل دنیا کے لئے چھوڑ دئے۔

اورابوالحن قوشج رحمته الله علي فرمات بي كه "التسصوف اليوم اسم وَ لاَ حَقَيَقة" و قند كَن حَقِيقة" "(آج تصوف كاصرف تام ره كيا اوركو لَى حقيقة نبيس

حالاتکه پہلے زمانہ میں حقیقت بھی نام نہ تھا) یعنی سحابہ اورسلف صالحین کے دور میں تصوف کا اسم تو مستعمل نہ تھا لیکن اس کامفہوم ہر فرد میں موجو و تھا۔ اور اب صرف نام رہ گیا ہے معنی نہیں ہیں۔ یعنی اس وقت تصوف کے معاملات مشہور معروف تصاور دعویٰ کوکوئی نہیں جانیا تھا۔ لیکن اب دعویٰ تصوف معروف ہے اور معاملات تصوف کا نام ونشان نہیں۔

اب تک میں اس کتاب میں تصوف ہے متعلق مشائ طریقت کے اقوال کی اس قدر تحقیق سے بیان کر چکا ہوں جس سے (اللہ تہہیں سعادت مند بنائے) تم پر طریقت کی حقیقت واضح ہو جائے گی اور تصوف کے منکروں ہے تم کہہ سکو گے کہ اس انکار سے ان کی کیا مراو ہے؟ اگر وہ صرف اسم تصوف کا انکار کرتے ہیں تو کوئی حرج نہیں کیونکہ اسم اور سمی میں یکا عملہ کوئی ضروری امر نہیں اور اگر تصوف کی اصل اور اس کے معانی کا بی انکار کرتے ہیں۔ تو بیتو بیغیر بھی ہے کہ پوری شریعت اور اس کے قابل تعریف خصلتوں کا انکار ہے اور میں میں میں۔ تو بیتو بیغیر بھی ہے اولیاء کی کی سعادت عطافر مائے) اس کتاب میں وصیت میں تہ ہیں (اللہ تعالی تمہیں اپنے اولیاء کی کی سعادت عطافر مائے) اس کتاب میں وصیت کرتا ہوں کہ تم اس کی پوری رعایت کرنا اور اس قد رانصاف کرتا کہ تصوف کا دعوی کم کرتا اور اس تھون کے ساتھ نیک اعتقادر کھنا۔ (اور تو فیتی تو اللہ بی کی طرف سے ہے)

### چو تھاباب

# مرقعہ بوشی کے بیان میں

جان لو کے صوفیاء کا شعار مرقعہ (گرڑی) پہننا ہے اور مرقعات پہننا سنت ہے۔
اس لئے کہ رسول الشقایلی کا ارشاد ہے 'عَلَیْ کُنے پیلَہسٹ المصوف قبح کوئ حَلاوَة اللہِ مَانِ فِی قُلُوبِکُم '' (اینے او پرصوف پہننالازم کرلوتم اینے دلوں میں ایمان کی طاوت پاؤے ) نیز ایک صحابی فرماتے ہیں' سکان النبی صلی الله علیه وسلم یَلُبسُ الصُوف پاؤے ) نیز ایک صحابی فرماتے ہیں 'سکان النبی صلی الله علیه وسلم یَلُبسُ الصُوف وَیَسوف پہنتے اور گدھے پرسواری فرمایا کرتے تھے ) نیز رسول الشقایلی نے سیدہ عاکشرض الشعنها سے فرمایا' لا تستَخطیقی الصَوْب حی تو وَیَسوف بہنتے اور گدھے پرسواری فرمایا تم پریشم کالباس میں پوندندلگالو) اور فرمایا تم پریشم کالباس میں بوندندلگالو) اور فرمایا تم پریشم کالباس میں بوندندلگالو) اور فرمایا تم پریشم کالباس میں بوندندلگالو) اور فرمایا تم پریشم کالباس نیب تن اور گدھے پرسواری فرمایا کرتے تھے۔ نیز حضرت عاکشرضی الشعبنما سے فرمایا کہ کیم وال کواس وقت تک ضائع نہ کیا کروجب تک ان میں بوندندلگالیا کروا۔

حضرت عمر بن خطاب کے بارے میں آتا ہے کہ وہ الی گدڑی پیبنا کرتے تھے جس میں تمیں پیوند گئے ہوتے تھے اور حضرت عمر تی فرمایا کرتے تھے کہ بہترین لباس وہ ہے جو کم قیمت ہو، اور حضرت علی کے متعلق روایت ہے کہ وہ الیا کرتہ بہنا کرتے تھے جس کی آستین ان کی انگلیوں کے برابر ہوتیں اور اگر بھی اس سے بھی لمبا کرتہ بہنے کا اتفاق ہوتا تواس کی آستینوں کا سرابھاڑ دیا کرتے تھے۔

نیز الله عزوجل کی طرف سے رسول الله علی کا کو گیر اجھوٹا کرنے کا حکم آیا چنا نچہ ارشاد ربانی ہے اوٹیابک فطقیر الی قضر"" (اورایتے کیروں کوکوناہ کرو)

لے عبارت میں کچھ بیلے دوبارہ درج میں۔اس محرار کورجمد میں ختم کیا جاسکیا تھالیکن دیانت داری کا تفاضہ کی تھا کہ فاری نسخ میں موجود عبارت کامن وکن ترجمہ کیا جائے۔ چنانچہ ہم نے ایسا ہی کیا ہوسکتا ہے کا تب ہے ہوأ یہ - جملے دوبارہ لکھے گئے ہوں۔(مترجم)

حفزت حسن بھری رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے ستر بدری صحابہ رضی اللہ عنہم اجمعین ایسے دیکھے ہیں جن سب کالباس پشم کا تھا۔ حضرت صدیق اکبر تجر بید دنیا سے قطع تعلقات کی حالت میں ہمیشہ اون کالباس زیب تن کیا کرتے تھے اور حضرت حسن بھری رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت سلمان فاری کو کئی پیوندگی گدڑی پہنچ ہوئے دیکھا۔ امیر المونین حضرت علی کرم اللہ وجہہ اور ہرم امیر المونین حضرت علی کرم اللہ وجہہ اور ہرم بن حیات سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت اولیں قرنی سے کو دیکھا کہ وہ اون کالباس بہنے ہوئے تھے اور اس پر بیوند کے ہوئے تھے اور حسن بھری مالکہ بن دینا راور سفیان توری حضم اللہ سب صوف کی گدڑی ہی پہنا کرتے تھے۔

اور امام عالم حضرت ابو صنیفه کوفی رحمته الله علیه کے متعلق روایت ہے '' اور بیہ روایت مجمع بن علی صیم ترفدی کی تصنیف ' ناریخ مشائخ '' میں لکھی ہوئی ہے کہ ابتدا میں آ ب نے صوف کا لباس پہن کر گوشہ شینی کا ارادہ فرما یا تھا یہاں تک کہ پینمبر علی ہے کہ کوئلہ تمہارے زیارت کی ۔ حضور علی ہے کہ ارشاد فرما یا تمہیں محلوق کے درمیان رہنا چاہئے کیونکہ تمہارے بی فرر بعد میری سنت کا احیاء ہوگا' اس وقت ہے آ پ نے گوشنشینی کا ارادہ تو ترک فرماویا تاہم پھر بھی زیادہ قیمتی لباس بھی ہی صوف کا لباس ہی بہنا کرتے تھا وروہ محقق صوف کا لباس ہی

حضرت ابراہیم بن ادھم رحمتہ الله علیہ تعالیٰ صوف کی گدڑی پہنے امام اعظم حضرت ابوعنیفہ رحمتہ الله علیہ تعالیٰ صوف کی گدڑی پہنے امام اعظم حضرت ابوعنیفہ رحمتہ الله علیہ نے تو آپ کے احباب نے انہیں حقارت کی نظر سے دیکھا۔ بیدد کھے کر حضرت ابوعنیفہ رحمتہ الله علیہ نے فرمایا '' ہمار سے سردارابراہیم بن ادھم تشریف لائے ہیں۔ امام کے شاگر ووں نے کہا کہ مسلمانوں کے امام کی زبان پر فضول اور ناحق بات نہیں آسکتی ابراہیم کو بیسرداری کیسے ملی ؟ امام نے فرمایا ''وہ ہر وقت خداوند تعالیٰ جل ذکرہ کی خدمت میں مشغول رہے ہیں اور ہم اوگ اپنے جسموں کی خدمت میں گگ

رہے ہیں اس لئے وہ ہمارے مردار بن گئے۔ اور اب اگر اہل زمانہ میں ہے بھن کے نزدیک گدڑی اور خرق بہننے ہے دنیوی جاہ و جمال مراد ہوا ور ان کا دل ظاہر حال کے موافق نہ ہوتا ہے۔ ای طرح پوری نہ ہوتا ہے۔ ای طرح پوری نہ ہوتا ہے۔ ای طرح پوری جماعتوں میں محقق کم لوگ ہی ہوتے ہیں گین سب کوان کے ساتھ ہی نبعت دی جاتی ہے کیونکہ وہ ایک چیز میں توصوفیوں ہے مشابہت رکھتے ہیں ، اور رسول اللہ اللہ کا فرمان ہے میں تشبہ ، بقوم فیھو مِنھم " (جس نے سی توم کے ساتھ مشابہت اختیار کی وہ انہی میں سے ہے ) یعنی جو خص کردار واعتقاد میں کی توم کے ساتھ مما ثلت پیدا کرتا ہے وہ ای میں سے ہے ) یعنی جو خص کردار واعتقاد میں کی توم کے ساتھ مما ثلت پیدا کرتا ہے وہ ای دوم کے گردہ کی تگاہ ان کے طاہر کی معاطلت اور رسم پر پڑتی ہے اور دوسرے گردہ کی نگاہ ان کے سرا اور صفائی باطن کو دیکھتی ہے۔

غرض صوفی کی صحبت کا ارادہ کرنے والے شخص کا حال جار باتوں سے باہر تہیں ہوتا۔ ایک گروہ کو صفائی باطن، نورانیت دل، پاکیز گی طبع اور اعتدال مزاج ان کے اسرار باطن کے ساتھ نظر آتا ہے چنا ٹیجہ بیلوگ مختفین کا قرب اوران کی رفعت شان کود کھتے ہیں اوراس بلند مقام کی عقیدت ان کے دامن گیر ہوجاتی ہے اور بصیرت باطن کی بنیاد پران کے ساتھ تعلق بیدا کرتے ہیں اوران کے حال کا آغاز کشف احوال اور خواہش نفس سے مجرد ہونا ہے۔

دومرے گروہ کو ان صوفیاء کرام کے ظاہر حال کے ساتھ جمم کی درتی، دل کی پاکیزگی اورسکون اور سین کی سائتھ جم کی درتی، دل کی پاکیزگی اور سکون اور سین کی سائتی جلوہ نمانظر آتی ہے۔ چنانچیا کیسے اسلام اور حسن معاملات کود کھتے ہیں اور ان کی صحبت اختیار کرنے کا ارادہ کرتے ہیں اور ان کی ابتدا مجاہدہ اور حسن معاملہ سے ہوتی ہے۔ معاملہ سے ہوتی ہے۔

تيسر ي كروه كوانساني مرونت عهره بمنشيني اورحس اخلاق ان صوفياء كي سيرهد و

کرداری طرف متوجہ کرتے ہیں چنانچہ وہ لوگ ان صوفیاء کرام کی ظاہری زندگی کود کیھتے ہیں کہ وہ لوگوں کے ساتھ عمدہ سلوک بررگوں کی عزت و تکریم۔ چھوٹوں پر شفقت اور ہمسروں سے نیک معاملہ وغیرہ سے آراستہ اور دنیوی نعمتوں میں اضافہ کی طلب سے بے فکر اور قناعت پرخوش ہیں اور ان کی صحبت کا ارادہ کرتے اور طلب دنیا کی تکلیف اور کوشش کا طریقہ ایسے لئے آسان کر لیتے اور بافراغت اینے آپ کوئیک بنالیتے ہیں۔

چوتھے گروہ کی حالت بیہ ہے کہاس کے افراد طبیعت کی ستی اورنفس کی سرکشی میں مبتلا ہونے کے باوجود وسائل و ذرائع کے بغیر دنیوی سیادت کی طلب،فضلیت کے بغیر صدارت کا قصداورعلم کے بغیرخصوصی مقام کی جشوصوفیا کے احوال کی طرف متوجہ کرتی ہے اوربيبويجة ہوئے كهاس ظاہري حال كےعلاوہ كوئى دوسرا كام ضرورى نہيں صوفياء كى محبت کا ارادہ کرتے ہیں اور وہ صوفیائے کرام بھی ان کے ساتھ اپنے لطف وکرم اور زمی کا برتاؤ کرتے اور مصالحت و درگز رہے کام لیتے ہوئے زندگی بسر کرتے ہیں حالا نکہ اس گروہ کے لوگوں کے دلوں میں حق بات میں سے کچھ بھی نہیں ہوتا اوران کے جسموں میں طریقت کی طلب کے مجاہدے کا کوئی نشان نہیں ہوتا اور وہ جا ہتے ہیں کہ لوگ ان کا ای طرح احرّ ام کریں جس طرح محقق صوفیوں کا کرتے ہیں اوران سے ای طرح مرعوب ہوں جس طرح خداوند تعالیٰ کےمقرب حضرات ہے خوف کھاتے ہیں اورصوفیاء کرام کی صحبت وتعلق ہے ان کی اصلاح کے بردے میں اپنی خرابیوں کو چھیا ناجا ہے ہیں اور ان کا سالباس زیب تن کر لیتے ہیں لیکن ان کا پہ ہے عمل لباس ان کے جھوٹ اور فریب کاری پرشور مجاتا ہے کہ بیہ حجوث کالباس اورحشر ونشر کے روز حسرت وغرور کی پوشاک ہے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ے۔مَثَلُ الَّذِيُنَ حُمِّلُوا التَّوُراةَ ثُمَ لَمُ يَحُمِلُوُهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ اَسُفَارًا بُخُسَ مَثَيْلُ الَقَوْمِ الَّذِيْنَ كَذَّبُو بَايَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهُدِىَ الْقَوْمَ الظَّلِمِيْنَ ط (جن لوگوں برتورات ہیمل کرنے کا بارڈ الا گیا تھا بھروہ اس بارکونہ اٹھا کیے ان کی مثال اس

گدھے کی سے جو کتابیں اٹھائے ہوئے ہوتا ہے۔اس قوم کی مثال بہت بری ہے جنہوں نے اللہ کی آیوں کی تکذیب کی اور اللہ ظالم لوگوں کو ہدایت نہیں کرتا ) اور اس زمانہ میں اس گروہ کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ پس تم پر لا زم ہے کہ جو کچھ تمہارے اختیار **میں نہ ہواس کو** حاصل کرنے کا قصد نہ کرد کیونکہ اگرتم ہزار بار بھی طریقت کے قبول کرنے کے لئے کوشش كروتو طريقت ايك لحد كے لئے بھى تمہيں قبول نہيں كرے گى اس لئے كديد كام گدڑى يہننے سے نہیں عشق الٰہی میں جلنے سے ہوتا ہے۔ جب طریقت سے کی شخص کی آشنا ہو جائے تو اس کا امیراندلباس بھی گدڑی کی طرح ہوجاتا ہے اور جب کوئی طریقت سے بیگانہ ہوتا ہے تو اس کی گدڑی بھی بدبختی کا رقعہ اور قیامت کے روز شقاوت کا فرمان ہو جاتی ہے۔ چنانچہ اس بزرگ پير ـــ لوگول نے كها''لِــ لا تَــلبِـس الْمُوفَعَةَ قَالَ مِنُ النِفَاقِ اَنُ تَلبِسَ لِبَسَاس الفيتان وَلاَ تَدْخُلُ فِي حَملِ أَثْقَالِ الفُتُوةِ ''(آ بِ گَلارُی كُولُ بَیْس بِینْتے؟ تو انہوں نے جواب دیا بیمنافقت ہے کہ تو جوانمر دول کا سالباس پہن لے لیکن جوانمر دی کی ذمہ داریوں کا بوجھ اٹھانے کے لئے تیار نہ ہو ) کیونکہ جوانمر دی کی ذمہ داریوں کا بوجھ اٹھائے بغیر جوانمر دوں کالباس زیب تن کرنامنافقت ہے۔ پس اگریفقیرانہ لباس اس لئے ہے کہ خدا تعالیٰ تچھ کو پہچان لے کہ تو اس کا خاص بندہ ہےتو اللہ تعالیٰ تو بغیر لباس کے بھی تخجیے بیجا نتا ہے اورا گریہاس لئے ہے کہ لوگوں پر ظاہر کرے کہ میں خاصان البی میں سے ہوں تو ا گرتو واقعی اس کامقرب ہے تو یہ حالت ریا ہوگی اور اگرتو ایسانہیں ہے تو پھریہ حالت یقینا منافقت ہوگی اور بیراہ پرصعوبت اور پرخطر ہےاور اہل حق اس چیز سے بالاتر ہیں کہلباس كة ربعة شهرت حاصل كرين - ٱلمصَّفَاءُ مِينَ اللَّهِ تَعَالَىٰ إِنَعَامُ وَ إِكْوَامُ والصُّوفُ لِبَساسُ الأنْعَام (صفائي قلب الله تعالى كي طرف سے بندہ كے ساتھ انعام واكرام كامظبر ہاورصوف جانوروں کالباس ہے ) پس ظاہری شکل وصورت ایک حیلہ ریا کاری ہے، کچھ لوگ ظاہری بناوٹ وآ رائنگی کو قرب الہی کے لئے حیلہ مجھتے ہیں اور صوفیا کالباس پہن کراس

امید براینے ظاہر کوسنوار لیتے ہیں کہ لوگ انہیں بھی صوفیاء میں شار کریں۔اس طریقہ کے ۔ مشائخ نے اپنے مریدوں کو گدڑیوں سے زیب وزینت دینے کا تھم دیا اورخود بھی ایسا ہی کیا ہے تا کہ مخلوق کے درمیان متاز ہو جائیں اورلوگ ان کے محافظ بن جائیں کہ اگرا یک قدم بھی شریعت وطریقت کے خلاف اٹھا کیں تو مخلوق کی شرم سے ایسانہ کر سکیں غرضیکہ گدڑی اولیاءاللد کی زینت ہے۔عوام اس عزیز اورخواص اس سے ذکیل ہوجاتے ہیں۔عوام کی عزت یوں کہ جب وہ گدڑی بہن لیتے ہیں تو لوگ ان کی عزت کرتے ہیں اورخواص کی ذلت اس طرح کہ جب وہ اسے زیب تن کر لیتے ہیں تو لوگ انہیں عوام کی نگاہوں ہے و كيصة اوران يراس كى وجر علامت كرت ين - بس "السمر قَعَةُ لِبَاسُ النِعَم لِلْعُوام وَجَوْشن البَلاءِ للخواص "( گدرى عوام كے لئے نعمت كالباس اور خواص كے لئے آ ز مائٹوں کی زرہ بمتر ہے) ای لئے تو عوام میں سے بہت سے لوگ بڑے بیقرار رہتے ہیں چتانچہ جب ان کا ہاتھ کسی دوسرے کا م تک نہیں بہنچآ اور طلب جاہ کا کوئی اور ذریعین پین یاتے تا ای فقیرانہ گدڑی کے ذریعہ سرداری کی طلب کرتے اور اس کو دنیوی نعتوں کے جمع كرنے كے لئے سبب بناليتے ہيں۔ حالا تكه خاصان اللي ريا كارى وسر دارى كوترك كرنے كا تحكم دية ذلت كوعزت پرترجيح دية اورمصيبت كونعمت پراختيار كرتے ہيں تا كه بيرگدڑي ان کے لئے مصیبت اورعوام کے لئے نعمت بنے 'آلمر قَعَة. قمِيصُ الوَ فالاَهل الضفَاء وَمِسوبِسالُ السُسودِ لِاَهُل الْصُرُودِ "( گُذرُی اللصفائے لئے دفاکی ٹیص اوراہل خود کے لئے خوشی کا کرتہ ہے) کیونکہ اہل صفا اُسے بہن کر دونوں جہاں سے بے نیاز اور مرغوبات دنیا سے منقطع ہوجاتے اور اہل غرور اسے پہن کرحق سے حجاب میں اور اصلاح احوال ہےا لگ ہوجاتے ہیں۔

الغرض گدڑی سب کے لئے بہتری کی علامت اور کامیابی کا سب ہے۔اس سے سب کی مراد حاصل ہوتی ہے اگر کسی کے لئے دنیوی

نعتوں کے حصول کا سبب کسی کے لئے حق ہے جاب کا ذریعہ اور کسی کے لئے قرب الہی کا بھونا ہے۔ میں امیدر کھتا ہوں کہ نیک صحبت اور آپس میں محبت کی وجہ سے سب ہی کامیاب ہوں گئے کیونکہ رسول اللہ عظیما ہوں کے کیونکہ رسول اللہ عظیما ہوں ہے 'من اَ حَبُ قَوْمًا فَہُوَ مِنہُم ''(جو کسی قوم میں ہوں کے کے کوئلہ رسوان کے ساتھ اور سے مجبت رکھے گا انہیں میں شار ہوگا) اور قیامت کے دوز ہر قوم کے دوست ان کے ساتھ اور ان کے زمرے میں ہوں گے لیکن ضرورت اس بات کی ہے کہ تمہار اباطن حق کا طلب گار ہوا اور رسوبات سے اعراض کر ہے کیونکہ جوکوئی ظاہر پر ہی اکتفا کرتا ہے ہرگز حق تک رسائی مواور رسوبات سے اعراض کر ہے کیونکہ جوکوئی ظاہر پر ہی اکتفا کرتا ہے ہرگز حق تک رسائی عاصل نہیں کرسکتا اور یہ بھی جان لوکہ آ دمیت کا وجو در ہو بیت کا حجاب ہے اور ہی جاور ہی گروش اور مقامات فنا میں ریاضت کے بغیر دور نہیں ہوسکتا اور اسی فنا کا تام صفا ہے اور جس کی صفت فنا ہو اس کے لئے کوئی لباس اختیار کرنا محال ہے اور تکلف سے زینت کرتا کوئی کی صفت فنا ہو اس کے لئے کوئی لباس اختیار کرنا محال ہے اور تکلف سے زینت کرتا کوئی خرابی دور ہوجائے اور اس کی طبیعت کی آ فت اور کمال نہیں ۔ پس جس شخص کا فائی الصف ہویا کوئی اور نام رکھ لواس کے زدید دونوں برابر ہیں۔ خرابی دور ہوجائے تو اس کوصوفی کہویا کوئی اور نام رکھ لواس کے زدید دونوں برابر ہیں۔

دوسرى فصل

کہ درولیش کے لئے کم از کم کس چیز کا ہونا ضروری ہے تا کہ و وفقر کاسز اوار قراریائے؟ فرمایا '' وہ تین ہیں کدان ہے کم نہ ہونا چاہئے (اول) یہ کہ چیتھڑ وں کوسیدھاسینا جانتا ہو، ( دوم ) تى بات سننے كى سمجھ ہو، (سوم) زمين برصح طريقے سے ياؤں ركھ سكے۔اس وقت درویشوں کا ایک گروہ میرے ساتھ موجودتھا۔ جب ہم واپس ہوئے اوروروازہ پر پینچے توان میں ہے ہرایک اس میں کچھ تصرف (تاویل) کرر ہاتھا۔اور جاہلوں کی ایک جماعت کواس میں لالچے پیدا ہوااوروہ کہنے لگے کەفقر صرف چیتھڑ دں کوسیدھا سینےاورز مین پریاؤں مار نے (رقص کرنے) کا ہی نام ہے۔ اور ہر مخص یہی سیجھنے لگا کہ ہم طریقت کی باتیں سننا بھی جانتے میں اورلیکن چونکہ میرا دل شخ کی طرف متوجہ تھا اس لئے ان کی بات زمین پر پھینکنا نہ طاہا اور ان سے کہا کہ آئے ہم میں سے ہر شخص اس قول کے معانی سے متعلق کچھ بیان کرے۔ چنانچہ ہر خص نے اپنا اپنامفہوم بیان کیا۔ جب میری باری آئی تو میں نے کہا ''چیتھڑے کا میچے سینامیہ ہے کہ اسے نقر کے ساتھ سیا جائے نہ کہ ظاہری زینت وتر تیب کے ساتھ۔ جب تم بیوند کوفقر کے ساتھ سیو گے تو بظاہر ٹیڑ ھا ہی کیوں نہ ہو ورست ہوگا۔ اور ورست بات سننابیہ ہے کداسے حال کے ساتھ سنا جائے نہ کہ قال کے ساتھ اوراس میں حق و سچائی کے ساتھ تاویل کریں نہ کہ بیہووہ بات کے ساتھ اور اسے دل سے سمجھیں نہ کے عقل کے ساتھ اور زمین پرسیدھایاؤں رکھنا یہ ہے کہ محبت الٰہی کے جذبہ میں سرشار ہو کر زمین پر یاؤں رکھا جائے نہ کہ ظاہر رسم اورلہو ولعب کے ساتھ۔ان میں سے ایک شخص نے جب سیہ بات شيخ الشائخ كے مامنے قل كى توانہوں نے فرمايا''اَصَّابَ عَـلـى حَيَّـر اللَّهُ ''(على نے درست کہااللہ اسے بھلائی دے ) پس اس گروہ صوفیا کے نزد کیک گدڑی بہننے سے مراد، ونیا کی محبت کم کرنا اور حق تعالی کے ساتھ سچافقر حاصل کرنا ہے اور سیحے آ ٹار میں آیا ہے کہ حضرت عیسیٰ ابن مریم سلام الله علیه جب آسان پر اٹھائے گئے اس وقت گدڑی ہی پہنے ہوئے تھے اور ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ میں نے ان کوصوف کی اس گدڑی کے ساتھ

خواب میں دیکھا کہاں کے ہرچیتھرے سے نور بھوٹنا ہے میں نے بوچھا اے سے علیہ السلام آب کے اس لباس پرینور کیساہے؟ تو فرمایا کہ بیمیرے اضطراب ومجبوری کے نور ہیں کہ ان میں سے ہر چیتھ امیں نے ایک مجوری اور ضرورت سے سیاتھا تو خداو ند تعالی نے میرے دل کو پینچنے والی ہر تکلیف کو ایک نور بنادیا ہے۔ اور نیز میں نے اہل ملامت میں سے ایک بوڑ ھے کو ماور النہر میں دیکھا کہ جو چیزی آ دی کے کھانے اور پیننے کی ہیں ندوہ انہیں کھاتا ے نہ بہنتا ہے ادرالی چزیں اس کی خوراک تھیں جنہیں لوگ بھینک دیتے تھے جیسے بوسیدہ سنرمی کژوا کدوادرخراب شده گاجروغیره قتم کی اشیاءاور پوشاک ان چیتھڑوں کی بنا تا تھا جو رائے سے اٹھا کرانہیں دھوکرایک گدڑی کی صورت میں بنالیتا تھا۔اور میں نے سنا ہے کہ مروارو دیس متاخرین الل طریقت میں ہے بہت توی حال اور نیک سیرت ایک پیرتھااس نے بہت سے روی چیتھر سے اپنی ٹولی اور مصلے میں لگارہے تھے کہ ان میں بچھونے بیج وے رکھے تھے۔اور میرے شیخ رحمتہ اللہ علیہ نے اکاون سال تک ایک ہی جبہ پہنے رکھاجس میں بے تکلف چیتھڑ وں کے پیوند لگاتے رہتے تھے اور عراقی لوگوں کی حکایت میں''میں نے و یکھا ہے کہ 'ایک صاحب مشاہرہ اور دوسرا صاحب مجاہرہ درویش تھا۔ صاحب مشاہرہ دروکش نے تو بوری زندگی صرف وہی چیتھڑے ڑیب تن کئے جو درویشوں کے لباس سے ساع کی حالت میں بھٹ کرگرتے تھے اور صاحب مجاہدہ درولیش نے تمام عمر صرف انہی چیتھروں کا لباس بہنا جو درویشوں کے استغفار کرنے کی حالت میں ان کے لباس سے پھٹ کر گرتے تھے۔حتی کہان کا ظاہری لباس ان کی باطنی سیرت کےمطابق ہوتا تھااورای کی تگہداشت کرنافقر کی حالت ہے۔اور شخ محدین صنیف رحت اللہ علیہ نے بیس سال تک ایک کھر دراناٹ یہنے رکھااور ہرسال میں جار چلے کھنیجتے تھے اور ہر چلہ میں علوم حقیقت کے مخفی رازوں ہے متعلق ایک کتاب تصنیف کرتے تھے۔اوران کے دور میں علماء طریقت و حقیقت کے محققین میں سے ایک بزرگ تھے جو فاری لباس میں بیٹھتے تھے لوگ انہیں محدین

زکر یا کے نام سے یادکرتے تھے وہ ہرگز گدڑی نہ پہنتے تھے۔لوگوں نے شیخ محمد حنیف رحمتہ اللہ علیہ سے دریافت کیا کہ گدڑی پہننے کی شرط کیا ہے اور اس کا پہنا کس کے لئے مسلم ہے؟ فرمایا ''گدڑی پہننے کی شرط وہی ہے جھے محمد بن زکر یا سفید پیرا بمن میں بجالا رہے ہیں اور اس کا پہننا بھی انہی کے لئے سراوار ہے۔

## تنيسرى فصل

گدژی علامت فقرنهیں : لیکن اس گروه کی اس عادت کوچھوڑ دینااہل طریقت کی شرط نہیں اورصوفیاء جواس حال میں پٹم کالباس بہت کم پہنتے ہیں اس کی دووجوہ ہیں پہلی یہ ہے کہ جانوروں کے پاک و تا پاک جگہوں پر بیٹھنے کی دجہ ہے پٹنم ناپاک ہو جاتی ہے اور دوسری وجہ یہ ہے کہ بدعتوں کے ایک گروہ نے پٹم کے لباس کو اپنا شعار بنالیا ہے اور بدعتوں کے شعار کی مخالفت کرنا اگرخلاف سنت نہ ہوتو بہت ہی اچھا ہے کیکن گدڑی کے سینے میں تکلف اس لئے روار کھتے ہیں کہان (گدڑی پوٹس) صوفیا کا مقام مخلوق میں برا بزرگ ہاس لئے ہمخص نے اینے آپ کوان جیسا بنالیا ہے اور گدڑی پہن کی ہے اور ان سے تاپیندیدہ افعال ظاہر ہوتے ہیں اور ان صوفیاء کو اپنے مخالفین کی صحبت سے رہنج ہوتا ہے اس لئے انہوں نے اپنے لئے ایک ایبالباس پیند کرلیا ہے جسے ان کے سواکوئی می ہی نہیں سکتا اور · اس کوایک دوسرے کی بیجیان کے لئے علامت بنالیا ہے۔ یہاں تک کدایک درویش کی بزرگ کی خدمت میں حاضر ہوااورا پئی گدڑی میں ایک ٹکڑ اغلط خط میں لگارکھا تھااس بزرگ نے اس کوانی صحبت سے علیحدہ کر دیا۔اس کا مقصد یہ تھا کہ صوفیاء کوطبع ٹازک اور مزاج لطيف كي وجه ہے طبیعت كى تجي پيندنہيں آئي اور جس طرح ناموز ول شعرذ وق لطيف كو پيند

ا شریعت یس کی بی اور باصل چز کوروائ دینابدعت کبلاتا ہے۔ حدیث پاک یس ہے۔ کسل محدثة بدعة و کسل بدعة ضلارلة و کُلِ ضلالة في المبنار الحدیث (برتی ایجادشده چیز بدعت ہے۔ ہر بدعت مراہی ہے اور ہر مُراہی ووزخ میں جانے والی ہے۔)

نہیں آتا ای طرح ناموز وں فعل بھی طبع نازک کے لئے نا قابل قبول ہوتا ہے ادرصوفیا کے ا یک گروہ نے لباس کے وجود وعدم کا تکلف ہی نہیں کیا۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں گدڑی دی تو اسے پہن لیا۔ قباعنایت فرمائی تواسے زیب تن کرلیا اور اگر برہنہ چھوڑ اتو برہنہ رہ لیا اور میں علی بن عثان الجلا ٹی نے تبھی کسی طریقہ کو بسند کمیا اور اپنے بعض سفروں میں اسی برعمل کمیا ہے اور حکایات من آتا ہے احمد بن خفر و برحمت الله عليہ جب بايز يدرحت الله عليكي ذيارت ك لئے آئے تو انہوں نے قبا بین رکھی تھی اور جب شاہ بن شجاع ابوحفص کی زیارت کے لئے تشريف لائے توانہوں نے بھی'' قبائی زیب تن کر رکھی تھی۔ تاہم بیان کامعین لباس نہ تھا بھی بھی وہ عبا ( گدڑی) بھی استعال فرمایا کرتے تھے ادر بھی پشینہ کا لباس یا سفید پیرابن بھی پہن لیا کرتے تھے فرضیکہ جیسالباس میسرآتا پہن لیتے کیونکہ انسان کانفس جس چز کا عادی ہواس چز ہےاہے الفت ی ہو جاتی ہے ادر جب کس چیز کی اسے عادت ہو جائے گویا طبیعت ٹاندین جاتی ہے اس طرح وہ اس کے لئے حق سے تجاب بن جاتی ہے اس كَوْتِ يَغْمِر عَلِيكَ فِي ارشادفر مايا" حيو المصيام صُومُ أفِ دانو د عليه السلام ''(بہترین روز ہمیرے بھائی داؤ دعلیہالبلام کاروز ہے سحابہ نے یو چھایارسول اللہ علیاتھ وه كس طرح موتا تفا؟ فرمايا داؤ دعليه السلام ايك دن روزه ركمة تصادر دوسر يدن افطار کرتے تھے تا کفش کوندروز ہ رکھنے کی عادت ہوندا فطار کرنے کی تا کدروز ہ حق سے تجاب ندین جائے اوراس معاملہ میں ابوحامد دست روزی کا حال بالکل درست رہا ہے کہ ان کے مريد جب انبين كوكى لباس بينات توده مين ليت ليكن جب كى مريد كواس لباس كي حاجت ہوتی تو ان کی حالت''فراغت'' (مشاہرہ حق میں حالت جذب اور ونیا و مافیہا ہے فارغ ہونے ) کا انتظار کرتے جب ان ہریہ حالت طاری ہو جاتی تو مرید وہ لباس ان سے اتار ليت آب نه يهنان والے سے كہتے كه كيوں بهنار با ساور نهى اتار نے والے سے كہتے کہ کیوں اتار ہے ہواور جارے اس زیانے میں بھی غزنی میں ایک بزرگ ہیں (اللہ اس

شہر کو محفوظ رکھے )ان کالقب لوید رحمتہ اللہ علیہ ہے وہ لباس پہننے میں اپنی پہندیا امتیاز کو جائز نہیں سیجھتے اور اس مقام میں وہ بالکل درست عمل کرتے ہیں۔ باقی یہ بات کہ ان صوفیا کے کپڑے اکثر نیلے رنگ کے ہوتے ہیں تو اس کا سبب سے کہ ان لوگوں نے اپنے طریق کی بنیادسپر وسیاحت پررکھی ہےاورسفیدلباس سفر میں اپنی حالت پرنہیں رہتااوراس کا دھونا بھی انتہائی دشوار ہوتا ہےاور ہرشخص اس کی لالجے بھی کرسکتا ہے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ نیلا لباس ابل ماتم ومصیبت کی علامت اورغمز د ولوگوں کالباس ہےاور دنیا محنت کا گھر،مصیبت کا پر د ہ سراغم کامرکز ،جدائی کی جھونیر ی اور آنر اکش کا گہوارہ ہے چنا نجہ جب حق کے متلاثی لوگوں نے دنیا میں اپنا دلی مقصود نہ دیکھا تو نیلالباس زیب تن کرلیا اور وصال محبوب کےسوگ میں بیٹھ گئے اورایک دوسرے گروہ نے اپنے عمل میں کوتا ہی۔اپنے دل میں خرا بی اور زیانے میں تقنيع اوقات کےعلاوہ جب پچھرنہ دیکھا تو نیلا لباس اختیار کرلیا کہ مقصود کا فوت ہو جاتا موت ہے بھی زیادہ بخت ہوتا ہے۔ کی نے اینے عزیز کی موت پر نیلالباس پہنا تو کسی نے مقصد کے فوت ہو جانے پر نیلا لباس پہن لیا ..... اورعلم کے ایک جھوٹے مرمی نے ایک درولیش ہے کہا کہ تونے یہ نیلالباس کیوں پہن رکھا ہے؟ اس نے جواب دیا'' بیغیر علاقے ے تمن چیزیں دنیا میں باقی رہی ہیں۔افقر،۲علم اورشمشیر..... تکوار بادشاہوں نے حاصل کی لیکن اس کوموقعہ پراستعمال نہ کیا علم علماء نے اختیار کیالیکن صرف اس کے حصول یری اکتفاکیا (عمل نه کیا) اورفقر فقراء کی جماعت نے اختیار کیا۔اوراے دولت جمع کرنے کاذر بعہ بنالیا۔ میں نے ان تینوں گروہوں کی مصیبت پر نیلالباس کین لیا ہے۔ اور حضرت مرتعش رحمته الله عليه كے بارے ميں آتا ہے كرآپ بغداد كے ايك محلے سے گزرر ہے تھے کہ آپ کو پیاس محسوس ہوئی ایک دروازے پر آ کریانی مانگا تو ایک لڑ کی یانی کا کوزہ لے کر باہر آئی آ ب نے یانی لے کرپیا۔ پھراچا تک اس کے چیرے کو و یکھا تو دل ساقی کے جمال کا شکار ہو گیا۔ آپ نے وہیں ڈیرا لگا دیاحتی کہ جب اس گھر کا مالك آياتو آپ نے اے كہا۔اے جناب! ميراول يانى يينے كو جا بنا تھا جھے آپ كے گھر ک ایک لڑی نے پانی بلایا اور میراول لے گئی۔اس نے کہا''وہ میری بٹی ہے میں اس کو آپ کی زوجیت میں وے دیتا ہوں۔ حضرت مرتقش بڑی مسرت کے ساتھ گھر میں واخل ہوئے اور نکاح کرلیا۔ بیگھر کاما لک بغداد کے دولت مندول میں سے تھا۔ آ ب کوحمام میں بھیجا · اور گدڑی اتر وا کیج مده لباس بہنایا۔ جب راث ہوئی حضرت مرتعش اینے اور ادومعموالات ادا كرنے كے لئے نمازيس كھڑ ہے ہوئے اور خلوت بيس مشغول عبادت ہوئے تو اى دوران آپ نے شور مجانا شروع کردیا کہ کھ انوا مُرقعسی "(میری گدڑی لاؤ) لوگوں نے بوچھا کیا ہوا؟ آپؓ نے کہا'' غیب سے میرے دل میں بیآ واز آئی کہتم نے ایک نگاہ ہمارے غیر کو دیکھا تو ہم نے نیکی کا لباس ادر گدڑی تمہارے ظاہر سے چیس کی اب اگر دوسری نظر ہمارے غیر پر ڈالے گا تو تمہارے دل ہے محبت کالباس بھی اتارلیں گے۔جس لباس کے سينغ ہے الله تعالیٰ کی رضا جو کی اوراولیا ءاللہ کے ساتھ مناسبت پیدا کرنی مقصود ہوتو اگراس کے حقوق و آ داب کو طحوظ خاطر رکھ کر زندگی بسر کرسکتا ہے تو تچتے وہ لباس پہننا مبارک ہو۔ ورنہ اييزوين وايمان كى حفاظت كرنى حاسنے اور اولياء كے لباس ميں خيانت رواندر كھنى حاسم كيونكه سچامسلمان کسی دوسرے دعوے کے بغیراس ولی ہے بہتر ہے جوولایت کا جھوٹا ہدی ہو۔

بہرحال گدڑی کا بہنا دوگر وہوں کے لئے درست ہے ایک تو دنیا سے تعلقات منقطع کرنے والوں کے لئے اور دوسرا مشاقان دیدار اللی کے لئے اسد اور مشاکَ طریقت کی عادت کچھ یوں رہی ہے کہ جب کوئی مرید دنیوی تعلقات چھوڑ کران کی طرف متوجہ ہوتا ہے واس کو تمین سال میں تمین باتوں کی تعلیم دیتے ہیں اگر وہ اس بات کو قبول کر لیتا ہے تو اے مریدی کے لئے قبول فر مالیتے ورنہ کہ دیتے کہ طریقت اس چیز کو قبول نہیں کرتی ہے وہ تمین چیزیں یہ ہیں پہلے سال خدمت خلق وہ ای وقت کرسکتا ہے کہ اپ آ پ کو خادموں سال اپ دل کی مگر انی مسلور خلق وہ ای وقت کرسکتا ہے کہ اپ آ پ کو خادموں سال اپ دل کی مگر انی مسلور کو خادموں

اور پوری مخلوق کو خدوموں کے درجہ میں رکھے۔ یعنی کی اممیاز کے بغیرسب کواپنی ذات سے بہتر جانے اور سب کی خدمت کو اپنے او پر واجب سمجھے نداس طرح کہ خدمت کر ہے اور ا پنے آپ کواس خدمت میں مخدوموں پر فضیلت دے کیونکہ بیہ بات ایک کھلانقصان واضح عیب اور زبانہ کی تمام آفتوں میں سے بوی آفت ہے .... اور حق تعالیٰ کی خدمت اس وقت كرسكناً ہے كه اين دنيا وآخرت كى تمام لذتوں كومنقطع كرد مے اور تحض حق تعالى كى خوشنودی حاصل کرنے کے لئے اس کی پرستش کرے کیونکہ اگر آ دمی اللہ تعالی ہے کسی اور چیز کے حصول کے لئے اس کی عبادت کرتا ہے تو در حقیقت وہ اپنی بی عبادت کرتا ہے نہ کہ خدا تعالیٰ کی .....اوراینے ول کی مرانی اس وقت کرسکتا ہے کہا ہے دل کوصرف حق تعالیٰ کی ذات ہے وابستہ رکھے، اللہ تعالی کی محبت کے سامنے دنیا کے تمام تفکرات کو ول سے دور کرے اور دل کوغفلت ومعصیت کے مواقع ہے محفوظ رکھے۔ جب بیتیزوں شرطیس کی مرید میں بائی جائیں تو پھر ہی گدڑی کا بہننا حقیقی طور پرمسلم ہوتا ہےنہ کی محض تقلید کے طور پر ..... لیکن مرید کو گدڑی بہنانے والا (مرشد) ایسامتقیم الحال ہونا جائے جوطریقت کے تمام نشيب وفراز طے كر چكا مو، احوال طريقت كا ذوق جكھ چكا مو۔ اعمال شريعت كا مزہ حاصل کئے ہوئے اور جلال خداوندی کاغلبہ اور جمال حق کالطف دیکھے ہوئے ہو۔ اور پیجھی ضروری ہے کہ وہ اپنے مرید کے حال پرمطلع ہو کہ انجام کاروہ کس مقام تک رسائی حاصل کرے گا۔ والیس لوث آنے والوں میں سے جو گا۔ ما رستہ میں بی تھم جانے والوں میں سے ہو گایا منزل مقصود سے ہمکنار ہونے والول میں سے ہوگا۔ چنانچدا گراہے معلوم ہوجائے کہ بیہ مریدطریقت کے سفریرراہ ہے ہی واپس لوٹ آئے گا تو اسے صاف کہدوے کدوہ اس کو شروع ہی نہ کر ہے اوراگر وہ راہ میں ہی تھر جائے تو اٹے آگے بڑھنے کا تھم دے اوراگروہ منزل تک پہنچ جائے تو اس کی تربیت و پرورش کرے اور طریق کے مشائخ دلوں کے طبیب ہوتے ہیں اگر طبیب مریض کی بیاری سے واقف ہی نہ ہو سکے تو بیار کوایے (غلط) علاج

ے ہلاک کردے گااس لئے کہ وہ اس کی پرورش نہیں کرسکا اور اس کے خطرہ کے مقام ہے واقف نہیں اور اس کی دوا۔ وغذااس کی بہاری کے خلاف تجویز کرتا ہے اور رسول اللہ علیہ کا ارشادے 'اَلشَّيْخ ' فِي قَوْمِه كَا النبَي فِي أُمِنه '' (شََّخَ ا بِي تَوْم مِن اس طرح بوتا ہے جیسے نی اپنی امت میں ) پس انبیاء کرام لوگوں کوبصیرت باطن ہے اور ہرخفس کوایے اینے در ہے میں رکھتے ہوئے حق تعالیٰ کی طرف دعوت دیتے ہیں ای طرح شنخ کو بھی پوری باطنی بصیرت کے ساتھا ہے مریدوں کی تربیت کرنی جاہئے اور ہرایک کواس ( کی طبیعت ) کے موافق دوا ادرغذا ديني چائے۔ تا كه دعوت الى الحق كا مقصد حاصل ہو۔ يس جب كوئى ولایت خداوندی کے کمال تک پہنچا ہوا مرشد اپنے مرید کو ان تین سالوں کی تربیت اور ر یاضت ومجامدہ کے بعد گدڑی پہنائے تو جائز ہے۔ اور گدڑی بیننے کی شرط وہی ہے جوکفن یہننے کی شرط ہے کہ جب زندگی کی لذتوں ہے امید منقطع کرے اور دل کوضروریات زندگی ے پاک کر لے اور اپنی تمام عمر خدمت حق کے لئے وقف کر دے اور خواہش نفس ہے . **پوری طرح بیزار ہواس وقت مرشداس کو گدڑی جیسی خلعت پیہنا کرعزت بخشے اور وہ مرید** اس کے حق برقائم رہےاوراس کاحق ادا کرنے کی پوری سی کرے اورا پی خواہشات کواہے او رحرام کرے گدڑی ہے متعلق بزرگوں نے بہت سے اشارات بیان فرمائے ہیں۔ شیخ ابومعمراصفهانی رحت الله علیہ نے اس بارے میں ایک کتاب کھی ہے لیکن عام صوفی لوگ اس بارے میں بڑا مبالغہ کرتے ہیں۔ تاہم اس کتاب ہے اقوال نقل کرنے کا ہماراارادہ نہیں بلکہ ہمیں تو طریقت کے مشکل مسائل کو کھولنا ہے اور گدڑی کے بارے میں بہترین اشارات میہ بین کدگری کا گلاصرے۔اس کی دوآستینس خوف ورجاہے۔ دو تریزیں قبض وبسط ہے کمرنفس کی مخالفت ہے اس کی دونوں کر سیاں بقین کی صحت ہے اور اس کی فرا ویز اخلاص سے بنی ہونی جائیں۔ اور اس نے بھی بہتر ابتارات یہ ہیں کہ

''گرڑی کا گلا''اہل دنیا کی محبت کے فتا ہوجانے ہے دونوں آستینیں نفس کی حفاظت اور دل

ک عصمت سے دونوں تزویر نیں فقر و برگزیدگی سے۔اس کی کمر۔مشاہدہ حق میں محو ہو جانے سے اور کری بارگاہ خداوندی میں اطمینان پانے سے اور اس کی فراویز حق تعالیٰ کے مقام وصال میں قرار پکڑنے سے بی ہونی جائے۔

جب باطن کے لئے تونے اس طرح کی گدڑی تیار کر کی تواہی ظاہری وجود کے لتے بھی ایک گدڑی بنالینی چاہے ،اور میری اس بارے میں ایک متنقل کتاب ہے جس کا نام المرارالخرق والموتات ہے ہرمرید کے پاس اس کا ایک نسخہ ہوتا جا ہے لیکن مرید نے جب بیرگدڑی بہن لی تو اگرغلبہ حال کے وقت اس گدڑی کو پھاڑ ڈالے تو وہ معذور ہے اور اس کاعذر قابل تسلیم ہے اور اگر اپنے اختیار اور شرا اُططریقت کو جانتے ہوئے اس کو پھاڑ ڈالے تواس کے لئے گدڑی رکھنا مناسب نہیں اورا گرر کھے گا تو پیھی زمانے کے دوسرے گدری پوشوں کی طرح کا ایک ہوگا جب ان میں ہے ہوگا تو باطن ( کی صفائی ) کے بغیر صرف ظاہر پراکتفا کرنے والا ہوگا۔اس معنی کی حقیقت یہ ہے کہان بزرگوں کے لباس یماڑنے میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ جب ایک مقام سے دوسرے مقام کی طرف ان کا انتقال ہوتا ہے تواس مقام کے حصول پرشکریہ کے طور پراس لباس سے باہر آتے ہیں گدڑی کے سواد وسرے کیڑے صرف ایک مقام کالباس ہوتے ہیں اور گدڑی طریقت کے تمام مقامات کے لئے مکمل لباس ہے گویا کہ گدڑی طریقت فقراور صفوت کے جملہ مقامات کا ایک جامع لباس ہے اور ان تمام مقامات سے باہر نکلتا ان سب مقامات سے بیزاری ظاہر كرنے كے مترادف ہے اگر چداس مئلہ كے بيان كرنے كابيمقام نہيں كيونكه اس كوخرقه اور كشف حجاب السماع كے باب ميں بيان كرنا ميائے ۔ پھر بھى يہاں اتناد شارہ اس لئے كر دیا ہے تاک میلطیفہ فوت ندہوجائے۔انشاءاللہ اپنے مقام پراس کی پوری تفصیل بیان کریں گے۔ادرمشائخ طریقت نے بیمجی فرمایا ہے کہ گدڑی پہنانے والے (مرشد) میں حقیقت و طریقت کی آن قوت ہونی جا ہے کہ جب وہ طریقت سے بیگا نیخص کو شفقت کی نگاہ ہے دیکھے و دہ طریقت ہے آشا ہو جائے اور اگر وہ کی گنہ گار کو گدڑی پہنا دی تو وہ اولیاء میں ہے ہو جائے۔ ایک دفعہ میں اپنے شخ کے ہمراہ آذر بیجان کے ایک شہر میں جارہا تھا کہ دو تین گدڑی پوشوں کود یکھاوہ گندم کے ڈھر پر کھڑے تھانہوں نے اپنی گدڑیوں کے پلے بچھا دیئے تو کسان نے ان میں بچھ غلہ ڈال دیا۔ شخ نے ان کی طرف توجہ کی اور یہ آیت پڑھی 'اُولئینک اللّٰیونُ السُّتَرَوُ الصَّللَة بِاللّٰہُدای فَمَا رَبِحَتُ تِبْجَارَتُهُم وَمَا کَانُوا بُرُحی 'اُولئینک اللّٰیونُ السُّتَرَوُ الصَّللَة بِاللّٰهُ الله فَمَا رَبِحَتُ تِبْجَارَتُهُم وَمَا کَانُوا کہ مُنْ کُرائی کو ٹریدلیا۔ پس ان کہ تو ہوائی ہیں جنہوں نے ہدایت کے بدلے میں گرائی کو ٹریدلیا۔ پس ان کی تجارت نے ان کو کوئی نفع نہ دیا اور وہ ہدایت پانے والے نہ تھے) میں نے یو چھا اے شخ کی تجارت کی وجہ سے اس مصیبت میں جاتا اور تلوق کے سامنے دیل ہوئے ہیں؟ انہوں نے فرمایا ان کے بیروں کو زیادہ سے زیادہ مرید جمع کرنے کی حرص تھی اور انہیں دنیا کی دولت جمع کرنے کی حرص تھی ورسری حرص ہے بہتر نہیں ہوتی اور امور شریعت کو پیش نظر رکھے بغیر دعوت دینا اپنے نفس کی خواہشات کی پرورش کرنا ہے۔

حفرت جنیدر حمته الله علیہ سے دوایت ہے کہ میں نے باب الطلق کے بازار میں ایک انتہائی خوبصورت یہودی کو دیکھا میں نے کہا'' اسے بار خدایا'' اس کو میر سے کام میں لے آکہ تو نے اسے کتنا صاحب جمال پیدا کیا ہے'' ابھی کچھ مدت بی گذری تھی کہودی میر سے پاس آیا اور کہنے لگا! یا شخ اکلہ شہادت بھے پہیٹ کیجئے چنانچہوہ مسلمان ہوگیا اور اس کا شارا اولیاء الله میں ہوا ہ اور شخ ابوعلی سینا رحمتہ الله علیہ سے لوگوں نے دریافت کیا کہ گدڑی پہننا کس کے لئے جائز ہے؟ آپ نے فر مایا اس شخص کے لئے جو حکومت الہیہ کے اسرار سے واقف ہو چنانچہ الله تعالیٰ کے احکام واحوال میں سے دنیا میں جو چیز بھی جاری ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی کا معالیٰ کا شعار کی علامت اور فقر اء واہل تھوف کا لباس ہے اور فقر وصفوت سے متعلق اس سے نیک لوگوں کی علامت اور فقر اء واہل تھوف کا لباس ہے اور فقر وصفوت سے متعلق اس سے نیک لوگوں کی علامت اور فقر اء واہل تھوف کا لباس ہے اور فقر وصفوت سے متعلق اس سے نیک لوگوں کی علامت اور فقر اء واہل تھوف کا لباس ہے اور فقر وصفوت سے متعلق اس سے کہا جمیاں ہو چکا ہے۔ اگر کوئی شخص اولیاء الله کے لباس کو دنیوی دولت جمع کرنے کا ذریعہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔ اگر کوئی شخص اولیاء الله کے لباس کو دنیوی دولت جمع کرنے کا ذریعہ

اورا پی خرابیوں کے لئے پروہ بنالے تواس کے اس فعل کی دجہ سے اس لباس کے اہل صوفیاء کرام کومور دالزام تھہرانا مناسب نہیں اور اہل ہدایت کے لئے اتنی مقدار میں بیان ہی کافی ہے کیونکہ اگر میں اس کی تفصیل بیان کرنے لگوں تو اس کتاب کا مقصد فوت ہوجائے گا۔۔۔۔۔ اور تو فیق تو اللہ کی طرف ہے ہے۔

### يانجواں باب

## فقروصفت ميں اختلاف

فقر وصفوت کی تفصیل میں علماء طریقت کا اختلاف ہے۔ ایک گروہ کے نز دیک فقرصفوت ہے انضل ہے اور دوسرے گروہ کے نز دیکے صفوت ، فقرے انصل ہے ، جولوگ فقر کوصفوت پرفضیات ویتے ہیں ان کا کہنا ہے کفقر الله تعالی کے ماسوی ہرچیز کے فنااور ماسوی التدسا انقطاع كانام باورمفوت اس كمقامات يس سايك مقام ب جب فناحاصل ہوگئ تو مقامات سب ناپود ہو گئے اور بیرمسئلہ بھی فقر وغناء کی طرح ہےاوران کے متعلق اس ے پہلے گفتگو گزرچکی ہےاور جولوگ صفوت کوفقر سے اعلی سمجھتے ہیں ان کا کہنا ہیہ ہے کہفقر ایک موجود چیز ہے جس کا نام رکھا جا سکتا ہے اور صفوت تمام موجودات سے تعلق منقطع ہو جانے کو کہتے ہیں اور جملہ موجودات سے انقطاع عین فنا ہے اور فقر عین بقالیں فقراولیا اللہ کے مقامات میں ہے ایک مقام ہوا اور صفوت ان کے کمالات میں سے ایک کمال۔ اور اس زمانہ میں اس کے متعلق کافی طویل بحثیں ہو چکی ہیں اور ہڑمخص اس میں عجیب عجیب تاویلیں کرتا اور ایک دوسرے کے سامنے نادر اتوال پیش کرنا ہے۔ فقر وصفوت کی تفصیل میں واقع اختلاف تمام كاتمام صرف لفظى اختلاف ہے۔ حالانكہ مشائخ متفق ہیں كەمحش عبارت نەفقر ہے اور نصفوت پس ان لوگوں نے محض عبارت کوایک مذہب بنالیا ہے اور طبیعت کومعانی کے ادراک سے خالی کرلیا ہے اور حق کی بات کو یتھے بھینک کرخواہش نفس کی نفی کوفقی میں اور اس کے اثبات کوا ثبات میں سمجھ لیا ہے۔ لیس اپنی نفسانی خواہش کے قیام کی وجہ ہے وہ خود ہی موجود ومفقو داورمنفی و مثبت ہیں۔طریقت جھوٹے مدعیوں کی اس طرح کی واہیات باتوں ہے یا کہ ہےالغرض اولیاءاس بلندمقام پر پہنچ جاتے ہیں کہ جہاں کوئی مقام باقی نہیں رہتا بلك جمله ورجات ومقامات فاني موجات جي حي كه عبارات اين معاني بيان كرنے سے عاجز آ جاتی میں اس طرح وہاں۔ بینا۔ ذوق ،طمع قوت ، ہوشیاری اور بےخودی کوئی چیز بھی باقی

ہیں رہتی ۔اس وقت وہ ایسے نام کے متلاثی ہوتے ہیں جس سے وہ ان معانی کو بیان کرسکیں جونہ تو کسی اسم کے تحت آئے ہیں نہ کسی صفت کے تحت اس وقت ہر شخص اس نام کوان معانی یر چیاں کرتا ہے جواس کے نز دیک باعظمت ہو۔لہدا وہاں نقذیم دتا خیر جائز نہیں ہوتی کہ کوئی کہہ سکے کہ بیمقدم ہے یاوہ مقدم ہے کیونکہ مقدم وموخر ہونا توان اشیاء میں ہوتا ہے جن کا کوئی نام ہو۔ پس ایک گروہ کے دل پر فقر کا نام پرعظمت تھا تو انہیں ریہ مقدم معلوم ہوا کیونکہ اس نام کے ساتھ ان کاتعلق تواضع وانکساری کی وجہ سے تھا اور دوسر ہے گروہ کے لئے صفوت کا نام زیادہ مقدم دکھائی دیتا ہےاور ان کے دل پراس کی عظمت زیادہ ہے کیونکہ ہیہ و نیوی، نفسانی آلائشوں اور خرابیوں کوفنا کرنے کا آئینہ دار ہے .....اور ان کی مرادان دونوں نامول سے اس معنی کی علامت ظاہر کرنا ہے جس کے بیان کرنے سے عبارت قاصر ہے جی کہایک دوسرے کے ساتھ اس کے بارے میں اشاروں سے بات کرتے ہیں۔اورانہوں نے تمام علامتوں کے ساتھ اپنی ذات کا کشف کیا۔اس گروہ نے اس کے یار ہے میں کوئی اختلاف نہیں کیا کر حقیقت تصوف کوفقر ہے تعبیر کیا جائے یاصفوت ہے البتدائل عبارت اورابل زبان ولغت نے اس کےمعانی کی حقیقت سے بے خبر ہوتے ہوئے حض عیارت میں کلام کیااورای میں الجھ کررہ گئے اوران دو تا موں میں سے ایک کومقدم اور دوسرے کوموٹر کیا حالانکه بیدودنوں قول محض عبارت (لفظی ) ہی تصلیب اولیاء کا گروہ تو معانی کی تحقیق کی طرف گیا اور بیابل لغت صرف عبارت کے اندھیر ہے میں ہی کھوکررہ گئے۔ بیچ جال جب کسی شخص کوتصوف کی حقیقت حاصل ہو جائے اور دوایں کواپنے دل کی توجہ کا مرکز بنا لے تو اسے فقیر کہیں یا صوفی۔ بید دنوں اس حقیقت کے اضطراری فام ہیں۔ جواسم کے تحت نہیں آسكتى .... اورىداختلاف حضرت ابوالحن منون رجتدالله عليه كودت سے جلاآ تا ہے كدوه جب کشف کی الی حالت میں ہوتے جو بقا کے ساتھ تعلق رکھتی ہے تو فقر کوصفوت پر مقدم رکھتے اور جب مشاہرہ کے اس مقام میں ہوتے جس کا تعلق فنا کے ساتھ ہے تو صفوت کوفقریر

ترجح ديے۔اس وقت ارباب معانی ان سے بوچھے كمآب ايسا كيوں كرتے ہيں؟ توآب جواب دیتے کہ جب طبیعت کوفایس بوراتنزل اور بقا کی طرف کال بلندی حاصل ہوتی ہے تو میں صفوت کوفقر پر مقدم رکھتا ہوں اور جب میں ایسے مقام میں ہوتا ہوں جس کا تعلق بقا کے ساتحه بوتاب توصفوت برفقر كومقدم ركحتابول كيوتكه فقربقا كانام ببادرصفوت فناكا \_ كوياميل ا بنی ذات سے فتا اور بقا کاد کھنااس طرح فانی کردیتا ہوں کہ میری طبیعت فتا ہے بھی فانی ہو جائے اور بقاسے بھی فانی ہوجائے۔ یہ بات عبارت کے اعتبار سے تو بہت اچھی ہے کین در حقیقت نندفنا کوفنا ہے اور ند بقا کوفنا ہے کیونکہ جو باتی بالاخرفنا ہونے والا ہے وہ خود خالی ہے اور جو قانی انجام کارباقی رینے والا ہے وہ خود باقی ہے اور فنا ایک ایساسم ہے جس میں مبالغہ محال ہے۔ کیونکدا گرکوئی یوں کیج کدفنا فناہوجاتی ہے توبیاب ای معنی کے وجود کے اثر کی نفی ٔ میں مبالغہ ہے کیونکہ فنامیں جب تک کوئی اثر موجود رہتا ہے اس وقت تک وہ بھی فنانہیں ہوتا۔ اور جسب فنائے کلی حاصل ہوجائے تو فنا کی فنا ایک ایک مہمل ادر بے معنی عبارت ہے جس میں تعجب کے سوا کچھنیں \_اور بحث و تحیص کے وقت ریمبارت الل لغت کی فضول باتیں ہیں۔ اگر چاتی کتاب "فاوبقا" میں ہم نے بھی ای انداز میں کچھ کھھا ہے کین وہ بچینے اورا حوال کی تیزی کی وجہ سے ہوا ہے۔ تا ہم انشاء اللہ اس كتاب ميں يوري احتياط كے ساتھاس كے احكام بیان کریں گے۔علم طریقت میں فقرا ورصفوت کا فرق یبی ہے جو بیان ہو چکالیکن دنیا کے معاملات میں دنیا سے علیحد گی اور اس سے ضالی ہاتھ ہونے کے لحاظ ہے صفوت اور فقر بالکل مختلف چیزیں ہیں اوراس کی حقیقت مختاجی اور مسکینی کی طرف رجوع کرتی ہے اور مشاکح طریقت کی ایک جماعت کہتی ہے کہ فقیر (محاج) مسکین ہے بہتر ہے کیونکہ اللہ عز وجل کا فَرْمَانِ ہے۔''الَصَّـدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُو فِي سَبِيلُ اللَّهِ لا يَسْتَطِيْعُونَ. صَوبًا فِي الْإرْصِ "(صدقات ال فقراكاحق بين جوالله كيراه بين روك ديري كي ين كه معاش کے لئے زمین میں چل پھرنہیں سکتے )اس لئے کمسکین تووہ ہوتا ہے جس کے ماس

تھوڑ ابہت سامان موجود ہواورفقیروہ ہے جس نے اسباب معیشت کو بالکل ہی ترک کر دیا ہو۔ يس فقرعزت باورمكنت ولت باوراسباب معيشت ركض والاطريقت ميس وليل موتا ب- كونك يغيم على المراث اوب "كمعُس عَبُدَ الدُنيَا وَتَعسَ عبدالرِرهَم وَتَعُسَ عَبدالحَميصَةِ والصطيقَةِ "(بلاكت بودنياك غلام كور بلاك بوبنده ورايم كور بلاكت بو بندہ دنیار کو ہلاکت ہوسیاہ لباس والے کو اور پھٹے لباس کے بندہ کو) اور اسباب معیشت کا تارك عزيز موتام كيونكه اسباب معيشت والحكااعما داسباب معيشت يربهونا سے اور تارك اسباب معیشت کا اعتاد الله تعالیٰ کی ذات پر ہوتا ہے اور ایک گروہ کا کہنا یہ ہے کہ سکین فقیر ت أفضل باس لت كريغ برفائي في فرمايات اللَّهُ مَ احديدي مِسُكِيداً وَّ اَمتُنِي مِسْكِيناً وَّاحُشُرنِي فِي زُمُرَةِ المساكين ''(اكالله! مِحَصَّكِيني كَل حالتَ عِس زُمُده رَكَهُ ادر مکینی کی حالت میں موت دے اور قیامت کے روز مسکینوں کے زمرے میں مجھے اٹھا) پغیر الله نے جب مکین کو یاد کیا تو یہ کہا کہ اے میرے رب مجھے موت اور زندگی مسکینوں کی ى عطافر مااور جب فقر كاذكركيا توفر مايا' و الفقه أنْ يَكُون كُفُواً ''(فقراس بات ك قریب ہے کہ کفر ہوجائے )اس سبب کی وجہ سے فقر وہ ہے جواسباب معیشت سے معلق رکھتا مواور مکین وہ ہے جواسباب معیشت سے بالکل تعلق ندر کھتا ہواور شریعت میں فقہا کے ایک گروہ کے نز دیک مکین صاحب بلغہ (زادراہ سامان) اور فقیر بالکل بے سروسامان ہوتا ہے اور دوسر ے گروہ کے نزدیک فقیرصا حب بلغہ اور مکین بے سازوسا مان ہوتا ہے ہی اس جگہ اہل مقامات مسکین کومفی کہتے ہیں اور یہ اختلاف فقہاء (اللہ ان سے رامنی ہو ) کے اختلاف ہے قریب ہے جس کے نزویک فقیر بے سامان اور مکین صاحب سامان ہے اس کے نزویک فقرصفوت سےزیادہ افضل ہوگا اورجس کے نزدیک مسکین مجرد اور فقیرصاحب بلغہ ہے اس كنزديك صفوت فقرب بهتر موكى برجن صوفياء كفقر ومغوت كدرميان مخقراً اختلاف! والتّداعلم بالصواب\_

#### جهثاباب

### ملامت كابيان

حقیقت ملامت بہشائخ طریقت کے ایک گروہ نے ملامت کا طریق اختیار کیا ہے۔ اور ملامت کواخلاص محبت میں برااثر اور پوراعمل دخل حاصل ہے اور حق دالے بوری و نیامیں مخلوق کی ملامت کے ساتھ خاص ہیں خصوصاً اس امت کے بزرگ اور رسول اللہ عظافے کہ جو حق والوں کے مقتدا اور امام اور محیان اللی کے پیٹر و تھے۔ جب تک ان ہر برھان حق (نبوت) کاظہور نہ ہوا تھا اور وی الٰہی کی ابتدا نہ ہوئی تھی۔تمام لوگوں کے نزدیک آپ بزرگ ادر نیک نام تھے۔لیکن جب الله تعالی نے آپ کو دوتی کی خلعت (نبوت) سے سرفراز فرمایا تو خلق نے آپ برزبان ملامت دراز کی۔ ایک گروہ نے کہا کہ آپ کا بن (نجوی جوشی) ہیں ایک گروہ نے کہا آپ شاعر ہیں۔ کسی گروہ نے کہاوہ دیوانہ ہے اور ایک گروہ نے کہا کہ دہ جھوٹا ہے وغیرہ وغیرہ۔اوراللہ تعالیٰ نے مومنوں کی تعریف میں کہاہے کہ وه ملامت كرفي والول كى ملامت سے نہيں ڈرتے چنانچدارشاد ہے 'وَ لا يَحَسافُونَ لَوُمَةَ لَائِمُ ذَالِكَ فَحُسلُ اللَّهِ يُوتِيُهِ مَنُ يَّشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ " "(اوروه لمامت کرنے والوں کی ملامت ہے نہیں ڈرتے رہاللہ کافضل ہے جس کو حیابتا ہے عطا کرتا ہے اور الله برى وسعت والاسب بجھ جانے والا ہے) اور اللہ تعالی كى سنت اى طرح جلى آئى ہے کہ جوکوئی اس کی بات کہنا ہے ساری دنیا اس کو ملامت کرنے لگ جاتی ہے۔لیکن اللہ تعالیٰ اس کے دل کوان کی ملامت میں مشغول ہونے سے بچائے رکھتا ہے اور یہ غیرت الہی ہے کہایے دوستوں کوغیروں کی بری نگاہوں ہے محفوظ رکھتاہے تا کہ سی کی نظران کے حال کی اصلی جمال پر نه بڑے کے اوراپنے دوستوں کو بھی اس طرح خود بنی (اینے آپ کو بڑاسمجھتا) ے بیاتا ہے۔ تاکہ نہ وہ اپنا جمال دیکھیں اور نہ غور وعجب میں مبتلا ہوں اور نہ مکبر وخود بنی کی برائی میں بڑیں۔پس اس لئے مخلوق ان پرمقرر ہوجاتی ہے تا کدان پرزبان ملامت دراز

کڑے اور ان کے اندرنفس لوامہ کو بھی و دیعت کر دیا گیا ہے تا کہ ان کے ہر فعل پر دہ ان کو ملامت کر تار ہے۔ اگر غلطی کا ارتکاب ہوتو وہ غلطی پر ملامت کرے اور اگر نیکی کا کام کریں تو اس میں کو تا ہی پر اپنے آپ کو ملامت کریں اور راہ حق میں یہ اصل ایک الی تو ی ہے کہ طریقت میں اس سے زیادہ مہلک اور مشکل کوئی آفت اور تجاب نہیں کہ بندہ اپنی ذات میں کمالات واوصاف دیکھ کرخر ورمیں جتا ہوجائے۔

ادر بیغروراصل میں دو چیزوں سے بیدا ہوتا ہے پہلی مخلوق کی تعریف اور مدح ہےاور بیاس طرح ہوتا ہے کہ بندہ کا کر دارلوگوں کو پہندآ تا ہےتو وہ اس پراس کی تعریف کرتے ہیں تو وہ اس پر مغرور ہوجا تا ہے اور دوسری چیزید کسی کا کردارلوگوں کو پہندآتا ہے تووه خود ہی اینے آپ کو تحسین کے قابل سجھنے لگتا ہے اور غرور میں مبتلا ہوجاتا ہے۔ چنانجے الله تعالی نے اپنے فضل ہے اپنے دوستوں پر بیراستہ بند کردیا ہے حتی کدان کے کام نیک بھی ہوں تو بھی لوگ انہیں پیندنہیں کرتے اس لئے کہ وہ حقیقت حال سے ناواقف ہوتے ہیں اورا گرچہراہ طریقت میں ان کے مجاہدے بہت زیادہ تھے چربھی وہ اپنی طاقت اور قوت ے انہیں خیال میں نہ لاتے تھے اور نہ اپنے آپ کوان مجاہروں کی وجہ سے پسند کرتے تھے تا كه عجب اورغور مع محفوظ ربيل مسليل جو محف الله تعالى كنز ديك بسنديده مو مخلوق اسے پسندنہیں کرتی اور جو بذات خود برگزیدہ بنمآ ہوحی تعالیٰ اسے برگزیدہ نہیں بناتے۔ چنانچے املیس کومخلوق نے بھی پسند کیااور فرشتوں نے بھی قبول کر لیااوراس نے خود بھی اینے آ پکو پیند کیالیکن چونکہ وہ حق تعالی کا پیندیدہ ہیں تھااس لئے ان سب کا پیند کرنااس کے لے احت کا ثمرہ بنالیکن اس کے برنکس حضرت آ دم علیہ السلام کوفر شتوں نے بیند نہ کیا اور كَ إِن عَن مِن اللهُ اللهُ عَن يُفُسِدُ فِيهَا "(كياآب زمن من الكوبيداكري عجو اس میں فساد بھیلائے گا؟) اور آ دم علیہ السلام نے بھی خوداینے آپ کو پیند نہ کیا اور کہا'' رَبَّنَا ظَلَمُنَا أَنْفُسَنَا "(اعمارے پروردگاراہم نے ایخ آپ بظلم کیا)لیکن چوتکہ

حضرت آدم عليه السلام حق تعالى كے پهنديده تصال كئ فرمايا 'فَنسَسى اَدَمُ وَكُمُ نَجِدَ لَهُ عَوْمًا '' (پس) آدم بجول گيا اور ہم نے اس كے لئے ادادہ نہيں پايا) اس كئ فرشتوں كا ان كواورخودان كااچ آپ كو تا پهند كر تا ان كے لئے حق تعالىٰ كى رحمت كا بھل لايا۔ تا كه ونيا والے جان ليس كه ہماراحق تعالىٰ كا) مقبول گلوق كن زديك متروك اور گلوق كا مقبول ہمارے نزديك ما مقبول ہمارے نزديك ما مقبول ہمارے نزديك ما مقبول ہماراحق تعالىٰ كا) مقبول گلوق كے نزديك متروك اور گلوق كا مقبول ہمارے نزديك ما مقبول ہما ہمت دوستان حق كی غذا ہے كونك ما اس ميں قبوليت كي علامات ہيں اور حق تعالىٰ كے دوستوں كا مشرب ہمى يہى ہے كہ گلوق كى ملامت قرب الله كى علامت ہما وتے ہيں اور دوايات ميں يغيم موقی ہوتے ہيں اولياء الله گلوق كے دركر نے پر خوش ہوتے ہيں اور دوايات ميں يغيم موقی ہے كہ آپ الله گلوق كے دركر نے پر خوش ہوتے ہيں اور دوايات ميں يغيم موقی ہے كہ آپ نے خبر ملی عليه السلام سے اور انہوں نے خداوند تعالىٰ ہے دوايت كيا ہے كرفر مايا ' تَسُختُ مَن الله عَدِي الله معلى الله معلى الله موقع ميں بيان عليہ الله معلى مقبول كے مواكونى نہيں بيان الله ميں مقبول كے مواكونى نہيں بيان الله ميں مقرب دوست ميرى قبا كے نيچے ہيں جنہيں ميرے مقرب دوستوں كے مواكونى نہيں بيانا)

## تبيا قصل

ملامت کے اسباب نے تاہم ملامت کے تین اسباب ہیں (۱) راست روی، (۲) ارادہ کرنا، (۳) ترک کرنا۔ ادر راست روی پر ملامت کی صورت یہ ہے کہ ایک شخص الجھے کام کرتا اور دین کی حفاظت کرتا اور شریعت کے معاملات کی رعایت کرتا ہے لیکن اس حالت میں لوگ اس کو ملامت کرتے ہیں۔ لوگ س کا اس کے بارے میں بیٹمل ہوتا ہے لیکن وہ ان سب سے فارغ یعنی بے پر داہ رہتا ہے ادران کو ملامت کی توجہ نہیں و بیا ۔۔۔۔۔۔۔ اور ارادہ کرنے پر ملامت کی صورت یہ ہے کہ جب کی شخص کولوگوں میں بردار تبدهاصل ہوجائے اور ان کے ورمیان نیکی کی علامت بن جائے اور پھر اس کا دل رتبہ کی طرف جھے اور اس کی طبیعت لوگوں میں لگ جائے اس کے بعد وہ خود چاہے کہ اینے دل کولوگوں سے قارغ کر کے خدا

تعالیٰ کی طرف مشغول ہو جائے اور بتکلف ایبا کام کرے جس کا کرنا شریعت کے خلاف تو انہ ہولیکن لوگ اس کی وجہ ہے اس پر ملامت کریں اور اس سے نفرت کرنے لگیں مخلوق میں یہ ہولیکن لوگ اس کی وجہ ہے لوگ اس سے لاتعلق ہو جائے ہیں اور ترک کرنے پر ملامت کی راہ ہے جس کی وجہ ہے لوگ اس سے لاتعلق ہو جائے ہیں اور ترک کرنے پر ملامت کی صورت یہ ہے کہ ایک خص کو نفر اور گراہی طبعاً لیند آ جائے اور اس کی متابعت چھوڑ دے اور یوں کھے اور اس کی متابعت چھوڑ دے اور یوں کھے کہ بیتو لوگوں کی ملامت کا ایک راستہ ہے جو میں نے اختیار کیا ہے سے ایکن جو خص دین میں راست روی ، عدم منافقت اور ترک ریا کاری کا راستہ اختیار کرتا ہے اے لوگوں کی ملامت کا کوئی خوف نہیں ہوتا وہ ہر تم کے حالات میں این قاعدہ پر رہتا ہے اور اس کو جس ملامت کا کوئی خوف نہیں ہوتا وہ ہر تم کے حالات میں این قاعدہ پر رہتا ہے اور اس کو جس مام سے بھی پکارا جائے اس کے لئے برابر ہوتا ہے۔

اور میں نے حکایات میں پایا ہے کہ شخ ارطا ہر حراتی رحمۃ الدعلیہ ایک روزگد ھے پر سوار بازار میں جارہ ہے تھے اورایک مرید نے گدھے کی لگام پکڑر گئی تھی۔ ایک شخص نے آواز دی کہ زندیق (بدین) پیرآیا ہے۔ جب اس مرید نے بیآ واز می تو عقید تمندی کی غیرت کے سبب اس شخص کو رخی کرنے کا ارادہ کیا جس سے تمام بازار والے جوش میں آگئے۔ شخ رحمۃ اللہ علیہ نے مرید ہے کہا کہ اگر تو خاموش رہ تو میں تھے ایک الی چیز سکھاؤں گا کہ تو ان کی تکلیف ہے محفوظ رہے گا۔ مرید خاموش ہوگیا جب ابنی قیام گاہ پر مالیوں گئے تو مرید سے فرمایا وہ صندوق اٹھالا۔ وہ اٹھالایا۔ اس صندوق میں خطوط تھے۔ صندوق کے جس جھے میں تمام لوگوں کے لکھے ہوئے خطوط تھے نکال کر مرید کے سامنے رکھ دیے اور فرمایا '' غور سے دیکھ اگر ہو فی طرف سے میری طرف بھیجا ہوا خط موجود ہان میں سے ایک نے جھے شخ الاسلام کے لقب سے مخاطب کیا ہے۔ ایک نے شخ زکی ایک نے شخ زاہداور ایک نے گئے الاملام کے لقب سے مخاطب کیا ہے اور یہ سب میر ب شخ زاہداور ایک نے آخر مین وغیرہ القاب سے بچھے مخاطب کیا ہے اور یہ سب میر ب القاب بیں نام نہیں۔ حالانکہ میں ان میں سے کئی لقب کے لائق نہیں ہوں ہر کئی نے اپنے القاب بیں نام نہیں۔ حالانکہ میں ان میں سے کئی لقب کے لائق نہیں ہوں ہر کئی نے اپنے القاب بیں نام نہیں۔ حالانکہ میں ان میں سے کئی لقب کے لائق نہیں ہوں ہر کئی نے اپنے القاب بیں نام نہیں۔ حالانکہ میں ان میں سے کئی لقب کے لائق نہیں ہوں ہر کئی نے اپنے القاب بیں نام نہیں۔ حالانکہ میں ان میں سے کئی لقب کے لائق نہیں ہوں ہر کئی نے اپنے السب میں ہوں ہر کئی نے اپنے اللہ میں ان میں سے کئی لقب کے لائق نہیں ہوں ہر کئی نے اپنے اللہ میں ان میں سے کئی لقب کے لائق نہیں ہوں ہر کئی نے اپنے اللہ میں ان میں سے کئی لقب کے لائق نہیں ہوں ہر کئی نے اپنے دور کئی اللہ میں ان میں سے کئی لقب کے لائی نہیں ہوں ہر کئی نے اپنے کئی کے لائی نہیں ہوں ہر کئی نے اپنے کئی کے لائی نہوں ہر کئی نے اپنے کئی کے لائی نہوں ہر کئی کے لائی نہوں ہر کئی ایک کئی کے کئی کو کئی کے لائی نہوں ہر کئی کے کا می کئی کے کا کئی کو کئی کے کہ کو کئی کے کئی کے کئی کے کئی کے کئی کے کئی کے کئی کی کے کئی کی کو کئی کے کئی کی کئی کے کئی کئی کی کئی کئی کی کئی کئی کی کئی کے کئی کی کئی کے کئی کے کئی کی کئی کی کئی کے کئی کئی کی

اعقاد كےمطابق مجھےلقب دیا ہےاوراگراس بےجارے نے اپنے اعتقاد كےمطابق مجھے کوئی بات کہی ہے اور میرے لئے کوئی لقب مقرر کیا ہے تو اس پر یہ جھڑا کیوں اٹھایا ہے؟.....اور باقی میر کہ جس مختص نے ملامت کو قصد اُ اعتیار کرنے اور جاہ پیندی وعزت کو ترک کردینے کا راستہ اپنایا ہووہ ایسے ہی ہے جیسا کہ روایت کی گئی ہے کہ امیر المونین حضرت عثان بن عفان رضی الله عندایئے دورخلافت میں ایک روز اینے تھجوروں کے باغ ہے واپس آ رہے تھے اور ایندھن کا کٹھڑ اپنے سر پر اٹھار کھا تھا حالا نکہ آپ کے چارسوغلام تے لوگوں نے کہااے امیر المونین سے کیا حال ہے؟ فر مایا'' أو فیسلد آن أجسس وب نَسفُسِسي "(ميس نے اپے نُفس كوآ ز مانا جاہا) مير ےغلام ہيں اوروه بيكام بھى كر سكتے ہيں کیکن میں نے چاہاہے کہ اپنے نفس کا تجربہ کروں تا کہ مخلوق کے درمیان میرامر تبدا س نفس کو سمی کام کے کرنے ہے روک نہ لے اور ملامت کے اثبات میں میہ حکایت بالکل واضح ہے اورای معنی میں امام اعظم امام ابوصنیف رحمت الله علیه کی بھی ایک حکایت بیان کرتے ہیں۔اس كتاب ميں جہاں ان كا تذكره آئے گاوہاں اس حكايت كوتلاش كرنا ..... نيز بايزيد بسطا ي رحمتہ اللہ علیہ کے متعلق روایت کرتے ہیں کہ آپ سفر حجاز ہے والیسی پرایک شہرے گزرے توشور ہوا کہ بایز ید تشریف لاتے ہیں۔شہرے تمام لوگ آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے تا كمآ ب كوعزت وتكريم كے ساتھ شہر ميں لائيں۔ آپ نے جب ديکھا كہ شہر كے لوگ ان کے سامنے آ گئے ہیں تو آپ کا دل ان کی رعایت میں مشغول ہو گیا اور توجہ تن تعالیٰ ہے بِ گُلُ اور آپ پریشان ہو گئے جب آپ بازار میں پنچے تواپی آستین سے ایک روٹی نکالی اور کھانے لگے۔ چونکہ بدر مضان کامہینہ تھااس لئے بدد کھے کرلوگ آب کے یاس ہے ہٹ گئے اور آپ کو جہا چھوڑ ویا حالانکہ آپ مسافر تھے جومرید آپ کے ساتھ تھا۔ آپ نے اس سے فرمایا" تم نے دیکھا کہ میں نے شریعت کے ایک مسلد رعمل نہیں کیا تو تمام مخلوق نے مجھے آزاد حجھوڑ دیا ہے، اور میں علی بن عثان الجلائي کہتا ہوں کہاس زمانیہ میں ملامت کے

لئے ایسا کام کرنا جاہئے جو بظاہر خلاف عادت ہواورلوگ اس سےنفرت کریں چنانچہ اب اگر کو کی شخص حیابتا ہو کہ لوگ اے ملامت کریں تو اسے کہو کہ وہ جائے اور دور کعت نفل بہت طویل اداکرے یادین پر بوری طرح عمل کرے تمام لوگ یک لخت اے منافق اور ریا کار کہیں گےلیکن جو خض ملامت کے حصول کے لئے شریعت کوٹرک کرنے کا راستہ اختیار کرےاورشریعت کےخلاف کوئی امراختیار کر کے بول کیے کہ پیش نے ملامت کاطریق اختیار کیا ہے تو اس کا پیکام کھلی گراہی بہت بڑی خرابی اور دنیا کی ہوس پر بنی ہوگا۔ چتا نچہاس دور میں بہت سےلوگ ایسے ہیں جن کا مقصدلوگوں کی سادگی اور بے توجہی کی وجہ سے ان میں مقبول ہونا ہے اس لئے کہ کو کی صحف الوگوں میں اس وقت تک مقبول نہیں ہوسکتا جب تک ان کے رد کا ارادہ نہ کرے اور ایسے فعل کا ارتکاب نہ کرے جس کو وہ رد کرتے ہوں۔غیر مقبول آ دمی کارد کا تکلف کرنا در حقیقت اینے مقبول بننے کے لئے ایک بہانہ ہے۔ مجھے (علی بن عثمان ) ایک مرتبه ان جھوٹے مدعیوں میں ہے ایک کے ساتھ صحبت کا اتفاق ہوا ا یک دن اس نے ایک غلط کام کا ارتکاب کیا اور ملامت کواس کے لئے عذر کے طور پر پیش کیا۔ توایک شخص نے اس ہے کہا کہ پیتو کوئی چیز نہ ہوئی۔ میں نے دیکھا کہ اس بات براس نے غصہ کیا''میں نے کہا''اے زاہد!اگر تو حصول ملامت کا دعویٰ کرتا ہے اوراس دعویٰ میں سچا ہےتو اس جوان کا تیر نے فعل کو قبول نہ کرنا تو تیرے مذہب کی تا کید ہی ہےاور جب وہ تمہارے دعویٰ کےمطابق تمہار ہے طریق میں تمہاری موافقت بھی کرر ہاہے تو بیغصہ اور جھگڑا کیما؟ تمہارا بیمعاملہ تو ملامت کے مقابلہ میں دعوت سے زیادہ مشابہ ہے اور جو خض لوگوں کو شریعت کے سی کام کی دعوت دے اس کے لئے قطعی دلیل کی ضرورت ہے اور سنت نبوی علیہ التحسية والسلام كى حفاظت عى سب سے برى قطعى دليل سے اور ميں جب و كيسا مول تو على الاعلان ايك فريضه كوترك كرر ما ب اورلوگول كواس كى كويا دعوت بھى ديتو تمهارابه كام دائر ه اسلام ہے باہر ہے۔

# دوسرى فصل

جان لو! کہ غد بب ملامت کواینے دور کے شیخ ابوحدون قصار رحمتہ اللہ علیہ نے رواج دیا ہے اور ملامت کی حقیقت میں ان کے بہت سے لطائف ہیں انہی سے بدیمان کیا گیا ہے کہ ''اکسفلامَهُ توکُ السیلامة ''( المامت ، *سلامتی کوترک کُرنے کا تا*م ہے اور جب کوئی شخص سلامتی کوترک کر کے مصائب کے لئے کمربستہ ہوجائے اور جلال خداوندی کے ظہوراور نیک انجام حاصل کرنے کی امید برانی پسندیدہ چیزوں اورانی راحتوں سے بیزاری اختیار کرے یہاں تک کہلوگوں کے ردوا نکار کی دجہ سے تلوق سے مایوس و ناامید ہو جائے تواس کی طبیعت لوگوں ہےالفت ومحبت قطع کر لیتی ہےاوروہ جتنا لوگوں ہے قطع تعلّق کرتا ہے اتنا ہی حق تعالی ہے قریب ہوجاتا ہے۔ پس جس چیز کی طرف لوگوں کی توجہ ہوتی ہادراس میں ان کی سلامتی موجود ہوتی ہال الامت اس کی طرف سے مند موڑ لیتے ہیں وہ اس لئے اس سے کنارہ کئی اختیار کرتے ہیں تا کہ ہل ملامت کاغم لوگوں کےغم سے مختلف اوران کےمقاصدلوگوں کےمقاصد کےخلاف ہوں .... وہایئے اوصاف میں یکآ اور بے مثل ہوتے ہیں جیسا کہ احمد بن فائک رحمتہ اللہ علیہ حسین بن منصور رحمتہ اللہ علیہ ہے روایت كرتے بيں كہلوگوں نے ان ہے يوچھا' مَن الصَّوْفِي قال وَ حداني الذاتُ ''(صوفی کون ہے؟ تو فرمایا جواین ذات میں یکتا ہو )..... نیز ابوحدون رحمتہ اللہ علیہ ہے لوگوں نے ملامت کے متعلق سوال کیا تو آپ نے فرمایا اگر چیاس کی راہ لوگوں پر دشوار اورمشکل ہے تا بم اس ك متعلق كى قدر بم بيان كرتے بيل أوْ جَساءُ السَسرُ جيّةِ وَحَوُفَ القدريةِ ''( فرقه مرجيه کی اميداور فرقه قدر په کے خوف کا نام لامت ہے) بعنی فرقه مرجیه کی طرح بعض امور میں شریعت کی خلاف ورزی کے باوجودمغفرت کی امید رکھنا اور فرقہ قدر ریک طرح عمل میں کوتا ہی کی وجہ ہے مغفرت کے بارے میں ڈرتے رہنا، ملامت والوں کی

صفت ہاوراس میں ایک رمز ہاوروہ میک طبیعت انسانی لوگوں کے نزو مک مرتبہ حاصل

ہونے کی وجہ سے جتنا درگاہ الہی ہے نفرت کرنے لگتی ہے اتنااور کسی وجہ ہے نہیں کرتی ۔اور کسی آ دمی کے لئے اتنا بی کافی ہے کہ کوئی اس کی تعریف کر دیتو وہ اس کودل وجان ہے بیند کرنے لگےاورای وجہ ہے وہ خداتعالیٰ ہے دور ہو جائے کیں خوف کرنے والا بیکوشش 🗝 کرتا ہے کہ خطرے کے مقام ہے بھی دور رہے اور طالب کے لئے اس کوشش میں دو خطرے پیش آتے ہیں۔ایک لوگوں کے حجاب کا خوف اور دوسرااں فعل ہے رو کنا جس کی وجہ سے لوگوں نے اسے گنہکار سمجھااوراس پر ملامت کی۔ بینہ توان کے نز دیک مرتبہ حاصل کر کے مطمعتن ہوتا ہے اور نداس بات کا سامان ہے کہ ان کوانی ملامت سے گنہگارگر وانے۔ یں ملامتی کو جا ہے کہ پہلے جس معاملہ میں لوگ اسے ملامت کرتے ہیں اس کے متعلق و نیاو آخرت كاجمطر اختم كرے اورول كى نجات كے لئے اليافعل اختيار كرے جوشر بعت ميں ند کبیرہ ہونہ صغیرہ تا کہلوگ اسے رد کریں حتی کہ اس شریعت کے معاملات بیں اس کا خوف قدریوں کےخوف کی طرح اور ملامت کرنے والوں کے معاملہ میں اس کی مغفرت کی امید مرجیوں کی امید کی طرح ہو .... در حقیقت کسی چیز کی محبت ملامت کی محبت سے بہتر نہیں ہوتی کیونکہ دوست کی ملامت کا دوست کے دل پر اثر نہیں ہوتا اور دوست کا گز رکو چہ دوست کے سوا کہیں ہوتا اور دوست کے دل میں غیروں کا خیال بھی پیدانہیں ہوتا جیسا کہ ایک سجا عاش -الله تعالى كومخاطب كرك كهتاب "أجله المملامَة فسي هواك للذيذ لانَّ المَلاَمة رَوُضُ العُاشَين وَنزَهةُ المجين وَراحَةُ المثامِينَ وَنُسُرُّورَ المريكين " (من تيري محبت مين ملامت كولذيذ محسوس وكرتا جول كيونكه ملامت عاشقول كا باغيجه دوستان حق کی سیرگاہ مشتا قان خدا کی راحت اور مریدین حق کاسرور ہے )اوریپگروہ دونوں عالم (جنوں اور انسانوں) میں ول کی سلامتی کے لئے اپنے بدن کی ملامت اختیار کرنے ۔

میں مخصوص ہے،اور تلوق میں ہے کسی مقرب،کسی کرو بی اورکسی روحانی کویہ درجہ حاصل نہیں

اوراس امت کے صوفیا اور دنیا ہے قطع تعلق کے رائے پر چلنے والوں کے سواپہلی امتوں کے عابد، زامداور طالبان وراغبان حق بھی اس مرتبہ پرنہیں پہنچ سکے ....لیکن میرے نز دیک ملامت کی طلب عین ریا ہے اور ریاعین منافقت کیونکد ریا کار بنکلف ایسے راستے پر چلتا ہے کہ لوگ اسے قبول کرلیں اور ملامتی صوفی جنکلف ایسے رائے پر جلتا ہے کہ لوگ اس کور د کر دیں اور دونوں گروہ لوگوں میں الجھ کررہ گئے میں اور اس سے باہرنہیں نکل سکے یہاں تک ان میں سے ریا کاروں کے گروہ نے میمل اختیار کیا ہے تو سلامتی صوفیوں کے گروہ نے و ممل اختیار کرلیا ہے .....اور حقیقی درویش کے دل میں تو لوگوں کا خیال تک نہیں گز رتا ادر جب اس کا دل مخلوق ہے قطع تعلق کئے ہوئے ہوتا ہے تو وہ ان دونوں راستوں ہے فارغ اور بے نیاز ہوتا ہے اوران میں ہے کی چیز کا پابندنہیں ہوتا۔ مجھے (مصنف) ایک دفعه ماوراالنهر کے ایک ملامتی صوفی کے ساتھ صحبت کا اتفاق ہوا اور جب میں خوش ہوا تو میں نے کہاا ہے بھائی!ان ناپندیدہ افعال ہے تمہاری مراد کیا ہے؟اس نے جواب ویا''لوگوں کوانی ذات میں فنا کردینا''۔ میں نے کہا'' کہ پیخلوق تو بے شار ہے اور اپن تھوڑی ی عمر میں وہ زمانہ اور درجہ حاصل نہیں کر سکے گا کہ لوگوں کواپنے حال میں فنا کر سکے لہذا تو اپنی ذات کو مخلوق میں فنا کر دے تا کہ اس ہروقت کی مشغولیت ہے چھٹکارا حاصل کرے۔ادر ا یک گروہ وہ ہے جومخلوق میں مشغول ہوتا ہے لیکن خیال کرتا ہے کہ خلقت ان میں مشغول ہے پس کوئی شخص تجھے نہیں و کھنا تو بھی اپنے آپ کونہ دیکھ، جب زمانہ کی خرابی خودتمہاری آ نکھ سے ہے تو تجھے غیر سے کیا سروکار ہے؟ وہ خض دانشمندنہیں جے پر ہیز ہے شفاطلب کرنی ہولیکن وہ دواہے طلب کرتا رہے اورا یک گروہ ایبا ہے جو کسرنفسی کے لئے ملامت کو اختیار کرتا ہے تا کہ لوگوں کے سامنے ذلت کی وجہ ہے اس کانفس موذ ب ہو جائے ادروہ آیے نفس سے اپناانصاف طلب کرے کیونکہ ان کے نز دیک سب سے زیادہ اچھاونت وہی ہوتا ہے جب وہ اینے نفس کو ذلت وخواری میں دیکھیں ۔حضرت ابراہیم بن ادھم رحمتہ اللہ

علیہ کے بارے میں حکایت نقل کرتے ہیں کہ کی شخص نے آپ ہے دریافت کیا کہ کیا کبھی آ پ کوآ پ کی مراد بھی حاصل ہوئی ہے؟ فر مایا ہاں! دومر تبدا یک مرتبہ تو میں کشتی میں سوار تھا اوروہاں کوئی بھی مجھے بیجا نتانہ تھا۔ایک بھٹی ہوئی گدڑی میرالباس تھااور بال بڑھے ہوئے تھےکشتی والے بھی مجھ پر بینتے اورتمسخراڑاتے تھے۔ادرکشتی میں ہمارے ساتھ ایک مسخرہ تھا وہ بار بار آتا اور میرے سر کے بال بکڑ کر کھنچتا اور تمسنح کے طور پر مجھے ذکیل کرتا تھا اور میں اس ودت اینے آپ کو با مراد پاتا تھا اورانی اس حالت پرخوش ہوتا تھاحتی کے میری پینوشی ا یک انتبا تک چھنے گئی اور وہ یوں کہ وہ منخر ااٹھا اور اس نے مجھ پر پیشاب کر دیا ..... دوسری مرتبہ بخت بارش کے دوران میں ایک گاؤں میں پہنچااس طرح کدمیری گدڑی یانی ہے تر ہو چکی تھی اور موسم سرماکی سردی مجھ پر غالب ہو چکی تھی۔ میں ایک مسجد میں چلا گیالوگوں نے مجھے وہاں ندر ہنے دیا۔ میں دوسری معجد میں گیا تو وہاں بھی لوگوں نے رہنے نہ دیا میں بھر تیسری مسجد میں چلا گیاو ہاں بھی لوگوں نے ندر ہے دیا اور میں عاجز ہو گیا اور میرے ول پر سر دی نے شدت اختیار کرلی۔ تو میں ایک حمام کی بھٹی میں گھس گیااورا پنادامن اس کی آگ پرتان دیا۔اس کا دھواں مجھ پر پڑتار ہااورمیرامنداور کیڑااس کی وجہ سے سیاہ ہو گیااس رات بھی میں اپنی مراد کو پہنچا تھا۔

اورخود مجھے(علی بن عنان جوری ) بھی ایک مرتبدایک واقعہ پیش آیا تھااور بیس نے اس امید پراس کے لئے بڑی جدوجہد کی کہ وہ طل ہوجائے لیکن وہ طل نہ ہوا۔ اور اس سے پہلے بھی مجھے اسی طرح کا ایک مشکل مسئلہ پیش آچکا تھا جس کے لئے بیس شخ بایز بدر حمتہ الشعلیہ کی قبر پر جا کرمجاور ہوا تب وہ طل ہوا تھا۔ اس مرتبہ بھی بیس نے وہاں کا بی ارادہ کیا اور تین مرتبہ ان کی تربت پر جا کرمجاور ہوا تا کہ وہ طل ہوجائے لیکن پھر بھی حل نہ ہوا جبکہ بیس اس کوحل کرنے کی کوشش میں روز انہ تین مرتبہ شل اور تمیں مرتبہ وضو کرتا تھا لیکن اس کے باوجود وہ حل نہ ہوا تو میں اٹھا اور خراسان کے سفر کا ارادہ کیا۔ سفر کے دوران ایک رات میں باوجود وہ حل نہ ہوا تو میں اٹھا اور خراسان کے سفر کا ارادہ کیا۔ سفر کے دوران ایک رات میں

برکش نام کے ایک گاؤں میں پہنچا وہاں ایک خانقاہ تھی جس میں صوفی نما لوگوں کی ایک جماعت موجود تھی۔ اور میں ایک کھر دری بوسیدہ گدڑی پہنے ہوئے تھا اور اہل رسم (صوفیوں) کے سامان میں ہے ایک عصا اور ٹاٹ کے علاوہ میرے باس کچھ بھی نہ تھا۔ میں اس جماعت کی نگاہوں میں بخت حقیر معلوم ہوائسی نے مجھے نہ بیجیا نا اوروہ آپس میں رسم کے انداز میں کہتے کہ بیخص ہماری جنس میں سے نہیں۔ ادر سچی بات بھی وہی تھی جو وہ کہد رے تھے۔ کہ میں ان میں سے نہ تھا۔لیکن مجھے مجبور اس رات وہاں رہنا تھا۔ مجھے تو انہوں نے ایک بالا خانے پر بھایا اور خوداس سے او پروالے بالا خانے پر چڑھ گئے گویا میں فرش پر جیٹھا تھا۔ مجھے تو انہوں نے ایس سوکھی روٹی دی جو برانی ہونے کی وجہ سے سبر ہو چکی تھی۔اور وہ خودایا کھانا کھار ہے تھے کداس کی خوشبو کومسوس کرر ہاتھا اور بالا خانے سے میرے ساتھ طنزآ میزفتم کی باتیں کررہے تھے۔ جب وہ کھانے سے فارغ ہو گئے تو خربوزہ کھاتے ہوئے اپنی خوش طبعی میں اور میری حقارت کے لئے اس کے تھیک جھ پر پھینک رہے تھے....اور میں دل ہی دل میں کہدر ہاتھا کہ بارخدایا اگرانہوں نے تیرے دوستوں کا سا لباس ند پہن رکھا ہوتا تو میں ان سے بیذات بھی برداشت نہ کرتا۔ اور وہ جس قدران کی طعن جھے برزیادہ ہوتی ای قدر میں دل میں خوش ہوتا یہاں تک کہاس ذلت کا بوجھ بخوشی برداشت کرنے کی وجہ سے وہ مشکل مسئلہ مجھ برحل ہو گیا اور اس وقت مجھے معلوم ہوا کہ مشائخ طریقت نے جاہلوں کواینے اندر گھنے کا موقع کیوں دیا اوران کی ذلت کا بارکس لئے برداشت کرتے ہیں .... پس ملامت کے احکام بی تھے جن کومیں نے اللہ تبارک تقدس کی تو فیق ہے بوری تحقیق کے ساتھ بیان کردیا۔

### ساتوال باب

### صحابه رض اللعنهم مين سيصوفيا كائمه

ابہم صوفیاء کے اماموں کے حالات بیان کرتے ہیں اور صحابی سے بھی ان مہاجرین وانصار کے بعض احوال کا تذکرہ کرتے ہیں جنہوں نے ایمان قبول کرنے میں دوسروں پر سبقت اور اولیت حاصل کی کہ وہی انبیاء ملیہم السلام کے بعد تصوف کے معاملات میں اہل تصوف کے بیشر و ، الفاس میں ان کے بیشوا اور احوال میں ان کے قائد ہوئے ہیں اس تذکرہ سے تمہاری مراد ثابت ہوجائے گی انشاء اللہ عزوجل۔

## حضرت صديق اكبررض اللهعنه

ایک ان صحابیس سے اسلام کے شخ انبیا علیم السلام کے بعد تمام حلوق میں سے افضل رسول اللہ علی ہے کے خلیفہ اول سلمانوں کے امام اہل تجرید کے سردار، ارباب تغرید کے شہنشاہ اور آفات انسانی سے دور امیر المونین حضرت ابو بکر عبداللہ بن عثان الصدیق رضی اللہ عنبا ہیں ۔ کہ ان کی کر امتیں مشہور ہیں اور تھائی ومعاملات میں ان کے خوار ق اور دلائل ظاہر ہیں اور تصوف کے باب میں آب کے بہت سے بے مثال واقعات بیان کئے ہیں۔ مشائخ طریقت آپ کی روانتوں اور دکا بتوں کی قلت کی وجہ سے آپ کو ارباب مشاہدہ کا سردار اور حضرت عمرضی اللہ عنہ کو ان کی دین کے معاملات میں شدت اور پختگی کی مشہور ہے کہ مشاہدہ کا سردار اور حضرت عمرضی اللہ عنہ کو ان کی دین کے معاملات میں شدت اور پختگی کی بنایر اہل مجاہدہ کا بیشوا مانتے ہیں۔ اور شح احادیث میں لکھا ہوا اور اہل علم میں مشہور ہے کہ حضرت صدیق اکر رات کی نماز میں قرآن مجدید آب ہے ہو چھا کہ تم نرم آ واز میں کیوں تبڑھے عشر بلند آ واز میں ۔ حضور آب ہے کہ حضرت ابو بھی اس کے عشر بلند آ واز میں ۔ حضور آب ہوں کیونکہ میں جانا ہوں کہ وہ مجھ سے غائب نہیں ہو اور اس کی راز میں بات کہ سکتا ہوں ) کیونکہ میں جانا ہوں کہ وہ مجھ سے غائب نہیں ہو اور اس کی راز میں بات کہ سکتا ہوں ) کیونکہ میں جانا ہوں کہ وہ مجھ سے غائب نہیں ہو اور اس کی راز میں بات کہ سکتا ہوں ) کیونکہ میں جانا ہوں کہ وہ مجھ سے غائب نہیں ہو اور اس کی راز میں بات کہ سکتا ہوں ) کیونکہ میں جانا ہوں کہ وہ مجھ سے غائب نہیں ہو اور اس کی

ساعت کے نزدیک تو آ ہت یاز ور ہے پڑھنا د دنوں طرح برابر ہے۔اور جب حضور علطی نے حضرت عمرً سے يو چھاتوانهوں نے جواباعرض كيا "'اُونِسظُ السونسنا أَى السَائِسِم وَ ٱلله حسودُ الشيط انَ "(ش من مون والول كوجهًا تا اورشيطان كوبهًا تا بول) حضرت عمر رضى الله عندى بي حالت ان كي عام عليد وي باور حفرت صديق اكبروضى الله عندكي وہ بات ان کے مشاہرے کی علامت ہے، اور مقام مجاہرہ مقام مشاہرہ کے مقابل میں اتنی بی حیثیت رکھتا ہے جتنی ایک قطرہ کوسمندر کے مقالے میں حاصل ہوتی ہے۔ اس لئے تو يغِمِرِ عَلِيلَةً نِهِ فَرِمَا مِا تَهَا لَهُ تَ حَمَقَةً "منُ حَسَناتِ أبى بكو " (ابوبكر كَى نيكول کے مقابلہ میں تیری حیثیت ایک نیکی جتنی ہے ) غور کرو کہ جب حضرت عمر او جواسلام کی عزت میں کی حیثیت حضرت ابو بکڑ کے نیکیوں کے مقابلہ میں ایک نیکی جتنی ہے تو باتی الل جہاں کی آپ کے مقابلہ میں کیا حقیقت ہوگی۔ آپ کے بارے میں روایت ہے کہ فرمایا " دَارُنَا فَانِيَة" وَالْحُوالْنَا عَارِية" وَ ٱنْفَاشَنَا مَصْدُودة" وْكَسُلْنَا مَوْجُوْدَة" "(ہمارا گھر فنا ہونے والا ہے، ہمارے سب احوال نایا ئیدار ہیں۔ ہمارے سانس گنتی کے میں اور ہماری ستی موجود ہے) پس فانی گھر کوآ باد کرنا جہالت ہے اور نایا ئیدار حالت پر بھروسہ کرنا بے وقونی ہے اور گنتی کی چند سانسوں پر دل نگالینا غفلت ہے اورسستی کو دین کہنا خساراہے کیونکہ جو چیز مستعار ہے واپس ہو جائے گی جو چیز جانے والی ہے ندر ہے گی جو چیز شار کی جاسکتی ہےا کیک دن ختم ہو جائے گی اور کا بلی کا تو کوئی علاج ہی نہیں ۔حضرت رضی اللہ عنہ نے ہمیں خبر دی کہ دنیا اور دنیا کی چیزیں اس قابل نہیں کہ دل کو ان میں مشغول کیا جائے۔ کیونکہ جب تو فانی میں مشغول ہوتو باقی ہے تجاب میں ہوجائے گا۔ چونکنفس اور دنیا دونوں حق تعالیٰ ہے جاب کا سبب بنتی ہیں اس لئے دوستان حق نے ان دونوں ہے کنار ہکشی ۔ اختیار کی ہے اور جب انہوں نے جان لیا کہ بیسب چیزیں مستعار بیں اور مستعار چیز دوسروں کی ملکیت ہوتی میں رتو دوسروں کی ملک میں تصرف سے ہاتھ تھینچ لیا ..... نیز آ پُ

بی کے بارے میں روایت کرتے ہیں کہ اپنی مناجات میں آپ نے فرمایا ''اکسٹھ سے البسُيطُ فِي الدنيا وَ ذِهَّدُنبي عنها ''(اےاللہ!میرے لئے دنیافراخ کردےاور مجھے اس سے بے برواہ بناذے) پہلے تو آپ نے دعا کی کدد نیا مجھ برفراخ کردے اور پھر فرمایا کہ مجھےاس کی آفت ہے محفوظ رکھ۔اس میں ایک خاص رمز ہے اور دہ بیر کہ پہلے دنیا عطا فر ما تا که میں اس پر تیراشکرادا کروں <sub>-</sub> پھر مجھے اس بات کی تو فیق مرحمت فر ما کہ میں تیری رضا جوئی کے لئے اس سے دست ہردار اور کنارہ کش ہو جاؤں تا کہ صبر کا مقام مجبوری اور اضطراری طور پزئبیں بلکہ اختیاری طور پر حاصل کرلوں ،اور آپ کا بیڈول اس دنیا دار پیر کار د ہے جس نے کہا تھا کہ جس کا فقر مجبوری ہے ہووہ اس ہے بہتر ہے جس کا فقراینے اختیار ہے ہو۔ کیونکہ اگرفقراضطراری ہوتو گو یافقیراس کامعمول ہوااورا گراختیاری ہوتو گو یافقر اس فقیر کامعمول ہوااور چونکہ پہلی صورت میں اس کے کسب اور فعل کوفقر کے حصول میں کوئی وخل نہیں اس لئے وہ اس شخص ہے بہتر ہے جس نے حکلف فقر کو اختیار کیا ہو .....اور ہم کہتے ہیں کہ فقر کاعمل تو اس وقت ظاہر ہوتا جب غنا کی حالت میں اس کے دل پر فقر کا اراد ہ غالب ہوجائے اوراس خض پراس قدراثر انداز ہوجائے کہاس کواولا د آ دم علیہ السلام کی ۔ محبوب چیز دنیا ہے الگ تھلگ کر دے۔ نہ اس طرح کے فقر کی حالت میں دولت کی خواہش اس کے دل پر اس قدرغلبہ حاصل کئے ہوئے ہو کہ اس کو درجم ودینار کے لئے ظالموں اور بادشاہوں کے در باروں میں جانا پڑے اور در حقیقت فقر کاعمل سے ہے کہ وہ عنا چھوڑ کر فقر کو اختیار کرے نہ یہ کہ فقر کی حالت میں سرداری اور د 'نیا کی دولت وٹروّت کا طلبگار ہو۔ چنانجیہ حضرت صدیق اکبرًا نمیا علیم السلام کے بعدتمام مخلوق سے مقدم اور پلند مقام ہیں۔لہذا کسی کے لئے پیچائز نہیں کہ وہ ٹیا کہ کران کامقابلہ کرے کہ وہ فقرا ختیاری کوفقراضطراری پر مقدم گردانتے تھے ..... اور تمام مشائخ طریقت کا بھی وہی مسلک ہے جو حضرت صدیق ا كبرگا ہے سوائے اس دنیا دار پیر کے كہ جس كے قول كو پم نے حضرت صديق ا كبرٌ كے قول

اورواضح جحت ہےردکر دیاہے۔

اورامام زہری رحمتہ الله علیه ان سے روایت کرتے ہیں کہ لوگوں نے جب آب کے ہاتھ برخلافت کی بیعت کی تو آپ نے برسر منبر خطبہ ارشاو فر مایا اور دوران خطبہ فر مایا '' واللُّهِ مَا كُنُتُ حَرِيصًا عَلَىَ الاَمَارَةِ يَوْمًا وَلاَ لَيلَةٌ قط وَلاَ كُنُتب فِيها راغباً وَلاَسِا لُتِهِا اللُّهَ قَطُ فِي سِروَعَلانَيةٍ وَمَالِي فِي الإمَارة رَاحَةٌ ''(اللَّهُ كُتُّم مِن نے کسی دن میں اور کسی رات میں بھی بھی امارت کی حرص نہیں کی اور نہ ہی مجھے اس کی خواہش تھی اور نہ میں نے بھی پوشید ہ یا ظاہراللہ تعالیٰ ہے اس کی درخواست کی اور نہ ہی مجھے اس میں کوئی راجت ہے )اور جب اللہ تعالی بندے کو کمال صدق پر پہنچادے اور عزت کے مقام برمعزز ومتمكن كروييج بين تووه بنده الله تعالى كے امر كامنتظر رہتا ہے كہوہ كس انداز میں آتا ہے تا کدامرالہی کے مطابق وہ ای طرح ہوجائے اگر حکم آتا ہے کہ فقیر ہوجا تو وہ فقیر ہوجاتا ہےادرا گرحكم آتا ہے كمامير ہوجا، تو دوامير ہوجاتا ہے، اس حكم يس ائي طرف سے کوئی تصرف نہیں کرتا۔ جیسا کہ حضرت صدیق اکبرؓ نے ابتداے انتہا تک تعلیم ورضا کے علاوہ کوئی راستہ اختیار نہیں کیا۔ پس تجرید تمکین فقر پرحرص اورسروری کے ترک پرصوفیا کرام آ پ کی ہی افتدا کرتے ہیں کیونکہ وہ تمام مسلمانوں کےعموماً ادراہل طریقت کےخصوصاً دین امام اور پیشواهیں\_

حضرت فاروق أعظم رضىاللهءنه

اورانبی میں سے ایک اہلی ایمان کے میر اشکر اہل احسان کے مقد اہل تحقیق کے امام اور محبت اللہی کے سمندر کے شناور حضرت ابوحفص عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ جیں جن کی کرامات مشہور اور فراست ایمان کی باتیل لوگوں میں عام جیں اور وہ دین کے معاملات میں فراست اور سخت یابندی کے ساتھ مخصوص جیں۔ اور طریقت وقصوف میں آپ کے بہت

ے لطائف اور قیمتی رموز میں اور پیغمبر علیہ نے آپ کے متعلق ہی فرمایا کہ "المسحَلَقُ يَنطقُ عَلَى لِسَان عِمو "(عَمِّرًكِي زبان رِحق بوليّا ہے)اور نيز پيغمبر عَلِيلَةٍ نے فرمايا "قَدُ كَانَ فِي الأُمْم مُحَدَّثُونَ فَإِنْ يَكُ مِنهُمْ فِي أُمِّتِي فَعُمَرُ "( يَهُل امتول مِن محدث ہوتے تھے۔اگرمیری امت میں کوئی محدث ہے تو وہ عرائے ) اور اس طریقت میں آپ کے بہت سے لطائف ہیں جن کواس کتاب میں شار کرناممکن نہیں۔ تاہم آپ کے بارے مِن تاہے کفرمایا "اَلْمُ وَلَهُ وَاحَة" مِنْ خُلَطَاءِ السوءِ "(برے بمنشینوں ہے علیحد گی راحت ہے).....اورعزلت دوطرح ہوتی ہے ایک لوگوں سے اعراض کرنا اور ووسری ان نے قطع تعلق کر لیزا.....لوگوں ہے ائراض کرنے کا مطلب ہے خالی جگہ اختیار کرنا ہم جنسوں کی صحبت سے کنارہ کش ہونا۔اینے برے اٹمال کی خرابیوں کے دیکھنے ہے آرام یانا۔این آ ب کولوگوں کے میل جول سے خلاصی طلب کرنا اورلوگوں کوایے ہاتھ کی برائی ہے محفوظ رکھنا۔اورلوگوں ہے قطع تعلق دل ہے ہوتا ہے اور دل کی صفت کا ظاہر ہے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ جب کوئی شخص دلی طور پر قطع تعلق کر لیتا ہے تو مخلوق کی کسی چیز ہے اس کا کوئی واسطنہیں رہتا کے مخلوقات کا خیال اس کے دل پر غلبہ حاصل کر سکے۔اوراس وقت بیہ شخص اگرچے ٹلوق کے اندر ہی موجود ہوتا ہے لیکن درحقیقت مخلوق سے بالکل الگ ہوتا ہے اوراس کا ارادہ ان ہے بالکل منفر دہوتا ہے اور بیہ مقام بہت بلنداور دور ہے اور بیصفت حضرت عمرٌ میں بوجہ اتم موجودتھی کہ انہوں نے تنہائی کو راخت قرار دیا۔ حالانکہ آپ بظاہر مخلوق کے درمیان امارت وخلافت کی ذمہ داریاں سرانجام دیتے تھے اور بیاس بات کی واضح دلیل ہے کہ اہل باطن اگر جہ بظاہر مخلوق کے ساتھ ملے جلے ہوتے ہیں کیکن ان کا دل حق تعالیٰ ہے وابستہ ہوتا ہے اور ہرحالت میں اس کی طرف متوجہ رہتے میں ۔اور جتنا وقت ان کالوگوں کے ساتھ گزرتا ہےا ہے وہ حق تعالیٰ کی طرف سےاینے لئے آ ز مائش بجھتے ہیں اور مخلوق کی اس ہے صحبت ہے حق تعالی کی طرف بھا گتے ہیں غرضیکہ دوستان حق کو بیدد نیا

## حضرت عثمان ذوالنورين رضى اللهعنه

اور ان میں سے ایک حیاء کا خزانہ اہل صفا میں سب سے زیادہ عبادت گزار رضائے اللی کی درگاہ سے تعلق رکھنے والے ادر حضرت محمصطفے علیقی کے طریق سے مزین حضرت ابو عمرعثان بن عفان میں کہ تمام معاملات میں ان کی فضیلتیں آشکار اور فضائل ظاہر میں ۔ حضرت ابو عمرعثان بن عفان میں کہ تمام معاملات میں ان کی فضیلتیں آشکار اور فضائل ظاہر میں ۔ حضرت عبداللہ بن رباح اور ابوقا وہ روایت کرتے ہیں کہ حرب الدار (حضرت عثان کے گھر کے چالیس روز کے محاصرہ کے بعد آپ کی شہادت کا واقعہ ہونے ) کے دن ہم آپ سنجال کئے ۔ حضرت عثان نے فرمایا ''جو محص ہتھیار نہ اٹھائے وہ اللہ کے راہ میں میری سنجال لئے ۔ حضرت عثان نے فرمایا ''جو محص ہتھیار نہ اٹھائے وہ اللہ کے راہ میں میری مکیت سے آزاد ہے' سے اور ہم لوگ خوف کی صالت میں باہر نکلے تو حضرت حسن بن علی ہمیں راستہ میں طے ۔ ہم بھی ان کے ساتھ حضرت عثان کے یاس لوٹ آئے تا کہ جان

علیں کہ حضرت میں بن علی کرم اللہ وجہ کس مقصد کے پیش نظر آپ کے یاس آ رہے ہیں۔ حضرت حسن اندرآب کے پاس آئے تو آپ کوسلام کیا اور اس مصیبت پراظہار افسوں و ہدردی کرتے ہوئے عرض کیا کہ''اے امیر المونین' میں آپ کے فرمان کے بغیر مسلمانوں پرتلوارنہیں تھینچ سکتا اور آپ امام برحق ہیں مجھے تھم فرمائے تا کہ اس قوم کی پیہ مصيبت آپ سے دفع كردول' تو حضرت عثمانًا نے آپ كوجوا بافر مايا ''بَسا ابن أنجسي إِرْجِع وَاجِلِس فِي بَيتكَ حَي يَاتِنيَ اللَّهُ بِآمِرِه فَلاَ جَاجَةَ لَنَا فِي اِهْرَاق المبيماءِ ''(اےمیرے بھتیج الوٹ جاؤاورایے گھر میں بیٹھ جاؤحتی کہ اللہ تعالی اپناتھم بھیج دے ہم خون بہانے کی ضرورت محسوں نہیں کرتے )اور پیہ بات خلت کے درجہ میں مصیبت کے وار دہونے کے دفت سلیم ورضا کی علامت ہے،جیسا کہنمر ولعین نے آگ بھڑ کائی ادر حضرت ابراہیم علیہ السلام کواس میں بھینکنے کے لئے تنجنیق کے پلڑے میں رکھا تو حضرت جبرئيل عليه السلام نے حاضر ہو کر يو چھا كە" "ھَالُ لَكَ مِنْ حَاجَةٍ "( كيا آپ كوكو كَي حاجت ہے؟) تو آپ نے جواب دیا ''امّسا الیک فلا ''(تیری طرف تومیری کوئی حاجت نہیں ) حضرت جرئیل نے عرض کیا تو پھر اللہ تعالی سے امداد طلب سیجے تو آپ نے فرمایا "تحسبی مِن سوالی عِلَمه بی لِی " (میرے حال کے لئے اتنا ہی کافی ہے کہ وہ میرے سوال کو بذات خود جانتا ہے ) یعنی اللہ بزی اچھی طرح جانتا ہے کہ مجھ پر کیا ہیت رہی ہےاوروہ میرے حال کو مجھ سے بھی بہتر طور پر جانیا ہے۔اس لئے مجھے سوال کرنے کی ضرورت نہیں اے معلوم ہے کہ میری بہتری کس چیز میں ہے؟ پس اس جگہ حضرت عثان کی بالكل وبى حالت ہے جو مجنجنق میں حضرت ابراہیم علیہ السلام كی تھى اور (سبائى ) باغیوں كا اجماع بمنزله آتش نمر دد کے تھا اور حضرت حسنؓ یہاں حضرت جبرئیل علیہ السلام کے قائم مقام تھ(فرق پیے کہ) حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اس مصیبت سے نجات یا گی اور حضرت عثمانٌ اس مصیبت میں شہید ہو گئے اور ظاہر ہے کہ نجات کا تعلق بقاہے ہے اور

ہلاکت کا تعلق فنا سے ہے اور بقا وفنا کی تفصیل ہم قبل ازیں بیان کر چکے ہیں۔ پس گروہ صوفیاء مال و جان کوراہ خدا میں قربان کردینے اپنے تمام امور کو خدا تعالیٰ کے سپر دکر دینے اور عبادت میں اخلاص کے طریقے میں حضرت عثان میں کی اقتدا کرتے ہیں۔ آپ در حقیقت شریعت اور حقیقت میں امام برحق ہیں اور طریقت کی تر تیب میں آپ کی محبت بالکل ظاہر ہے۔

# حضرت على كرمالله وجه

اور انبی صحابہ میں ہے حضرت مصطفیٰ عظیہ کے بھائی بحرابتلاء کے غریق آتش ولايت كےسوخته اورتمام اولياءواصفياء كےمقتداءا بولحن على بن ابي طالب كرم الله وجهه میں۔طریقت میں آپ کی شان بڑی عظیم اور درجہ بہت بلند ہے۔اصول حقیقت کی باریک ودقیق عبارتوں کے بیان کرنے میں آپ کو پورا حصہ حاصل تھا۔ یہاں تک کہ حضرت جنید رحمة الله علي قرمات بيل كه "سيخنا في الأصول والباء عَلَى المُوتَضى ا (اصول حقیقت اور مصیبتیں برداشت کرنے میں ہمارے شیخ حضرت علی میں ) لینی طریقت اوراس کےمعاملات میں حضرت علیٰ ہمارے امام ہیں۔ اس لئے کہ اہل طریقت علم طریقت کواصل اصول کہتے میں اور مصیبتوں کو برداشت کرنا معاملات طریقت کہلاتا ہے۔ روایت میں آیا ہے کہ ایک شخص حضرت علیؓ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ''اے امیر المومنين! مجه كونى وصيت كيجة آب فرمايا "لا تجعلنًا أكبر شُعُلِك باهلك وَوَلَـدِكَ فَان يَكُ اَهُلُكَ وَوَلَدُكَ مِن اَوْلِياءِ اللَّهِ تَعَالَىٰ فَإِنَّ اللَّه لاَيَضْيعُ اَوُلِيَساءَ فَعاِنَ كَانُواَعداء اللَّهِ فَمَا هَمُّكَ وشُغلُكَ لَاعداء اللَّهِ ''(ثَمَا يُن يَوْن بچوں میں مشغول ہونے کوسب سے بڑا کام نہ بنانا کیونکہ اگر تیرے بیوی بیجے اللہ تعالی کے دوستوں میں ہے ہیں تو اللہ تعالیٰ اپنے دوستوں کو بھی ضائع نہیں کرتالیکن اگر وہ اللہ تعالیٰ کے دشمنوں میں سے ہیں تو اللہ تعالیٰ کے دشمنوں میں مشغول ہونااوران کافکر کرنا تیرے لئے

سی طرح بھی درست نہیں ) اور اس مسلے کا تعلق غیر اللہ سے دل کے قطع تعلق کے ساتھ ہے كونكه الله تعالى اين بندول كوجس طرح حابها باس طرح ركهتا ب-جيبا كه حفرت موى عليه السلام حضرت شعيب عليه السلام كي صاحبز ادى اپني بيوى كوايك وقت مشكل ترين حالت میں چھوڑ کر خداد ندتعالی کے سپر دکر گئے تھے اور حضرت ابراجیم علیہ السلام نے حضرت ہاجرہ سلام الله علیہااور حضرت اساعیل علیہ السلام کواٹھایا اور بے آب و گیاہ زمین میں لے جا کر خدا تعالیٰ کےسپر دکر دیا تھااوران میں مصرف رہنے کواپنا شغل نہ بنایا اوراینے دل کو کمل طور یرحق تعالیٰ ہے وابستہ کرلیا۔ یہاں تک کہاللہ تعالیٰ عز وجل پر تمام معاملات میں بھروسہ کر لینے کی وجہ ہے اس بظاہر نامرادی کی حالت میں بھی انہوں نے دونوں جہانوں کی مرادیں حاصل کرلیں اور پیے بات بالکل اس قول کے مشابہ ہے جو حضرت علیؓ نے اس سائل کے جواب میں فرمایا تھا کہ جس نے آپ سے دریافت کیا تھا کہ یا کیزوترین کام کونسا ہے؟ تو آب نے ارشادفر مایاتھا ''غَنِهاءُ القَلُب باللّٰه ''(ول کوالله ے لگا کرغیرے بے برواہ ہوجانا) جودل اللہ تعالیٰ کی محبت ہے مالا مال ہود نیا کا نہ ہونا اس کوتھاج نہیں کرتا اور دنیا کا ہونااس کیلئے خوثی کا باعث نہیں بنآ۔اس معنی کی حقیقت سے فقراورصفوت کی حقیقت واضح ہوجاتی ہے جس کا ذکراس ہے قبل ہو چکا ہے۔ پس اہل طریقت کو جائے کہوہ عبارات کی حقیقتوں اشارات کی بار یکیوں ، دنیاو آخرت ہے بے برواہی ادر تقتر برالہی برنظرر کھنے میں آ ب ہی کی اقتدا کریں اور آپ کے کلام کے لطا نف شار میں آنے سے کہیں زیادہ ہیں اور اس كتاب بين ميراطريق اختصار كاب\_وبالله التوفيق\_

#### آڻھوال باب

رسول الله علی کے خاندان میں سے صوفیا عکے انکہ پینجر علی الله علی الله علی الله علی الله کا تکہ پینجر علی ہے کہ اس خاندان کے لوگ وہ ہیں جواز لی ودائی تقدیں و پاکیزگی کے ساتھ مخصوص ہیں ان ہیں سے ہرا کی کوطریقت کے معاملات میں پوری دستری حاصل تھی اوران میں سے عام و خاص سب ہی اہل طریقت کے پیشوا ہوئے ہیں۔ میں انشاء اللہ ان ہیں ہے ایک گروہ کے حالات بیان کروں گا۔

#### سيدنا حضرت حسن رضى الله عنه

ان میں سے ایک جگر پارہ رسول الد عظامیہ حضرت علی کے دل کے پھول اور حضرت فاظمۃ الزہرارضی اللہ عنہا کی آنھوں کی ٹھنڈک ابو جمہ حسن بن علی کرم اللہ وجہ بیں جن کوطریقت میں نظر کامل اور تصوف کی باریکیوں کو بیان کرنے میں پورا حصہ حاصل تھا یہاں تک کر آپ نے اپنی وصیت میں فرمایا تھا ''علیہ کے بعد فظ اسّو ایو فیان الله مطلع علی الضمائو '' (باطن کے اسرار کی حفاظت کروکیونکہ اللہ تعالی دلوں کے بھیدوں کو جانے والا ہے ) حقیقت اس کی بیہ کہ بندہ کو باطن کے اسرار کی حفاظت کا حکم بھی اسی طرح دیا گیاہے جس طرح کے خطاہری احوال کی حفاظت کا بس اسرار باطن کی حفاظت بیہ کہ اندہ علی راسوی اللہ ) کی طرف توجہ نہ کر ہاور احوال ظاہر کی حفاظت سے ہے کہ اپنی باگ اللہ تعالیٰ کی مخالفت سے موڑ لے چنانچے روایت میں آتا ہے کہ جب گروہ قدر سے نے غلبہ اللہ تعالیٰ کی مخالفت سے موڑ لے چنانچے روایت میں آتا ہے کہ جب گروہ قدر سے نے غلبہ حاصل کیا اور معتز لہ کا نہ جب دنیا میں کہا۔

بِسْمِ اللَّهِ الرحمٰن الرحيم السَّلامُ عَلَيْكَ يَابُنَ رَسُّوُل اللَّهِ وَقرةَ عَيُنِهِ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَوَ كَاتُهُ امَّا بعد!

فَإِنَّكُمُ مَعَاشِرُ بَنِي هَاشِم كَالْفُلُكِ الجَارِيَةِ فِي بَحُرِلُّجيّ وَمَصَابِيحُ الدُّجي وَاعْلاَمُ الهُديٰ وَالْائمَةُ القَادَةِ الذِيْنِ مَنْ تَبعَهُم ' نَجِي كَسَفُينَةِ نُوُحٍ فِ المَشْحُونَةِ الَّتِي يَوُّلُ اَليْهَا المُؤمِنُونَ وَيَبرُ و افِيها المتُمسِكُونَ فِيمَا قِوُلُكَ يَـابُـنَ رَسُّـول اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلِيهَ وسَلَّمَ عِنْدَ حَيْرَ تِنَا فِي القَدُر وَاحتِلاَفِنَا فِي الاستِطَاعةِ لِتُعَلِّمنَا بِمَا تَاكِدُ عَلَيهِ رايكَ فَإِنَّكُمْ ذريَةٌ ' بَعُضُهُا مِن بَعْض بعلْمِ اللَّهِ عَلِتُم وَهُوَ الشَّاهِدُ عَلَيْكُمُ وَانتُم شُهَداء اللَّهِ عَلَى الناس وَالسَّلامَ ترجمه: -الله كے نام سے شروع كرتا ہوں جو ہزامهر بان نہايت رحم كرنے والا ہےا بے رسول برکت ہو۔اس کے بعداے گروہ بی ہاشم! آپ لوگ بحریر امواج میں جاری کشتی کی طرح روثنی کے جراغ مدایت کے جھنڈ ہاوروہ امام ورہنما ہیں کہ جوبھی ان کی ابتاع کرے وہ نجات یا جائے اور آپ لوگ حضرت نوح علیہ السلام کی کشتی کی طرح ہیں کہ اہل ایمان اس كى طرف رجوع كرتے اوراس ميں بيٹھنے والے نجات ياتے ہيں \_پس اے رسول التعطیف کے فرزند ارجمند! تقدیر کے بارے میں ہماری حیرت اور استطاعت کے بارے میں ہمارے اختلاف میں آپ کی کیارائے ہے؟ تا کہ میں معلوم ہوجائے کہ آپ کی رائے کس بات برقائم ہے کیونکہ آینسل درنسل انبیاء کرام کی اولا دہیں،اللہ تعالیٰ کے علم ہے آپ کو تعلیم دی گئی ہےوہ اللہ آپ کا محافظ ونگہبان ہےاور آپ لوگ اللہ کی طرف ہے لوگوں پر ع**حواه بي**روالسلام

جب بيخط حفرت حسن كي خدمت مي پينچانو آپ نے بيجواب لكھا

#### بسم الله الرحمن الرحيم

امابعد!

فَقَدِ انتهى إلى كتابُكَ عِند خيرتِكَ وحَيرةِ مَنُ زَعَمُتَ مِنُ أُمَّتِنا وَالذَى طلب رَاي مَنُ لَمُ يُومِن بالقدِرِ خيره وشَّرِه مِنَ اللَّهِ تَعَالَىٰ فَقَدْ كَفَرَ وَمَنُ حَمَلَ المَعَاصِي عَلَى اللَّهِ فَقَد فَجَرَ إنَّ اللَّهِ لاَبُطَاعُ باكراه وَلاَ يُعُصىٰ بغلبة وَلاَ يمهِلُ العباد فِي مُلِكه وَلَكِنَّ المالِكَ لِمَا مَلَكَهُم وَالقادِر عَلَىٰ مَا عَلَيه قَدُرهُم فَإِن التحرُو بالطَاعَةِ لَمُ يَكُن لَهُم صَادًا وَلالَهُم عنها مَانِعًاوَإِنُ عَلَيه قَدُرهُم فَإِن ايتحرُو بالطَاعَةِ لَمُ يَكُن لَهُم صَادًا وَلالَهُم عنها مَانِعًاوَإِنُ اتَوْا بِالمَعصِيَّة وَشَاءَ أَنُ يَمُنُ عَلَيهِم فَيَحُولُ بَيْنَهُم وَبَين مَا فَعَلَ وَ إِن لَمْ يَفُعَلُ فَلَ إِلَى اللهُ عَلَيها الْجَبَاراً وَلا الزامُهُم اكراها إيَّاهَا حتبا جِه عَلَيهم أَن عَمَلُهُم عَمَلَيها إجْبَاراً وَلا الزامُهُم اكراها إيَّاهَا حتبا جِه عَلَيهم أَن عَمَلُهُم وَمَكَنَهُم وَجَعَل لَهم السبيلَ الْيَاخِذِمَا دَعَاهُم اللهِ وَتركِ مَانَههُم عَمَلُهُم وَمَكَنَهُم وَجَعَل لَهم السبيلَ الْيَاخِذِمَا دَعَاهُم اللهِ وَتركِ مَانَههُم عَمَد وَلِلهِ العجة البالغة. والسلام

ترجمہ: (شروع اللہ کے نام سے جو ہزام ہربان نہایت رقم کرنے والا ہے امابعد
آپ کی اور ان لوگوں کی کہ جن کوآپ ہماری امت میں بچھتے ہیں '' حیرانی کے بارے میں
آپ کا خط جھے بڑتے گیا۔ اس مسلد کے متعلق میری رائے ہیہ کہ جو تحض اس بات پر ایمان
نہیں رکھتا کہ ہر نیک اور ہرے کام کی تقدیر اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہوہ کا فر ہاور جس
نے گنا ہوں کو اللہ تعالیٰ کے ذمہ لگایا وہ فاجر و گمراہ ہے نہ تو اللہ تعالیٰ کی اطاعت جبرا کی جاتی ہے اور نہ بی اس کی نافر مانی کسی مجبوری کے تحت کی جاتی ہے اور نہ بی وہ اپنی مملکت میں
اپندوں کو مہلت و بتا ہے۔ تا ہم وہ ان تمام چیزوں کا مالک ہے جن کا اس نے اپنی بندوں کو مہلت و بتا ہے۔ تا ہم وہ ان تمام چیزوں کی اللک ہے جن کا اس نے اپنی بندوں کو مالک بنایا ہے اور ان سب چیزوں پر اس کی قدرت ہے جن پر اس نے اپنی بندوں کو مالک بنایا ہے اور ان سب چیزوں پر اس کی قدرت ہے جن پر اس نے اپنی بندوں کو وادر بنایا ہے لہذا اگروہ اطاعت کا ارادہ کریں تو وہ ان کورو کتا یا فرمان بر واری کر نے وان

کے اور معصیت کے درمیان حائل ہو جاتا ہے اور اگر وہ ایسا نہ کرے تو اس نے ان کو معصیت پرنہ تو مجبور کیا ہے۔ اس نے تو معصیت پرنہ تو مجبور کیا ہے۔ اس نے تو ان پر بیسب پچھ بتا کراپی جمت قائم کر دی ہے کہ انہیں کسی کام کے کرنے یا نہ کرنے کی قوت بخش دی گئی ہے اور ان کے لئے اس امر کے اختیار کرنے کی جس کی اس نے انہیں دعوت دی ہے اور اس کام کے ترک کرنے کی جس سے اس نے انہیں منع کیا ہے آسانی پیدا کردی تھی۔ اور اللہ تعالی کی جمت ہی عالیہ ہے۔ والسلام

اس کا مطلب ہے ہے کہآ ہے نے جوانی اوران لوگوں کی جنہیں آپ حضور علطے کی امت میں سمجھتے ہیں تقدیر کے مسئلہ میں حیرت واستعجاب کے بارے میں ہماری رائے وریافت کی ہے تو اس مسلمیں ہماری رائے تو یہ ہے کہ جو خص خیرا در شرکی تقدیر کواللہ تعالیٰ ک طرف سے تسلیم نہیں کرتا وہ تو کا فر ہے اور جو گناہ کواس کے ذمہ لگاتے ہوئے کہتا ہے کہ الثدتعالى نيتهمين نافر مانيول يرمجيور كيابية وه فاسق وفاجر بيعني تقتريركا ائكار قدرييكا ند بب ہاور معاصی کواللہ کے ذہبے لگا تا جربیا کا ند بب ہالاتکہ بندہ اللہ کی دی ہوئی طاقت کےمطابق اپنے اعمال میں خودمخار ہے اور ہمارا اہل سنت و جماعت کا ندہب قدر رہے اور جربیے کے درمیان ہے .....اوراس خط کو قل کرنے سے میرا (حضرت علی جویری)مقصود صرف ای قدر تھالیکن بورا خطاس لئے درج کردیا کہ وہ فصاحت وبلاغت کا ایک شاہکار ہے اوریسب با تیں اس لئے میں نے بیان کر دی ہیں تا کہتہیں معلوم ہوجائے کہ حضرت حسنؓ حقائق معرفت اوراصول طریقت کے کس بلند درج پر فائز تھے کہ حضرت حسن بھری جیسا بلندیابیعالم بھی اس طرح کے دقیق مسائل اوراشارات میں آی گی طرف رجوع کرتا تھا۔ اورایک حکایت میں میں نے ویکھا ہے کہ حفزت امام حسن کوف میں اینے مکان ک وہلیز پرتشریف فرما تھے کہ ایک ویہاتی آب کے باس آیا اور آپ کو اور آپ کے ماں باپ کو گالیاں بکنے لگا۔ آپ اٹھے اور فر مایا اے اعرابی التجھے بھوک تگی ہے یا پیاس یا کوئی

## سيدنا حضرت حسين رضى اللهءنه

اورخود حضور علی کھنوں کے بل چل رہے ہیں۔ جب میں نے یہ کیفیت دیکھی تو میں نے كَهَا "نِعْمَ الجَمَلُ جَمَلُكَ يَا اَباعبدالله "(الصحينُ آيكا اونث بهت بي ارجِعام) يه س كر يغبر الشيخية فرمايا "نِغمَ الراكِب هو يَا عُمَر "(اعِمرٌ ايه واربحي توبهت احِهاب) طریقت میں آپ کے بہت سے لطا نف اور بے ثار رموز اور برحکمت اقوال میں اور آپ کے بارے میں یہی روایت بیان کرتے میں کہ آپ نے فرمایا ''اَشُفَ فَ الانحُوان عَلَيْك ديسنكَ "( بھائيوں سے بھی زيادہ تچھ پرشفقت كرنے والا تيرادين ہے ) کیونکہ دین کی متابعت میں ہی انسان کی نجات اور دین کی مخالفت میں اس کی موت و ہلاکت ہے پس عقمند آ دی وہ ہے جوایے مشفقوں کے فرمان کے مطابق عمل کرے اورایے اویران کی شفقت کوقبول کرتے ہوئے ان کی مخالفت سے اجتناب کرے اور بھائی وہ ہے جو دوسرے بھائی کونھیجت کرے اور اپنی شفقت کا دروازہ اس پر بند نہ کرے اور میں نے حکایات میں بڑھا ہے کہ ایک دن ایک شخص آپ کے پاس آیا اور کہنے لگا''اے رسولٰ الشَّعَالِيُّ كَصاحِر ادم مِن اللَّهُ دروايش آدى مول أورصاحب اولا دمول مجھ آج كى رات کے کھانے کے لئے اپی طرف سے کچھ عنایت فر مائے۔حضرت حسینؓ نے اسے فر مایا بیٹھ جاؤ! ہماراروزینہ ابھی راہتے میں ہےابھی آ جائے گا ابھی زیادہ دیرنہ گذری تھی کہ لوگ آپ کے پاس حضرت امیر معاویة کی طرف سے پانچ تھلیاں لے کرآئے۔ ہر تھلی میں ایک ہزار دینار تھے لوگوں نے عرض کی کہ حضرت امیر معاویہ آپ سے معذرت حاہجے ہوئے کہتے تھے کہ یقھوڑی می رقم خرچ کیجئے پھراس کے بعداس سے بہتر امداد کی جائے گی۔حضرت حسینؓ نے اس درولیش کی طرف اشارہ کیا آوروہ یا پنچ تھیلیاں اسے عطافر مادیں ا، را اس ہے معذرت کی کہ تھوڑی در ہوگئی اور ریہ بے قدرساعطیہ ہے جو تحقیہ ملااگر مجھے علم ہوتا کہ بیرقم اتنی تھوڑی ہے تو میں تہیں انتظار کے لئے نہ کہتا۔ ہمیں معدور سمجھنا کہ ہم اہل بلا میں ہم دنیا کی تمام راحوں سے دست بردار ہو بھلے میں اور اپنی خواہشات کو کم کرکے

دوسروں کی ضرورتوں کے لئے زندہ ہیں۔ادرآپ کے مناقب اس فقد رمشہور ہیں کہ امت کے کسی فردیر یوشیدہ نہیں۔رضوان اللہ علیہ۔

#### حضرت زين العابدين رمته الشعليه

اور انہی میں سے نبوت کے وارث امت کے چراغ سیدمظلوم، امام مرحوم، عیادت کرنے والوں کی زینت اور اوتا د کی شمع حضرت ابوالحن علی زین العابدین بن حسین ين على ابن ابي طالب كرم الله وجهه بين - آب اسية دور من سب سے زياد و كريم اور عبادت گزار تھےاورمعرفت کے حقائق کو کھو لئے اور طریقت کے دقائق کو بیان کرنے میں مشہور تھا یک دفعہ لوگوں نے آپ سے استفسار کیا کہ دنیا وآخرت میں سب سے زیادہ سعادت مندكون ہے؟ توارثثادفر لمايُ 'مَـنُ إذا دَضِيَ لَمْ يَحْملهُ دَضَا عَلَى البَاطِل وَإِذَا سَخَطَ لَـمْ يسخوجه 'سَخطُه 'مِنَ المَحق ''(ووَحَض كه جسيخوَثي بهوتواس كيخوَثي اس كوباطل ير آ مادہ نہ کرے اور جب ناراض ہوتو اس کا غصہ اس کوحق سے باہر نہ نکال دے)متعقم الحال لوگوں کے کامل اوصاف میں ہے ہے اس لئے کہ باطل برراضی ہونا باطل ہے ادرغصہ کی حالت میں حق سے دست بردار ہوجا تا بھی باطل ہے اور مومن باطن کا ارتکاب کرنے والانہیں ہوتا .....اورروایات میں یہ بھی آیا ہے کہ سائیوں نے جب حضرت حسین بن علی کو مع آ ب کے عزیز وا قارب کے کر بلا کے میدان میں شہید کر و یا اور حفزت زین العابدین کے علاوہ کوئی باقی نہ رہا جوعورتوں کی تگرانی کرتا اور آپ بیار بھی تھے حضرت حسین ؓ آپ کوعلی اصغر کہتے تھے جب ان کو برہند پیٹھ (بے کجاوہ) اونٹول پر سوار کر کے ومثق میں بزید بن معاوية كما من لايا كيا توالك شخص في آب سي كها" كيف أصْحِبُ م يَسا عَلَي وَيَا اهَل بَيْستِ الموحمتِ "(احعلی اوراے الل بیت رحمت! آپ نے صبح کیے کی) تو آ بِ ئے جواب دیا''اصبحنا مِن قَوْمِنَا بِمَنزَلَةِ قَوْم موسیٰ مِنُ ال فرعوُنَ

اور دکایات بیس آتا ہے کہ بشام بن عبدالملک بن مردان ایک سال ج کے لئے آیا خانہ کعب کا طواف کرتے ہوئے جراسود کا بوسہ لینا چاہا تو لوگوں کے بجوم کی وجہ ہے کوئی داستہ نہ ملاتو منبر پر چڑھ کر خطبہ دینے لگائی دوران حضرت زین العابدین علی بن انحسین بن علی سمبحہ حرام میں تشریف لائے چاند ہے چہرے، روشن رخساروں اور خوشبودارلباس کے ساتھ آپ نے بیت اللہ کا طواف شروع کیا۔ آپ جب جمراسود کے قریب پینچ تو آپ کی ساتھ آپ نے بیت اللہ کا طواف شروع کیا۔ آپ جب جمراسود کے قریب پینچ تو آپ کی تعظیم کے لئے لوگوں نے جمراسود کے آس پاس کی جگہ خالی کردی، بشام نے کہا یہ نو جوان کون ہے؟ میں اس کونہ پیچا نیا۔ اس ہے مقصد اس کا یہ قاکہ اہل شام اس کونہ پیچا نیں اور نہیں اس کی خواہش کریں۔ فرز وق شاعر وہاں کھڑا تھا اس نے کہا ''میں اس کو خوب پیچا نیا بوں لوگوں نے بوچھا اے ابافر اس! جمیں بناؤ وہ کون ہے؟ کہ ہم نے اے بڑا برعب جوان دیکھا ہے، فرز وق نے کہا ''اچھا خوب کان لگا کر سنو میں اس کی صفت اور اس بارعب جوان دیکھا ہے، فرز وق نے شعر پڑھے۔

# قصيده

هذالبذى تَعْرِفُ البَطحاءُ وَطُنتَه والبَيْتُ يَصوِفه والحلِ والحرمُ عَلَى الله والحرمُ عَلَى الله والحرم على الله والمرابق من الله والمرابق من الله والمرابق عن الله والمرابق المرابق المر

هَذابن فاطمه الزهرا ان كنت جاهله وَبهجدهِ انبيهاء الملّه قَدُنُوتِهم بي فاطمة الزهرا كاصاحبزاده بها گرتواس ي تاواقف بهاوراس كه نا تا پرانبياء كاسلسله ختم كيا گيا به -

هَذا ابن حير عباد الله كلهم هذا التقى المنقى الطاهر والعِلم يالله كنام بندول من سي بهتر بندك اولاد ب يرتق باك باطن اور پا كيزه بدن ب يالله كنام بندول من سي بهتر بندك اولاد ب يالله مس ينجاب عن اشراقها الظلم يُبين نور الله حي عن نور طلعته موجاتى بي الله من الله عن الله ع

بعضُ حَيَاءً وَيعضى مِنْ مهابته فسما يُكلّمُ إلاَّ حِسيُن يبنسم وه حياء كسب نگاين جمكائر رہتا ہاورلوگ اس كے رعب سے نگاين نيجى ركھتے ہيں اوراس وقت بولتے ہيں جب و مُسكرار ہا ہو۔

يَسْمِى إِلَى ذُروَةِ الغِز التَّى قَصِرت عَنُ نِسِلِهَا عَربُ الاسلام العَجُمُ وه عزت كَاسِلِهِ سِرِيَبْ فِي السَّاسَ السَّرِ الْعَجُمُ كَمَامُ مُسَلَمان يَسْتَجَدُ سَقَاصَر إِيلَ إذا دائسه وقسويسش قال قائلُها الى مكسارَمُ هَذَا يَسْتَهِى الكرمُ قبيلة قريش اسد وكي كراعتر اف كرتا ب كراس يرجود وكرم كى انتها موچكي بِ

مَّنُ جَـذُهُ وان فيضل الانبيساليه و فيضلُ امتِسِهِ وَأَنْتَ لَسَهُ الامَسُمُ

اس کنانا کامقام تمام انبیاء سے افضل ہے اور ان کی امت کوتم ام امتوں پر فضیلت حاصل ہے۔ اسکساد لے مبسکہ عرف ان راحت ہ قریب ہے کہ حطیم خود بردھ کر اس کے ہاتھوں کی خوشبوکو چوم لے جب وہ اسے چومت کیلئے بردھتا ہے۔

فِی کفِے محیوران ریحها عبق" مِنْ کف اروع فی ارئیسه شمتم اس کے ہاتھ میں بری خوشگوارخوشبووالی بیدمشک کی چھڑی ہے۔

سَهلُ الحليقةِ لاَيحفيٰ بوادره يرينه اثنان حسن المحلق والشَيْم وهايبارم مزاجَ بكراس كاغصه بخطرب حن سيرت اور حن صورت اس كازينت بيل مشتقة عن رسول الله بتعتبه لجابت عناصره والمخيم والشِيم الكي سعت عناصره والمخيم والشِيم الكي صفات مشتق بيل اوراس كعناصرا نتا أن عده اور باكره بيل فَلْيُس قُولُكَ مَنُ هذا؟ بضائره المعرف من الكوت والعجم تيرااس كو يجيان ناركر تي موت "يكون بن كمنا الكوت من كاسب بين كراس كو يوراعرب وجم يجيان الهواس كالمنات والعجم كيان الكوت والعجم كراس كو يوراعرب وجم يجيان الهوات الله المنات المنات المنات والعجم كراس كو يوراعرب وجم يجيان الهوات المنات المنات المنات والعجم كراس كو يوراعرب وعم يجيان الهوات المنات كو يوراعرب وعم يجيان الهوات المنات المنا

كلِتَ يَديهِ غيبات عَمَ نفعُهُ العَدَم العَدَمُ العَدَمُ العَدُمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدُمُ العَدُمُ العَدُمُ العَدُمُ العَ

عَمّ البريه بالاحسان فالقشعَتُ عن العناية والاملاق والطلم تلوق بران كاصان عام به بسلاحسان فالقشعَتُ عن العناية والاملاق والطلم تلوق بران كاصان عام به بس ان كامتا بنهم لايُدا ينهم قبوم وأن كرم كوئي جوان رسخاوت على ان كامتا بله بيس كرسكا اوركوئي قوم ان كمقام تكنيس بي على على المحتلم المغيوث إذا مَا أَزِمَة ازمَتَ وَالاسد الله والشرى والباس محتلم

جب قط سالی ہوتواس کے ہاتھ موسلادھا بارش ہیں اور جب لوگ جنگ میں جتلا ہوں تو وہ ایک شہری طرح ہیں۔ ایک شہری طرح ہیں۔

مِنُ معشرٍ حُبَهُم دین و بُغضُهُم کفر وقر بُهم منجا و مُعتصم وهاس گروه کفرد بین جس کی محبت دین بعض کفرادران کا قرب باعث تحفظ و تجات ہے۔ اِنَّ عُدَّ اهل التقی کانوا اَئمتَّهُم ُ اَوْ قِیل مَن حیواهل الارض قِیلَ هِم اگر دنیا کے تمام اہل تقوی کو شار کیا جائے تو بیان کے مقتدا بیں اورا گر یو چھا جائے کہ زمین والوں میں بہتر کون ہے قوانمی کانام لیا جائے گا۔

سَيَّان ذالک إِن الروا وإِن عَذَمُوا لايَنْ قُصُ العُسر بسطًا مِن اَكْفِهم النَّسر بسطًا مِن اَكْفِهم الرار بوتايانه بونا دونوں برابر بِيَّنَى ان كَ باتھوں كى كشادگى كو كمنبيس كرتى \_

مال دار ہوتا یانہ ہوتا دولوں برابر ہے کی ان کے ہا ھوں کی تشادی لوم بین لری۔
السلّب فَضَله عَرَمُ وَشَرفَة جَریَ بِذَلِک لَه فی اللوح والقلم
ان کوفضیات اور بزرگی اللہ تعالی نے اپنے فضل وکرم سے دی ہے اور لوح وقلم میں اس کے احکام جاری کردئے ہیں۔

مُقَدم ' بَعُدَ ذكر اللّهِ ذكرهم في كُل بدء ومختوم ' بهِ الكلّم بريز كابتداء وانتِها من الله عندان كاذكرى مقدم بـ

مَنُ يَعرفُ اللّه ؛ يَعرِفُ اَوَلِيتَه ، والمدين مِن بيت هذا مَالَه ؛ الامَمُ جو شخص اللّه كو پيچانتا ہے وہ ان كى اوليت كوجھى پيچانتا ہے كه پورى امت كودين ان عى ك گھرانے سے ملاہے۔

ایِ القبائیل لیست فی رقابھم اِمَسالاَبَساء هدا اَوُلَسه ' نِعَم عرب کا کونیا قبیلہ ہے جس کی گردن اس کے یااس کے بزرگوں کی دی ہوئی نعتوں سے جھک نہ گئی ہو۔

اسی طرح فرزوق نے حضرت زین العابدین رحمته الله علیه کی تعریف میں چند

اشعار پڑھاور آپ کی اور پیغبر علیہ کے خاندان والوں کی خوب تعریف کی بیان کر ہشام اس پر سخت ناراض ہوا اور مکہ و مدینہ کے درمیان ایک مقام صفان میں اس کوقید کر دینے کا حکم ویا۔ بی خبر جب لوگوں نے حضرت زین العابدین کے سامنے عرض کی تو آپ نے بارہ ہزار درهم اس کے پاس لے جانے کا حکم ویا اور فر مایا کہ اے کہدوینا کہ اے ابا فراس ہمیں معذور سمجھنا کہ ہم اہل بلا ہیں۔ اس سے زیادہ رقم تمہارے پاس نہیں بھیج سکتے فرزوق نے وہ رقم واپس کر دی اور کہلا بھیجا کہ اے بیغبر خدا کے بیٹے! میں نے حصول دولت کے لئے بادشاہوں اور امراء کے لئے بڑے اشعار کہے ہیں اور ان کی تعریف میں جھوٹ اور مبالغہ بادشاہوں اور امراء کے لئے بڑے اشعار کہے ہیں اور ان کی تعریف میں جھوٹ اور مبالغہ کے محبت میں ان جھوٹی مدائے کے کفارہ کے طور پر کہے ہیں۔

جب بیہ بیغام حضرت زین العابدین کی خدمت میں پہنچا تو آپ نے فرمایا ' نیہ درہم واپس لے جاؤ۔ اوراس سے کہو کہ اے ابوفراس! اگر تمہیں ہم ہے محبت ہے تو پھراس بات کو پسندنہ کرو۔ کہ ہم جو چیز و سے چکے اورا پی ملکیت سے نکال چکے ہیں اسے واپس لے لیس۔ حضرت کا یہ بیغام من کر فرز وق نے وہ رقم قبول کرلی۔ آپ کے فضائل ومنا قب اس سے کہیں زیادہ ہیں کہ انہیں جمع کیا جاسکے۔

## سيدنا حضرت محمد با قررصنالله عليه

اور انبی ائمہ اہل بیت میں سے اہل معاملہ کی جمت ارباب شاہد کی برھان اولا و میں اللہ اللہ کی برھان اولا و نبی اللہ کے امام اور حضرت علی کی نسل میں برگزیدہ حضرت ابوجعفر محمد بن علی بن حسین بن علی بن ابوطالب الباقر کرم اللہ و جہ بھی ہیں۔

یہ ہیں کہ آپ کی کنیت ابوعبداللہ ادرلقب باقر تھا۔ آپ کتاب اللی کے لطیف اشارات ادرعلوم دینیہ کے رموز بیان کرنے میں فاضل مقام کے حامل تھے۔ آپ کی

کرامات مشہور، دلائل معروف اور براهین روش بیں کہتے ہیں کدایک دفعہ کی خلیفہ نے آپ کوتل کرنے کے ارادہ سے آپ کے ماس آ دمی بھیج کرآپ کو بلوایا۔ جب آپ تشریف لائے تو خلیفہ نے فوراً آپ ہے معافی ما تک لی اور عزت واحتر ام سے مدید پیش کر کے آپ کورخصت کر دیا درباریوں نے سوال کیا اے بادشاہ! آپ تو ان کوتل کرنے کا ارادہ رکھتے تھے لیکن ان کے ساتھ یہ اچھاسلوک دیکھ کرتو ہم جمران رہ گئے ہیں۔ آخراس کی کیا وجہ ہے بادشاہ نے جواب دیا۔ جب آپ میرے سامنے تشریف لائے تو میں نے دیکھا کہ آپ کے داکیں باکیں دونوں طرف دو ثیر موجود ہیں اور جھے کہدرہے ہیں کہ اے بادشاہ اگرتم نے حضرت کے قل کا قصد کیا تو ہم تمہیں ہلاک کرویں گے .....اور آپ ہی کے بارے میں روايت بكرة عين تعالى كارشاد "فَمَنُ يَكُفُرُ بالطَّاغوتِ وَيَوْمِنُ بَاللَّهِ" (بیں جو تخص شیطان کا کفر کرے اور اللہ پر ایمان لائے ) کی تفسیر کرتے ہوئے فر مایا ' 'مکل مَنْ شَغَلَكَ عَنُ مطالعت المحق فَهُوَ طاغوتُكَ (جو پُيزِ بَعَى كَقِيمُ طالع حَلَّ سے باز رکھےوہ تیراشیطان ہے)ابتم غور کروکہتم اللہ تعالی ہے کس چیز کی وجہ سے لاتعلق اور عجاب میں ہو کہ اگر اس چیز اور حجاب کوتر ک کر دونو مکاشفہ الٰہی تک تمہیں رسائی حاصل ہو جائے اورتم حق ہےممنوع ادر مجوب نہ رہواور جوشخص مشاہدہ حق ہے روک دیا گیا اسے قرب حق کا دعویٰ نہیں کرنا جائے۔

آپ کے خصوصی عقیدت مندوں میں سے ایک شخص بیان کرتے ہیں کہ جب
رات کا ایک حصد گزرجا تا اور آپ اور ادوو ظائف سے فارغ ہوجاتے تو اپنی مناجات میں
اونچی آواز سے بول عرض کرتے۔ اے میرے معبود! اے میرے آقا رات آگی اور
بادشا ہوں کے تصرف کی حکومت ختم ہوگئی اور آسان پرستارے نمودار ہو گئے اور سب لوگ
نیند کی حالت میں معدوم ہو گئے اور لوگوں کی زبانیں خاموش ہوگئیں اور ان کی آئے اور اپنی ہند
ہوگئیں اور لوگ مخلوق کے دروازوں سے بھاگ گئے اور خاندان بنوامیة رام پا گئے اور اپنی

خواہشات کو چھیالیا اور اینے درواز ہے بند کر کے ان برمحافظ مقرر کر دیئے اور جولوگ ان ہے اپنی ضرورتیں وابسۃ کئے ہوئے تھے۔انہوں نے اپنی حاجتیں چھوڑ دیں کیکن بارغدایا! تو زنده ہے اور ہمیشدر ہے والا اورسب کچھ جانے والا ہے اونگھ اور نیند تیری ذات پر طاری نہیں ہوسکتی۔ جوشخص تخصےان صفات کے ساتھ نہ پہیانے وہ کسی نعمت کامستحق نہیں ۔اےوہ ذاہ کہ کسی کام کے کرنے سے مجھے کوئی طاقت نہیں روک عتی اور ہر پکارنے والے پرتیری رحت کے دروازے کھلے ہیں اور جو شخص تیری حمد و ثنا کرتا ہے اس پر تیرے خز انے فدا ہیں تو ۔ وہ داتا ہے کہ کسی سائل کوخالی لوٹادینا تجھے زیبانہیں مومنوں میں سے جوشخص تیری بارگاہ میں دُعا كُرْمًا ہے زمين وآسان كى مخلوق ميں ہے كوئى بھى اسے سوال كرنے سے رو كنے والا نہیں ۔ بار خدایا ہم دنیا کی کسی چیز ہے آ رام کیسے یا سکتے ہیں جب کے موت، قبراور حساب کو ہم یاور کھتے ہیں۔ پس میں تجھ ہی ہے ما نگنا ہوں کیونکہ میں تجھے واحد جانتا ہوں اور تجھ ہی ے طلب کرتا ہوں کیونکہ صرف تجھے ہی پکارتا ہوں کہ موت کے وقت وہ راحت عطا کر جس میں عذاب نہ ہوں اور حساب کے وقت وہ خوشی عطا فر ماجس میں تکلیف نہ ہو( راوی بیان كرتا ہے كه ) آپ ريسب باتيں كہتے ہوئے روتے جاتے تھے يہاں تك كه ايك رات میں نے آپ سے عرض کی کداے میرے اور میرے آباؤ اجداد کے آتا! آپ اس گریہ وزاری اور نالہ وشیون میں کب تک لگےرین گ؟ آپ نے فرمایا اے دوست! حضرت يعقوب عليه السلام كاتوا يك يوسف مم موا تعاتو آب اس قدرروئ كرآب كي آئكيس سفيد ہوگئیں اور آپ نابینا ہو گئے تھے جب کہ میں نے اپنے باپ حضرت حسین کے ہمراہ اٹھارہ اشخاص اور دوسر ہے شہدا کر بلا کو کھویا ہے لہذا میں اس ہے کم تونہیں رؤوں گا کہان کے فراق میں اپنی آئکھیں سفید کرلول ..... آپ کی سیمنا جات عربی میں فصاحت و بلاغت سے بھری ہوئی ہے لیکن طوالت کے خوف ہے میں نے اس کے فاری میں معانی بیان کر وئے ہیں تا که تکرارنه ہوالبتہ کسی دوہرے مقام پر انشاءاللہ سے بیان کر دوں گا۔

## سيدنا حضرت محمد جعفرر متدالله عليه

اورانمی میں سے سنت نبوی علیہ کے پوسف ،طریقت کی زینت ،معرفت کے تر جمان اورصفوت کے مزین حضرت ابومجمد جعفر بن محمد صادق بن علی بن حسین بن علی بن ابو طالب رضی الله عنهم بھی ہیں۔ آپ بڑے بلندحال۔ نیک سیرت اور ظاہر وباطن کے آراستہ و پیراستہ تھےتمام علوم میں آ ب کےعمدہ اورلطیف اشارات موجود ہیں۔ آ پ کلام الہی کی باریکیوں اور طریقت کے معانی سے واقفیت کی بنا پرمشائخ میں مشہور ہیں اور طریقت کے موضوع يرآب كى بهت ى تصانف مشهور بين \_آب كمتعلق روايت كرتے بين كه آب نِ فَرِ مَا يَا أُنْ مَنْ عَسَوَف اللَّه أَعُوضَ عن ماسواه '' (جس نے الله تعالی کو پیچان لیاوه غیراللہ سے منہ پھیرلیتا ہے) لینی عارف اللی وہ ہے جوغیراللہ سے منہ پھیر لے اور اسباب د نیا سے رشتہ تو ڑیے کیونکہ حق تعالی کی معرفت بعینہ غیراللہ کی عدم شناخت کا نام ہے اس الے کہ غیراللہ کی عدم معرفت اللہ تعالی کی معرفت کی وجہ سے ہوتی ہے اور غیر اللہ کی معرفت حق تعالی کی عدم معرفت کا سبب ہوتی ہے۔ یس عارف البی مخلوق سے الگ اور حق سے پوستہ ہوتا ہے غیر اللہ کی اس کے دل میں اتن بھی قد زہیں ہوتی کدان کی طرف دھیان دے . اوران کے وجود سے اس کوا تنااندیشہ بھی نہیں ہوتا کہ دل میں ان کی طرف دھیان دے اور ان کے وجود سے اس کوا تنا اندیشہ بھی نہیں ہوتا کہ دل میں ان کی یاد کو جگہ دے .....اور آب سے بى روايت كرتے بي كرآب فرمايا۔ "لا تَصِحُ العِبَادَهُ الا بالتوبَةِ لاَنَّ اللُّهُ تَعَالَىٰ قَدَّمَ التوبَة عَلَى العبادة كما قَالِ الله تبارك و تعالىٰ التَائِبُونَ السعَسابدون "(عبادت،توبدئي بغير محجنبين موتى كيونكه الله تعالى في اينادشاد "التسائيسون المعابدون عمل توبكو بادت يرمقدم ذكرفر ماياب )اس لئے كرتو برطريقت کے مقامات کی ابتدا ہے اور عبودیت ان مقامات کی انتہا ہے اور اللہ تعالیٰ نے جب

كَهَكَارون كاذكرفر مايا توانبيس توبدكاتكم وياچنا نجفر مايا " تُسوُبُوُ إِلَى السَلْسِهِ جَعِينُعًا أيُّهَا ٱلْمُونُومُونَ ''(اےایمان والواتم سباللہ کی جناب میں توبیکر و)اور جب رسول الله عظام الله كويا دكيا توعبوديت كے ساتھ يا دكيا اور فرمايا' فأؤ حلى إلى عَبْدِهِ مَا أو حلى ''(پس وحي کی اینے بندے کی طرف جو وحی کی ) اور حکایت ہے کہ حضرت داؤ د طائی رحمتہ اللہ علیہ آپ کے پاس حاضر ہوئے اور عرض کیا کہا ہے ابن رسول اللہ علیہ جھے کوئی تصبحت فر مائے کہ میر ا ول سياه ہو چکا ہے۔ آپ نے فرمايا اے ابوسليمان! آپ تو خوداينے زمانہ كے زاہد ہيں آ پ کومیری تقیحت کی کیا ضرورت ہے،انہوں نے عرض کی اے فرزند پنجم میں آپ کو تمام مخلوق پرفضیلت حاصل ہےاورسب کونصیحت کرنا آپ پر واجب ہے۔ آپ نے فر مایا اے ابوسلیمان میں اس بات سے ڈرتا ہوں کہ کہیں میرے نانا یاک قیامت کے دن میرا دامن نہ پکڑلیں کتم نے میری اطاعت کاحق کیوں نہیں ادا کیا اور پیفیحت کرنے کا کام کسی نسبی تعلق اورمضوط نسبت برمنحصر نہیں بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کے حضورا چھے اعمال برموقوف ہے۔ یین کر حضرت داؤد طائی رحمته الله علیه رونے لگے اور کہنے لگے۔اے خداوند! جب نبوت کے یانی سے گوندھی ہوئی طبیعت اور برھان و دلائل کے اصولوں سے ترکیب یانے والی طبيعت والا اوررسول الله عليه كا نواسه اور حضرت بتول بي بي فاطمه " كا صاحبز اوه اتني حیرانی دیریشانی میں مبتلا ہے تو بھر داؤ د کون ہے جوایے عمل پر مغرور ہو ..... اور آپ ہی ہے روایت ہے کہ ایک روزایے غلاموں کے ساتھ تشریف فرماتھے کہ ان سے ناطب ہو کرفر مایا کہ آؤ آپس میں عہداور بیعت کریں کہ ہم میں سے جوبھی نجات یا جائے قیامت کے دن سب کی شفاعت کرے گا۔ بیمن کر غلاموں نے عرض کیا''اے رسول اللہ عظیمے کے بیٹے آ پ کو ہماری شفاعت کی کیا ضرورت ہے۔ جب کرآ پ کے جد بزرگوار پوری مخلوق کے شفع ہیں۔ آپ نے فرمایا۔ مجھا ہے ان افعال کی وجہ سے قیامت کے دن اپنے جدا مجد کا رخ انورد کیھنے سے شرم آتی ہے۔۔۔۔۔ یا تیں اپنفس کے عیوب کی طرف نگاہ کرنے ہے

ابہم اس کتاب میں ایجاز واختصار کے ساتھ رسول اللہ علیہ کے اسحاب صفہ کا فرکر لاتے ہیں اور اس سے پہلے ہم نے ایک کتاب تصنیف کی ہے جس کا نام ''منہائ اللہ بن' رکھا ہے اس میں ہم نے اسحاب صفہ میں سے ہرا یک کے مناقب تفصیل سے بیان کر دیئے ہیں۔ یہاں صرف ان کے نام اور کنیٹیں الگ الگ بیان کریں گے تا کہ تہارا مقصد حاصل ہو۔اللہ تہہیں عزت سے نوازے۔واللہ اللہ واللہ التو فتق۔

نوال باب

# اصحاب صفہ کے ذکر میں

جان لے کہ پوری امت اس بات برمفق ہے کہرسول اللہ اللہ کا کے صحابہ کرام میں ہے ایک جماعت الی تھی جو ہر وقت عبادت کے لئے معجدی نبوی میں رہتی تھی۔ یہ حضرات دنیا ہے دست برداراور روزی کمانے سے کنارہ کش ہو چکے تھے۔اللہ تعالیٰ نے انبی کے لئے این پنجبر اللہ کو عماب کرتے ہوئے فر مایاتھا کہ والا تطور الَّذِين بَدْعُونَ رَبَّهُ مُ سِالْغَدَاةِ والْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ "(ان لوگول كوايت ياس سند باليّ جوكش الله تعالی کی خوشنودی کے لئے رات دن الله تعالی کو یکار تے رہتے ہیں ) اور الله تعالی کی کتاب ان کے فضائل پر ناطق ہے اور بیغمبر علیہ کی ان کے فضائل میں بہت ہی احادیث ہیں جوہم تک پینچی ہیں اورہم نے کتاب کے مقدمہ میں ان کا پچھے ذکر کر دیا ہے اور حضرت ابن عياسٌ يغبر عليه على الله عليه وسلم الله عليه وسلم عَلَىٰ اصحاب الصفةِ فَرَأَى فَقُرَهُمُ وجهُنَهُمُ وَطِيْبَ قُلُوبِهِم فقالَ البشِرُوايا ٱصُحَابَ اصفةِ فَمَنُ بَقِيَ مِنُ أُمَّتِي عَلَى النَعُتِ الذي ٱنَّتُمْ عَلَيهِ واضياً بِمَا فيهِ فَإنهُم مِنُ رُفَفَاتِي فلي الجنةِ ''(رسول الله عَلِيَّةُ اصحاب صفيك ما س جا كركھ سے ہوئے اور ان کی تنگدتی اور بجامد ہے ادر پھراس حالت میں ان کے دلوں کے اطمینان اور خوشی کو دیکھا تو فر مایا''اےصفہ والواجمہیں بشارت ہو کہ میری امت کا جو خص بھی اس صفت بررے گاجس یتم ہو پھراس برراضی بھی رہے گا تو دہ جنت میں میرے دفیقوں میں ہے ہوگا۔

ان اصحاب صف میں ہے ایک اللہ جبار کی درگاہ کے منادی اعلان کرنے والے موذن ) اور حضرت مجمع تقاریف کے برگزیدہ حضرت بلال بن ربائے ..... دوسرے ضداوند واحد کے دوست اور واقف احوال پنجمبر عقالیة حضرت ابوعبد اللہ علمان فاری ..... تیسرے

لِ عَمَابِ كَامِعَنْ ہے' پیار بھرافتكوہ۔''

مہا جرین وانصارؓ کے سالار اور خداوند جبار کی خوشنودی کی طرف متوجہ،حضرت ابوعبید اللہ عامر بن عبدالله بن الجراح " ..... چوتھے برگزیدہ اصحاب صفہ اور زینت اہل تصوف حضرت ابواليقطان عمارين ياسر ..... يانجوي علم كاخزانه اورحلم كامخزن حضرت ابومسعود عبدالله ابن مسعود الهر لي ..... حصے الله رب العزت كى درگاه كاتمسك كرنے والے اور كنا مول سے یاک حضرت عبدالله بن مسعود کے بھائی حضرت عتبہ بن مسعود اسسساتویں راہ عزلت کے سالک اورعیوب و ذلت کی باتوں ہے کتارہ کش حضرت مقدادین الاسودٌ ...... آتھویں مقام تقویٰ کے داعی اورمصیبت واہلا پر راضی حضرت جناب بن الارت ؓ .....نویں رضا الٰہی کی درگاه کااراده کرنے اور مقام فنامیں بارگاه بقائے تلاش کرنے والے حضرت صبیب بن سنان ''..... دسویں سعادت کے سیب کے موتی اور قناعت کے سمندر حفرت عتبہ بن گزوان ؓ..... گیار ہویں حضرت عمر فاروق کے بھائی مخلوق اور دونوں جہاں ہے بے نیاز حضرت زید بن الخطابٌ ..... بارہویں مشاہرات کی طلب میں مجاہدوں کے مالک، پینمبر طبیعی کے غلام حضرت ابولبشر"..... تیربویں صاحب عزت وتو بداور ساری دنیا کو چھوڑ کرحق تعالیٰ کی طرف رجوع كرنے والے حضرت ابوالمرشد كنانه الحصين العدويِّ ..... چود ہويں تواضع اورائكساري كے عبور كرنے والے دنیا سے قطع تعلق كرنے والے حذیفه الیمانی ؓ کے غلام حضرت سالمؓ ..... بیدرہویں عذاب آ خرت سے ڈرنے والے اور نخالفت شریعت سے بھا گنے والے حضرت عكاشه بن أفحص السيسوليوي مهاجرين وانصاركي زينت اوربي قاركيم داز حفرت مسعود بن ري القارئ .....مترهوي زبد من مانندعيس عليه السلام اورشوق من مانند موي عليه السلام حضرت ابوذ رجناب ابن البحاوة الغفاريُّ .....ا ثمار موي انفاس بيغم مطَّالِلَّةِ كِمحافظ اورخيرات شایان حضرت عبدالله بن عمر مسس انیسوی استقامت دین می قائم ادراتباع شریعت میں راست روحفرت صفوان بن بيضًا .... اكيسوي الله تعالى كى بارگاه اميد سے تعلق ركھنے والے اور وربار مصطفوی الله کے برگزیدہ حضرت ابولباب بن عبدالمنذر سساور بائیسویں سندر شرف

کے کیمیااورصدف توکل کےموتی حضرت عبداللہ بن بدرانجہنی عنہ عنہم اجمعین ہیں۔ اگر ہم ان تمام اصحاب صفه گا تذکرہ کریں تو کتاب طویل ہو جائے گی شخ ابو عبدالرحمٰن بن الحسين الملمي رحمته الله تعالى جوطريقت ادرمشائخ كے كلام كوفقل كرنے والے میں انہوں نے اہل صفة کے حالات پر ایک تاریخ مرتبہ کی ہے جس میں ان کے فضائل ومنا قب اسااور کنچنیں بیان کی ہیں ....لیکن انہوں نے مطع بن ثابت بن عباد کو بھی اصحاب صفه میں ثار کیا ہے جب کہ میں اس کوول ہے بیندنہیں کرتا کیونکہ ام المومنین حضرت عائشہ صدیقة مرتهمت کی ابتداای نے کی تھی۔البتہ حضرات ابو ہربرہؓ چوبان ،معاذین الحارث، تائب بن خلاب، ثابت بن ابوعيني عويم بن ساعد، سالم بن عمر، بن ثابت، ابوالليث كعب ين عمر، وهب بن معقل ،عبدالله بن انيس اور حجاج بن عمر الاسلمي رضي الله عنهم الجعين سب انبی اصحاب صفه میں سے تھے بھی بھی کسی خاص مقصد کے پیش نظر دنیا کی کسی دوسری خدمت میں شامل ہو جاتے تھے تاہم تمام کے تمام ایک ہی درجہ میں تھے۔اور درحقیقت صحابہ کا دور خیرالقرون (بہترین زمانہ ) تھالہذاوہ جس درجہ میں بھی تھے بعد کے ہرزمانہ کے لوگوں ہے بہترین اور افضل ترین محلوق تھاس لئے کہتن تعالی نے ان کوایے بیغمبر اللہ کی صحبت کی سعادت ہے نواز اتھا اوران کے قلوب کو ہرتتم کے عیوب ہے محفوظ رکھا تھا جیسا كَهَ يَعْمِمُ وَلَيْكُ ۚ فِي ارْشَاوْفِر ما ياكُ ْ خيو القرون قَريْني ثُمَّ اللَّهِنَ يَلُونَهُمُ ثُمَّ المنينَ يلُونَهُمُ '' الحديث (سب زمانول ہے بہتر میرا زمانہ ہے پھروہ لوگ جوان کے بعد آنے والے ہیں پھروہ اوگ جوان کے بعد ا نے والے ہیں )اورخود اللہ تعالی نے فرمایا' و السسابقُون الْكَلُّونَ مِنَ الْـمُهَاجِـرِيُنَ وَالْانُصَارِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُمُ بِإِحْسَانَ ''اورايمانِ عُلَ سبقت حاصل کرنے والے پہلےمہاجرین اورانصار اور وہ لوگ جنہوں نے خلوص کے ساتھ ان کی متابعت کی اللہ ان ہے راضی ہو چکا اوروہ اللہ ہے راضی ہو کے ) اب ہم اس کتاب میں بعض تابعین رحمہم اللہ اجمعین کا تذکرہ کریں گے تا کہ پورا

بورافا کدہ بھی حاصل ہواورز مانے بھی ایک دوسرے کے ساتھ متصل ہوجا کیں۔

#### دسوال باب

# تابعین میں تصوف کے امام

# حضرت اوليس قرنى رمته اللهطيه

تابعین میں تصوف کے آئمہ میں سے امت کے آفتاب اور دین وملت کی تمتع حضرت ادیس قرنی" اہل تصوف کے بڑے مشائع میں سے تھے۔ آپ رسول السوالیہ کے دورمبارک میں موجود تھ لیکن دووجہ سے پیغبر عظیمہ کی زیارت سے محروم رہے ایک غلبہ حال اور دوسرے اپنی والدہ کے حقوق کے پیش نظر اور پیغیر علیہ نے صحابہ کرام سے فرمایا تھا کر قبیلہ قرن کا ایک اولیں تامی آ دمی ہے جو قیامت کے روز قبیلہ ربیعہ اور مفرکی بھیڑوں کی مقدار میری امت میں شفاعت کرے گا۔ اور آ پ<sup>ہ</sup>ے نے چیرہ انور حضرت عمر فاروق اور حضرت علیؓ کی طرف کر کے فرمایا کہتم دونوں اے دیکھو گے وہ چھوٹے اور درمیانے قد کا لمے بالوں والا آ دی ہے اور اس کے دائیں بہلو برایک درہم کی مقدار سفیدنشان ہے جو چنبل کےعلاوہ کی اور چیز کانہیں اور اس کے ہاتھ کی تھیلی پربھی اسی طرح کا سفید داغ ہے ادراس کومیری امت میں قبیلہ رسعہ ومصر کی بھیڑوں کی مقدار شفاعت کاحق ملے گا۔ جب تم اے دیکھوتواسے میراسلام پہنچا دیٹا اور کہنا کہ میری امت کے لئے دُ عاکرے، چنانجے حضور ّ کی وصال با کمال کے بعد جب حضرت عمر المد کرمہ تشریف لائے اور امیر المونین حضرت علی ا بھی آ یے بھراہ تھے تو آ پنے خطبہ کے دوران فر مایا' یا اهل نجد قومُوا ''(اے نجد کے رہنے والو کھڑے ہو جاؤ) اہل نجد کھڑے ہوئے تو آپ نے ان سے دریا فت فر مایا كدكياتم مي قبيلة قرن كاكوئى آدمى ہے؟ انہوں نے جواب دياباں چتانچة قرن كرہنے والے پچھلوگوں کو آپ کے سامنے پیش کیا گیا تو حضرت فاروق اعظم نے ان ہے اولیں

قرنی ؓ کے متعلق یو چھاتو انہوں نے جواب دیا کہ ہاں اولیں نام کا ایک دیوانہ آ دمی ہے جونہ تو آبادی میں آتا ہے اور نہ کسی مخص کے ساتھ بیٹھتا ہے اور نہ ہی وہ چیز کھاتا ہے جولوگ کھاتے ہیں اورغم وخوثی میں شریک نہیں ہوتا۔ جب لوگ بنتے ہیں تو وہ روتا ہے اور جب لوگ روتے ہیں تو وہ ہنتا ہے، حضرت عمر نے فرمایا میں اس سے ملاقات کرنا ھا ہتا ہوں ، انہوں نے عرض کی کہوہ تو تمہارے اونٹوں کے ساتھ جنگل میں ہے۔ دونوں بڑے بزرگ (حضرت عمر وعلیؓ) اٹھے اور اس کے پاس بہنچ گئے حضرت اولیں اس وقت نماز میں مشغول تھے۔ جب وہ فارغ ہوئے تھے تو انہیں سلام کیا اور اینے پہلوا ور شیلی کا نشان دکھایا تا کہ ان کومعلوم ہو جائے بھران ہے انہوں نے دُعا کی وصیت کی۔ بیدحفرات تھوڑی دیران کے یاس تھبرے تب حضرت اولیں نے عرض کی کہ آپ حضرات نے تکلیف گوارا فر مائی اب آپ واپس تشریف لے جائے کہ قیامت بزدیک ہے ہمیں وہاں ایس ملاقات نصیب ہوگی کہ اس ہے بھی محروم نہ ہوں گے کیونکہ اس وقت میں سفر قیامت کا سامان تیار کرنے میں مصروف ہوں..... جب اہل قرن ان دونوں امراً ہے واپس لوٹے تو انہیں حضرت اولیں ؓ كرمر تبے اور مقام كا نداز ه اورعلم موچكا تھالبذا آپ وہاں ہے كوفہ چلے گئے .....بس ايك ۔ ون هرم بن حیان رحمتہ اللہ علیہ نے آ پ کودیکھااس کے بعد کسی نے نبیس دیکھاحتی کہ جب حضرت علیؓ کے ہمراہ آپ کے مخالفین کے ساتھ جنگ کی یہاں تک کہ جنگ صفین کے روز شبادت يائي"عساشَ حَسميسدَ اومَساتَ شهيدا " (زنده ريخ توتعريف كالكَّل اور وفات یائی توشہادت کی ،اللہ ان سے راضی ہو ) آ ب سے روایت بیان کرتے ہیں کہ فرمایا "السلامة فسى الموحدة" (سلامتى تنهائى ميس ب)اس لئے جس كادل تنها بهووه غيرك خیال ہے الگ ہوتا ہے اور ایے تمام حالات میں تلوق سے بتعلق ہوتا ہے یہاں تک کہ ہر تم کی آفات ہے محفوظ رہتا ہے اور تمام لوگوں سے منہ پھیر لیتا ہے کیکن اگر کوئی بیرخیال کرے کہ تنہا جیناوحدت ہےتو بیا یک محال امر ہے کیونکہ جب تک شیطان ہے کسی کے دل

کومیت ہوتی اورنفس امارہ کواس کے بیدنہ میں غلبہ حاصل ہوتا ہے اور جب تک دنیا و آخرے کا فکر دامن گیر ہوا ورخلوق کا خیال موجود ہواس وقت تک وصدت نہیں ہوتی کیونکہ کی چزگ موجود گی میں یاصرف اس کے خیال ہے آ رام ہود دنوں ایک ہی چز ہیں۔ پس جوخض وحید ہواگر چدا ہے لوگوں کے ساتھ موجود گی میں یاصرف اس کے خیال ہے آ رام ہود دنوں ایک ہی چز ہیں۔ پس جوخض وحید ہواگر چدا ہے لوگوں کے ساتھ موجود کی خوات کے ساتھ موجود کی خوات کا سبب اور جوخض لوگوں میں مشغول ہوتا ہے اس کی خلوت نشی بھی اس کے دل کی فراغت کا سبب نہیں بنتی لہذ االلہ تعالیٰ کی محبت کے بغیر لوگوں سے قطع تعلق نہیں ہوسکتا جس شخص کو حقیق اللہ تعالیٰ سے محبت ہواس کا ظاہری طور پر لوگوں سے ملنا جلنا اسے کچھ نقصان نہیں دیتا اور جس کو لوگوں کے ساتھ محبت ہواس کے دل کو اللہ تعالیٰ کی محبت کا نہ تو گز رہوتا ہے اور نہ ہی محبت جن کی اسے خبر ہوتی ہے ' لِانَّ اللہ وَ کہ حقیق تنہائی ایسے صاف سے مع قو لہ تعالیٰ اکمیس نے اللہ کو سے بی سے بی سے خوالی کا نے تول کن نہیں ہے )

اللہ تعالیٰ کا بی قول کن رکھا ہے کہ کیا اللہ تعالیٰ اسے بند سے کے لئے کا فی نہیں ہے )

#### حضرت هرم بن حيان رحته الله تعالى عليه

اورانہی ائمہ تابعین میں سے صفائی باطن کا سرچشہ اوراخلاص وفائی کان حضرت هرم بن حیان ہیں آ پ طریقت کے معاملات میں حصد وافرر کھتے تھے اور طریقت کے معاملات میں حصد وافرر کھتے تھے اور صحابہ کرام گئی صحبت سے مشرف ہوئے تھے۔ آ پ نے حضرت اولیس قرنی ؓ کی زیارت کا ارادہ کیا لیکن جب قبیلہ قرن کے پاس پہنچ تو معلوم ہوا کہ وہ وہاں سے چلے گئے ہیں آ پ مایوں ہو کر مکہ کی طرف آ ئے تو معلوم ہوا کہ وہ کو فد میں رہتے ہیں چنا نچہ آ پ شوق زیارت میں کوفد آ ئے تو بہاں بھی ملا قات نہ ہوئی کچھ روز وہاں تضم کر آ پ بھرہ کی طرف روانہ ہوئے تو راستہ میں دریائے فرات کے کنارے پران سے ملا قات ہوگئ کہ وہ وضوفر مار ہے تھے انہوں نے گدڑی زیب تن کر رکھی تھی اس لئے ان کو بھیان لیا، حضرت

اولیں ؓ نے دضو سے فارغ ہوکر دریا کے کنارے سے ذراجٹ کربالوں کوئنگھی کی تو حضرت هرم بن حیان یے سامنے آ کرسلام کیا۔انہوں نے جواب میں کہاا عرم بن حیان تم پر بھی سلام ہو! آپ نے سوال کیا کہ آپ نے کس طرح مجھے بیجان لیا کہ میں حرم ہوں؟ انہوں نے جواب دیا کہ' عَوَلَتُ دو حَی دو حکَ ''(میری روح نے تمہاری روح کو · پیچان لیا ہے) تھوڑی دیریدا کھے بیٹھے پھر آپ کو رخصت کر دیا''ھرمٌ فرماتے ہیں کہ میرے ساتھ زیادہ تر باتیں ہر دوامیر (عمر وعلی رضی اللّٰہ عنہما) کے بارے میں کرتے رہے اور میرے لئے انہوں نے حضرت عمر ؓ سے روایت بیان کی کہ حضرت عمر ؓ نے پیغیر علیقہ سے روايت بيان كي كرآب فرمايا" إنَّ حَا الاعمال بالنيات وَلِكُل اموءٍ مانوى فَمَن كانىت ھىجىرتىە' الىي الىلىه وَرسولە فهجونُه' الىي اللهِ ورسولە وَمَن كَانت هـجـرتُـه إِلَى الدُنيا بصيها اواني امراةٍ تيزوجها فجهرتُه ُ إي مَا هاجَرَاليهِ \*\* (بے شک اعمال کا دارو مدار نیتوں پر ہے اور ہرآ دی کے لئے وہی ہے حس کی اس نے نیت کی پس جس کی ہجرت اللہ اوراس کے رسول می طرف ہے تواس کی ہجرت اللہ اوراس کے رسول کی طرف ہی شار ہو گی اور جس کی ہجرت دنیا ئے لئے ہے کہ اس کو حاصل کرے یا کسی عورت کی طرف ہے کہ اس سے نکاح کر ہے واس کی ججرت اس کے لئے بھی جائے گی جس ك طرف اس ن جرت كى) چرآپ نے جھے فرمايا كذ عَلَيْكَ بقلبك "(جھير ا بینے دل کی حفاظت لازم ہے) یعنی غیراللہ کے خیال سے اینے دل کو محفوظ رکھ اور اس کے دومعنی ہیں .....ایک بیرکہ مجاہرہ کی حالت میں اپنے دل کوحق کے تابع کردے .....اور دوسرا یہ کہ اینے آپ کو اپنے ول کے تالع کر دیاور یہ دونوں اصل قوی ہیں حق تعالیٰ کے اراد تمندوں کا کام یہ ہے کہ دل کونفسانی شہوات کی کشرت اورخواہشات کی محبت سے خالی کر دیں دل سے ناموافق حالات کوآ ہستہ آہستہ دور کریں ادر عمل کی در تھی اور امور طریقت کی گهداشت کی مذبیر میں اپنی نگاہ کوآیات خداوندی میں لگادیں تا کہ جن تعالیٰ کی محبت کامحل ہو جائيں اورائيے آپ كودل كے تالح بناليا كال لوگوں كا كام ہے تن تعالى في جن كے دلوں کوایے جمال کے نورے منور فرمایا اور تمام طاہری اسباب وعلل سے ان کونجات عطافر مائی اور بلندمقام پر پہنچا کرخلعت قرب ہے سرفراز فر مایا اور اپنے لطف وکرم ہے ان پر تجلی فرما كراييخ مشاہرہ اور قرب سے عبت كى نظر ڈالى ہے ان كے جسم كودل كے موافق كر ديا ہے .... پس بہلا گروہ وہ ارباب قلوب ہوتے ہیں اور دوسرا طبقہ مغلوب القلوب لوگوں كا ہوتا ہے اور صاحب قلوب ولوں کے مالک اور باتی الصفیۃ ہوتے ہیں اور مغلوب القلوب فانی الصقعة اوراس مسلم کی حقیقت جی تعالی کے اس ارشاد سے واضح ہوتی ہے کہ اللہ عزوجل نے قربایا'' إلاَّ عِبادَکَ مِسنُهُمُ المُعُلَصِينَ ''(گرتيرے وہ بتدے جواخلاص والے جِير) اس ميں دوقر آني آيتيں جيں مخلصين يكسرالام اورمخلصين بفتح الام مخلص يكسرالام فاعل اور باتى الصفعة موتا ب اور مخلص بفتح الام مفعول اور فانى الصفعة بمعنى غالص كيا مياموتا ہے اور انشاء اللہ بیمسئلہ کسی دوسرے مقام پرشرح وتفصیل کے ساتھ بیان کروں گا.....اور در حقیقت فانی الصفت لوگ زیادہ فضیلت کے حامی ہوتے ہیں کہ وہ اپنے اجسام کودل کے موافق کر لیتے ہیں کیونکہ اس طرح ان کے دل حق کی تحویل میں ہوتے ہیں اور ای کے مشاہرہ میں قائم رہے ہیں بانبت ان لوگوں کے جو باقی الصفعہ ہوتے ہیں اور دل کو ب تکلف امرالی کےموافق کرتے ہیں.....اوراس مسئلہ کی بنیاد صحور اورشکر ( ہوشیاری دیے موشی )اور شاہرہ اور مجامدہ برقائم ہے .... واللہ اعلم ..

جفزت حسن بفرى رمتدالله تعالى عليه

اور انبی میں نے امام العصر اور یکنائے زمانہ حصرت ابوعلی الحن بھری ہیں ہیں ایک گروہ آپ کی کئیت ابو محمد بتلاتا ہے اور دوسرا گروہ ابوسعید۔ اہل طریقت کے نزدیک آپ کی بڑی قدر ومنزلت ہے اور علم معاملات میں آپ کے بڑے لطیف اشارے ہیں اور

میں نے حکایات میں بڑھا ہے کہ ایک اعرابی نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر صبر کی حقیقت دریافت کی تو آپ نے فرمایا کہ صبر دوطرح کا ہوتا ہے .... اول مصیبتوں اور آ ز مائشوں میں صبر کرتا اور دوسراان کاموں سے بازر ہنے پرصبر کرتا جن سے اللہ تعالیٰ نے اجتناب كرنے كا حكم ديااوران كى متابعت ہے نع فرمايا ہے اعرابي نے كہا' ٱلْستَ زَاهِد مادایتُ اَزُهَلَمِنُکَ ''(آپ یقیناً زام میں میں نے آپ سے بڑھ کرکوئی زام نہیں ویکھا) امام حسن بصریؒ نے فرمایا اے اعرابی! میراز مدتمام تر رغبت ہے اور میراصر بے قراری! اعرابی نے کہا''اس کلام کی تفسیر بیان فرمائے کیونکہ اس سے تو میرا اعتقاد یریثان ہو گیا ہے'' آپ نے فر مایا''مصیبت یا اطاعت و فر مانبرداری میں میراصر دوزخ ہے میرے خوف کوظا ہر کرتا ہے اور بیعین جزع اور بیقراری ہے اور دنیا سے میرا بے تعلق، ہونا آ خرت کی خواہش ہےاور بیمین رغبت ہے وہ شخص بڑا خوش نصیب جوان دونوں کے درمیان ہے اپنا حصدا تھالے تا کہ اس کاصبر عذاب دوزخ سے بیجنے کے لئے نہ ہو بلکہ اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لئے ہواورای طرح اس کی رغبت بہشت میں پہنینے کے لئے نہ ہوبلکہ حق تعالی کی رضا جوئی کے لئے ہواور یمی اخلاص کی علامت ہے .....اورانمی سے روایت كرتے بيلك آپنے فرمايا "صحبة الاشرار تورث سوءَ الظن بالاخيار" (شریرلوگوں کے ساتھ صحبت نیک لوگوں کے ساتھ بدظنی پیدا کر دیتی ہے ) جو شخص اس طا نفہ کے برے لوگوں کا جمنشین ہوتا ہے اس گروہ کے اچھے اور بزرگ حضرات سے بر گمان ہوجاتا ہے اور یہ بات متفق علیہ اوراس زمانہ کے لوگوں کے حال سے بالکل موافق ہے جو بارگاہ حق تعالی کے عزیزوں کا افکار کرتے ہیں اور ایساس لئے ہوا ہے کہ جب لوگ نام نہادصوفیوں کے ساتھ صحبت اختیار کرتے ہیں اور ان کے افعال کو خیانت یر ، زبان کو حجموث ادر رغیبت بر کانوں کو بیہودہ اور فضول باتوں کے سننے بر، آ نکھ کولہوا در شہوت براور ان کے ارادوں کوحرام اور مشتبہ چیز دل کے جمع کرنے برمصر دف دیکھتے ہیں تو بیرخیال کرتے ہیں

کہ تمام صوفیا کا یمی حال اور یمی نہ ہب ہے۔ان کا دل محت الٰہی کامسکن ہے اوران کا کان در حقیقت ساع حت کا ، آ نکھ مشاہدہ تجلیات کا اور ان کی ہمیت روئیت حق کا مرکز وکل ہے۔ برسب اسراراللی میں .....اور کچھاوگ ایسے ببیدا ہو گئے میں جوصوفیا کی جماعت اوران کے کر دار وسیرت میں خیانت کا ارتکاب کرتے ہیں لیکن ان خیانت کرنے والوں کی ضیافت کا تعلق محض خودان کی ذات کے ساتھ ہے جہاں کے شرفااور زمانہ کے سادات کے ساتھا اس کا کوئی تعلق نہیں ..... پس جو شخص کسی طبقہ کے شریر لوگوں کے ساتھ محبت کرتا ہے تو وہ در حقیقت اس کی اپنی برائی اور شرارت کا نتیجہ ہے کیونکہ اگر اس کے وجود میں کوئی بھلائی ہوتی تو وہ نیک لوگوں کی صحبت اختیار کرتا ہیں ہر محف کواینے آپ پر ملامت کرنی حیاہے کہ وہ ایک نالائق اور نامناسب شخص ہے صحبت اختیار کرتا ہے اور صوفیا کرام کے اقوال س کر بھی سب سے زیادہ ایسے شریر اور رذیل ہی ہیں کہ رؤیلوں اور شیریروں سے ان کی صحبت ہوتی بےلہدا جب سیےصوفیا کرام ہےا بی خواہشات نفس نہیں یاتے توان کے منکر ہوجاتے ہیں ادران شریراورر ذیل نام نهادصوفیوں کی اقتد اکر کے ہلاک ہوجاتے ہیں۔ بخلاف ان نیک اور بارگاہ خداوندی کے عزیزوں کے جنہوں نے اپنی چثم رضا کے ساتھ ان صوفیاء میں سے نیک لوگوں کودیکھا۔ان کی صحبت کودل وجان سے خریدلیا۔ پوری دنیا میں سے اس برگزیدہ گروہ کے طریق کوا ختیار کر کے ان کی بر کات ہے دونوں جہانوں کامقصود حاصل کرلیا اور باتی سب ہے تعلق منقطع کردیااورای مفہوم کوایک بزرگ نے یوں ادا کیا ہے۔ فَلاَ نحِقُونَى نفسِي دانت حبيبُها فكل امرءٍ يصيبُ إلىٰ مَنَ بجانِش ترجمه زبس میر نفس کوتقیر نه تمجه جب که تواس کامحبوب ہے کیونکہ برخف اسیے ہم جنس کا مشاق ہوتا ہے۔

## حضرت سعيربن المسيب رحته الله عليه

ادرانبی میں سے علماء کے سردارادر فقہا کے مقتدا حضرت سعید بن المسبیب رحمتہ الله عليه بين - آپ كى شان بهت بدى اور قدر بهت بلند باور آپ كافر مان قابل عزت أورسينة قابل تعريف تقااورعلم فقدءتو حيد عقائق طريقت بتفيير، شعرادر دوسري تمام فنون کے علوم میں آ یے کے بے شارمنا قب ہیں۔ کہتے ہیں کہ آ پ بظاہر ہوشیار اور طبعًا یارسا تھے اورتمام مشائخ طریقت کے نزویک یہی طرز عمل نہایت عمدہ اور قابل تعریف ہے اور آپ كروايت كرت بي كرفر مايا" باليسير مِنَ الدنيا مع ملامة دينكَ كمارضى قوم" بكثير ها مَع ذَهاب دينهم "(تواين وين كى سلامتى كرماتهوونيا كتهور ي ے مال برراضی ہوجا جس طرح کچھلوگ دین کے چلے جانے کے بدلے میں بہت ی دنیا مرراضی ہوئے بیٹھے ہیں ) یعنی دین کی سلامتی کے ساتھ فقر وافلاس اس دولت مندی اورغنا سے بدر جہا بہتر ہے جودین سے غفلت کا سبب بن جائے۔ کیونکہ فقیر جب دل کی طرف وهيان ديتا ہے تو وہاں زيادتى دنياكى خواہش نبيس يا تااور جب باتھ ديكھتا ہے تو ناياك دنيا ویکھتا ہے۔ پس اللہ تعالیٰ کے دوستوں کا اللہ تعالیٰ کی خداوندی پر بغیر غفلت کے راضی رہنا۔ خداتعالی سے عافل لوگوں کے دھوکا دینے والی دنیا پر راضی رہنے سے بہتر ہے اور مصیبت پر حسرت و ندامت کے بغیر عبر کرنا اس نعمت سے بدر جہا بہتر ہے جس کے ساتھ ذلت اور معصیت ہو۔ پس جب مصیبت آتی ہے تو غافل لوگ کہتے ہیں۔الحمد للڈ کہ پیمصیبت جسم پر نہیں آئی۔اور دوستان حق تعالیٰ کہتے ہیں کہ الحمد للہ کہ بدن مصیبت میں مبتلا ہوا ہے یہ مصیبت ہمارے وین پر دا قع نہیں ہوئی۔ کیونکہ اگر مصیبت جسم پر واقع ہولیکن دُل میں بقا موجود ہوتو یہ مصیبت جسم کے لئے خوثی کاموجب ہوتی ہے ادرا گردل میں غفلت شعاری ہو توجم اگرچ نعمت میں ہی کیوں نہ ہووہ نعمت عذاب بن جاتی ہے اور در حقیقت تھوڑی ہی دنیا

پرراضی ہوناد نیا کے گیر پرراضی ہونے کے برابر ہے اور زیادہ د نیا پرراضی ہوناقلیل د نیا کے مترادف ہے اس لئے کہ د نیا کی قلت بھی د نیا کی کٹر ت کی طرح ہی ہے ۔۔۔۔۔۔اور آپ ہی کے متعلق آتا ہے کہ آپ ایک روز کہ مکر مہ میں تشریف فرما تھے کہ ایک آدمی نے حاضر ہوکر سوال کیا کہ بچھے وہ حلال چیز تا ہے جس میں کوئی حرام نہ ہواور وہ حرام چیز کہ جس میں کوئی حرام نہ ہواور وہ حرام "وَ ذکر غیر ہی حلال نہ نہو؟ آپ نے جو ابافر مایا'' ذکٹر اللہ تعالی کا ذکر ایسا حلال ہے کہ اس میں پھے بھی حرام نہیں در میں اور غیر اللہ تعالی کے ذکر میں اور غیر اللہ تعالی کے ذکر میں اور غیر اللہ تعالی کے ذکر میں نجات ہے اور غیر اللہ تعالی کے ذکر میں ہلاکت! اور تو فیق اللہ تی کے قبضہ میں ہے۔۔

#### گیار ہواں باب

# تبع تابعين ميں ہے ائم تصوف

# حضرت حبيب بحجى رحمة الله تعالى عليه

تع تابعین میں آپ کا شار ہوتا ہے آپ طریقت کے بہادر اور شریعت میں بڑے مضبوط تھے آپ کا نام حفرت حبیب عجی ہے آپ بڑے بلند حوصلہ اورقیمتی انسان تھے اور مردان خدا کے درجات میں بہت بڑے مرتبہ کے حامل تھے آپ کوٹروع میں حضرت حسن بصری رحمته الله علیہ کے ہاتھ پرتو بنصیب ہوئی تھی کہ آب ابتداعمر میں لوگوں کوسودیر رقم دیا کرتے تھے اور ہرقتم کا غلط کام کرتے تھے لیکن اللہ تعالیٰ ہے آپ کو تجی تو ہہ کی تو فیق نصیب ہوئی اور آپ نے رب العزت کی طرف رجوع فر مایا اور طریقت کاعمل اور اس کا بنیادی علم حضرت حسن بصری سے سیکھا۔ آپ کی زبان مجمی تھی اور عربی برجاری نہ ہوتی تھی۔ · الله تعالیٰ نے آپ کو بہت ی کرامات ہے مخصوص فر مایا تھااور آپ اس درجے تک پہنچ گئے تھے کہ ایک شام حضرت حسن بھری رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ آپ کے عبادت خانہ کے دروازے یرے گزررہے تھے کہ آپ تجمیر کہہ کر شام کی نماز میں کھڑے ہو چکے تھے۔حفزت حسن بھریؓ آئے کیکن نماز میں آپ کی اقترانہ کی۔ کیونکہ آپ کی زبان عربی اور قرآن مجید کی تلاوت ير جاري نه هوتي تھي ..... جب رات کوسوئے تو خواب ميں حق تعالیٰ کی زيارت نصیب ہوئی۔ یو چھا بار خدایا! تیری خوشنو دی کس چیز میں ہے؟ حق تعالیٰ نے فریایا اے حسن! میری رضا تونے یا تولی تھی لیکن تو نے اس کی قدر نہ کی۔ آپ نے عرض کی بار خدایا! پید کیے؟ فرمایا!اگرگزشتەرات تو حبیب کی اقتداء میں نمازادا کر لیتااوراس کی صحت نیت تجھ کو اس کی عبادت کے انکارہے باز ندر کھتی تو میں تجھ ہے راضی ہو جاتا .....طا کفہ صوفیاء میں پیہ

بات مشہور ہے کہ جب حضرت حسن بھری تجاج بن یوسف کے کارندوں سے بھاگ کر آ ب کی عبادت گاہ میں آ گئے تو وہ سابی آئے اور حضرت حبیبٌّ ہے دریافت کیا اے حبیب! حسن بھری کوآپ نے کسی جگد دیکھا ہے؟ فرمایا ہاں انہوں نے پوچھا تو وہ کہاں میں؟ فرمایا میری عبادت گاہ میں موجود میں! چنانچہ وہ عباوت خانہ میں داخل ہو گئے کیکن وہاں انہوں نے کسی کونہ ویکھا تو یہ مجھ کر کہ حبیب ؓ نے ان سے استہزاء کیا ہے آ پ کے ساتھ پخت کلامی کی کہ آپ نے ہم سے غلط بیانی کی کہ حسنؓ یہاں ہیں۔ آپ نے قتم کھا کر کہا کہ میں بچ کہدر ہا ہوں اس طرح سیابی دوبارہ اور پھرسہ بارہ اندر گئے کیکن حضرت حسنٌ کونہ پایااورواپس چلے گئے تو حضرت حسن اً ہرتشریف لے آئے اور فرمایا اے حبیب! میں جانا مول کہ اللہ تعالی نے تیری برکت سے مجھے ان کی نگاموں سے پوشیدہ رکھا ہے۔لیکن آپ نے یہ کیوں کہاتھا کہ حسن اندر ہی موجود ہے؟ آپ نے جواب دیا اے استاد محترم!وہ جوآ پ کود مکھ نہ سکے تھے یہ میری برکت نہ تھی بلکہ میرے سے بولنے کی برکت سے وہ آپ کو د کھھ نہ سکے تھے اوراگر میں دروغ بیانی ہے کام لیتا تو وہ مجھے اور آپ دونوں کورسوا کرتے۔ اورآب کی اس طرح کی کرامات بہت ہیں۔آب سے لوگوں نے بوچھا کہ اللہ تعالی کی رضا كس چيزيس مياتوآپ نے قرمايا 'كيس فيه غبار النفاق "(الله كى رضااس ول ميس ب جس میں منافقت کا غبار نہ ہو) اس لئے کہ نفاق وفاق کی ضد ہے اور رضاعین وفاق ہے اور محبت کونفاق کے ساتھ کوئی تعلق نہیں اور اس کا کل رضا ہے۔ پس قضا الٰہی برراضی رہنا حق تعالیٰ کے دوستوں کی صفت ہے اور نفاق وشمنوں کی صفت ہے ....اور یدمسکد بڑا اہم ہے ہم اسے انشاء الله کسی دوسرے مقام پر بیان کریں گے اور تو فیق ادر مدد اللہ ہی کی طرف سے ہے۔

## حضرت مآلك بن وينار رمته الله عليه

اورانہی آئمہ تابعین میں سے اہل محبت کے نقیب اور جملہ جن وانس کی زینت حضرت مالک بن دینار رحمتہ اللہ تعالی علیہ بھی ہیں وہ حضرت حسن بھریؓ کے دوست اور

طریقت کے بزرگوں میں ہے تھے ان کی کرامات مشہور ہیں اور ریاضیات میں ان کے خصائل مذکور ہیں آپ کے والد دینارغلام تھے ادر حضرت ما لک کی ولاوت والد کی غلامی کے دور میں بی ہوئی تھی اور آپ کی تو ہے کی ابتدااس طرح ہوئی کہ ایک رات آپ ایک گروہ كے ساتھ عيش وطرب ميں مشغول تھے جب سب لوگ سو گئے تو جو بلجه آپ بجارہے تھا اس مِن بِآ وَازْ ٱ لَى 'أَيَا مَالِكَ مَالَكَ أَنْ لاتتوبَ ''(اے الك تَحْ كيا بواكم توب نہیں کرتے ) چنانچہ آپ نے ان سب چیزوں سے ہاتھ اٹھالیااور حفرت حسن بھریؓ کی خدمت میں حاضر ہوکرتو بہ کی اور اپنامعاملہ درست کر لیا پھراس مقام تک پہنچے کہ ایک دفعہ مشتی میں سوار تھے کہا لیک دوسرے سوار کا ایک قیمتی موتی غائب ہو گیا۔ آپ چونکہ سب کے کئے اجنبی تھے اس لئے انہوں نے موتی جیرانے کی تہمت آپ پر لگادی۔ آپ نے اپناسر مبارک آسان کی طرف اٹھایا تو فورا دریا کی تمام مجھلیوں نے اپنے سرسطح یانی پر نکال لئے اور برمچھلی نے اپنے منہ میں ایک فیمتی ب<u>قر لے رکھا تھا۔ آ</u>پ نے ان میں سے ایک موتی لے کر ال شخف کودے دیا اور خود کطح یانی پر قدم رکھا اور دریا کے بانی پر چلتے ہوئے ساحل پر پہنچ كَيُّ-آپ سے دوايت ہے كه آپ نے فرمایا'' حَسبُ الاَعِيميال إِلَّي الاِحلاص فِيي الاعمال "(ميركزديكسب ينديد عمل اعمال مين اخلاص ب) كونكه كوني عمل اخلاص سے بی عمل بنرآ ہے گو یاعمل کے لئے اخلاص کی وہی حیثیت ہے جوجسم کے لئے روح کی ہوتی ہے جس طرح روح کے بغیرجسم ایک پھر ہوتا ہے ای طرح ا خلاص کے بغیر عمل بھی ایک بیار چیز ہوتا ہے لیکن اخلاص کا تعلق باطن کے معاملات سے ہے اور عبادت ظاہری اممال میں سے ہے اور ظاہری اعمال باطنی اعمال کے ساتھ مل کر ہی تھمل ہوتے ہیں اور بالطنى اعمال ظاہرى اعمال كے ساتھ عى قيتى بنتے ہيں۔ اگر كوئی شخص ہزارسال تك دل ميں مخلص ہولیکن جب تک اس کاممل اخلاص کے ساتھ موا فی نبیں ہوگا۔اخلاص کی کوئی حیثیت نہیں اوراگرایک شخص ہزارسال تک ظاہری طور پڑمل کرتار ہے لیکن جب تک خلوص نیت اس کے مل کے ساتھ نہیں ملے گاوہ مل عبادت نہیں قرار پائے گا۔

# حضرت حبيب بن اسلم الراعي رخته الله تعالى عليه

اورانبی تبع تابعین رحمم الله اجمعین میں ہے بہت بڑے فقیراور تمام اولیاء پر امیر حضرت ابوطیم حبیب بن اسلم الراعی میں آب مشائخ طریقت میں بہت بڑے مرتبہ کے حامل تھے تمام احوال میں آپ کے بہت سے براین اور دلائل موجود ہیں۔ آپ حضرت بلمان فارئ كى صحبت ميں بيٹنے والے تھے۔ آب بغير علي كا سے روايت كرتے ہيں كه آپ نے فرامای''فیةُ الْمُومِنِ حَير'' مِنْ عَملِهِ ''(موُن کی چیح نیت اس کے کمل سے بہتر ے) حضرت حبیب ؒ نے بھیڑ بکریاں رکھی ہوئی تھیں اور فرات کے کنارے پر قیام فرما تھے اورعزلت وتنبانشینی اختیار کرر کھی تھی ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کہ ایک دفعہ میں آ پ کے یاس سے گزراتو میں نے آپ کونماز میں مشغول پایا اور دیکھا کہ بھیڑ ہے آپ کی بحریوں کی حفاظت كرر ہے ہيں۔ من نے ول ميں سوچا كه ميں اس بيركي ضرورزيارت كروں كا كه مجھ اس میں بزرگی کی علامات نظر آتی ہیں۔ میں کچھ دیر وہاں تشہرار ہا یہاں تک کہ جب دہ نماز ے قارغ ہو ئو میں نے انہیں سلام کیا۔انہوں نے فرمایا! بیٹے کس کام کے لئے آئے ہو؟ میں نے عرض کی کرآ ہے کی زیار ً شد کے لئے فرمایا'' اللہ تعالیٰ تمہیں اس کی جزاد ہے میں نے کہا''یا شخ! بھیڑئے کو بھری کے موافق و کھے رہا ہوں اس کی کیا وجہ ہے؟ تو انہوں نے فرمایا''اس کی دجہ رہے کہ بحریوں کے چرواہے نے حق تعالیٰ کے ساتھ موافقت اختیار کررگھی ہے'' یہ کہ کرآپ نے لکڑی کا ایک بیالہ ایک پھر کے نیچےرکھا تو اس پھر سے دو چشم پھوٹ بڑے ایک دودھ کااور دوسرا شہر کا ....آپ نے فرمایا ۔ لو بی لویس نے عرض کی "اعض أب ني كم على وجد سي مقام حاصل كيا؟ فرمايا" حفرت محمي الله كي متابعت سے مرتجر فرمایا ''اے لڑے حضرت موی علیہ السلام کی قوم باد جود کہ اسے نبی کی

خالفت تھی پھر بھی بھرنے ان کے لئے پانی دے دیا تھا اور جب کہ حضرت موئی علیہ السلام بھی حضرت موئی علیہ السلام بھی حضرت محمد علیہ کے درجہ کے برابر نہ تھے۔ تو جب میں حضرت محمد علیہ کا اطاعت گزار بھی حضرت محمد علیہ میں حضرت محمد علیہ میں حضرت موئی اللہ بھے دودھا در شہد کیوں نہ دے گا جب کہ حضرت محمد علیہ السلام سے کہیں بہتر تھے ۔۔۔۔ میں نے عرض کی کہ مجھے کوئی تھیے ت فرمائے آپ نے فرمائی انہی دو فرمائی کے استعمال قلب ک صندوق المحرص و بطندک و عالمحرام "(اپنول کو دنیوی لا کے کا صندوق اور آپ بیٹ کو حرام مال کا برتن نہ بنا) کیونکہ تحلوق کی تباہی آنہی دو چیزوں سے تفاظت میں ہے اسے اس کی نجات آئی دو چیزوں سے تفاظت میں ہے است

اور میرے شخ رحمتہ اللہ علیہ نے آپ کے بارے میں مجھ سے بہت ی روایات بیان کی بیں لیکن دقت کی قلت کی وجہ سے اس سے زیادہ لکھناممکن نہیں کہ میری کتابیں غرنی میں رہ گئی بیں اللہ انہیں محفوظ رکھے ) اور میں خود ہندوستان کے شہر بہنور (لا ہور) میں ہوں جو ملتان کے مضافات میں سے ہے اور برگانہ لوگوں میں گھر اہوا ہوں اور خوشحالی و تنگ حالی ہر حالت میں اللہ تعالیٰ کاشکر ہے ۔۔۔۔۔

# حضرت ابوحازم مدنى رحتاللهايه

اورانبی میں سے بڑے نیک بزرگ اور مشارکے طریقت میں نے بعض کے پیشوا حضرت ابو حازم المدنی "مجھی ہیں۔ طریقت کے معاملات میں آ پ حصدوافر اور مقام بلند کے مالک تضاور نظر میں تجی استقامت اور مجاہدات میں کا ال دسترس رکھتے تصاور حضرت عمر بن عثمان کی آ پ کے احکام برختی سے پابند تصاور آ پ کے کلام کودل وجان سے پسند کرتے تھے بہت ہی کہ ابول میں فدکور ہے اور یہی عمر بن عثمان آ پ سے روایت کرتے ہیں کرتے ہیں کہ

ا صاحب کشف اُلحی ب نے آپ کا ذکر تع تابعین میں کیا ہے لیکن حضرت سلمان فاری معروف صحابی رسول اللہ اللہ اللہ اللہ بیں اس اعتبار سے حضرت صبیب کا ذکر تابعین میں ہوتا جا ہے تھا کہ کسی صحابی کی صحبت سے مشرف ہونے والا بزرگ اصطلاحا تا تابعی کہلاتا ہے۔ (مترجم)

## حضرت محمربن واسع رمته الثهليه

اور انبی تبع تابعین میں ہے اہلی مجاہدہ کے دائی اور مشاہدات میں بمیشہ قائم رہنے والے حضرت محمد بن واسع بھی ہیں۔ آپ کے دور میں آپ کا ہم مرتبہ بزرگ نہ تھا۔ آپ نے تابعین میں سے بہت سے حضرات کی صحبت کا شرف پایا تھا اور مشائخ متقد مین میں سے ایک گروہ کے ساتھ ملاقات کی تھی۔ آپ طریقت میں کامل حصدر کھتے تھے طریقت کے حقائق میں بہت اعلی خیالات اور کامل اشارات آپ سے ثابت ہیں ساور آپ سے می آتا ہے کہ آپ نے فرمایا ''مار ایٹ شیا الاور دایت الله فید '' (میس نے کوئی چیز كولوگوں في حضرت ابوحازم سے دريافت كياكذ ما مالك "(آپكامال كياہے؟) تُو آ پ نے جواب دیا۔''السرضاء عن الله و العنبي عَن النام ''( ہرحال میں اللہ سے راضی رہنااورلوگوں ہے بے نیاز رہنا )اورلامحالہ جو خض حق تعالیٰ سے راضی ہووہ مخلوق سے یے برواہ ہوتا ہےاورکسی مرد بزرگ کے لئے سب سے بڑاخزانہ یہی رضاالٰہی ہےاوراس میں خدائے عز وجل کے ساتھ غنی ہونے کی طرف اشارہ ہے ہیں جو تخص ذات حق تعالی کے ذر بعد غنی ہوتا ہے وہ غیر اللہ سے بے نیاز ہی ہوتا ہے اور اس کی درگاہ کے علاوہ کسی کے دروازے کا راستہ نہیں جانتا اور ظاہر و باطن میں اس کے علاوہ کسی کونہیں یکارتا .....مشاکخ میں سے ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضرت ابو حازم کی خدمت میں حاضر ہوااس وقت آپ مورے تھے میں تھوڑی در کھیرا کہ آپ بیدار ہوئے اور مجھ سے فر مایا'' کہ ابھی میں نے پیغمبر علی کے کونواب میں دیکھا ہے کہ آپ نے مجھے تمہارے لئے پیغام دمیتے ہوئے فرمایا کہ مال کے حقوق کی حفاظت کرنا حج اداکرنے سے بہتر ہے اس لئے لوث جااور ماں کی دلجوئی کر' میں وہیں ہے واپس لؤٹ آیا اور مکه مکرمہ کی طرف نہ گمیا اس سے زیادہ کوئی کلام میں نے آپ سے متعلق نہیں سنا۔

## حضرت محمربن واسع رمته التدمليه

اور انبی تبع تابعین میں سے اہلی جاہدہ کے دائی اور مشاہدات میں ہمیشہ قائم رہنے والے حضرت محمد بن واسط بھی ہیں۔ آپ کے دور میں آپ کا ہم مرتبہ بزرگ نہ تھا۔ آپ نے تابعین میں سے بہت سے حضرات کی صحبت کا شرف پایا تھا اور مشاک متحقد مین میں سے ایک گروہ کے ساتھ ملاقات کی تھی۔ آپ طریقت میں کامل حصدر کھتے تھے طریقت کے حقائق میں بہت اعلی خیالات اور کامل اشارات آپ سے تابت ہیں سساور آپ سے بی آتا ہے کہ آپ نے فرایا ''ما رایٹ شیا الاور ایت الله فید '' (میں نے کوئی چیز الی نہیں دیکھی جس میں اللہ تعالی کونہ دیکھا ہو) یہ مقام مقام مشاہدہ ہے کہ بندہ فاعل حقیق کی عبت میں اس مقام تک بہتی جاتا ہے کہ جب اس کے کی بھی فعل پر نظر کرتا ہے تو فعل کو نہیں دیکھتا بلہ صرف فاعل کو دیکھتا ہے جیسا کہ کوئی شخص کی تصویر کود کھتے ہوئے مصور کو دیکھتا ہوئے مصور کو دیکھتا ہوئے مصور کو دیکھتا ہو اس کلمہ کی حقیقت تو فیم بر خدا حضر ت ابراہیم ظیل علیہ السلام کے قول کی طرف لوثی ہے کہ انہوں نے جاند سورج اور ستار ہے کے بارے میں کہا کہ 'ھفدا دہی '' ریمیرا رب ہے ) اور یہ چیز محبت کے غلبہ کی وجہ سے تھی کہ جس چیز کو بھی دیکھتا اس کواللہ تعالی کے قبر صفت پر دیکھتے تھے کیونکہ جب دوستان اللی نگاہ کرتے ہیں تو تمام جبان کواللہ تعالی کے قبر صفت پر دیکھتے تھے کیونکہ جب دوستان اللی نگاہ کرتے ہیں تو تمام جبان کواللہ تعالی کے قبر صفت پر دیکھتے ہیں اور تمام موجودات میں ان کے فاعل صفت پر دیکھتے ہیں تو مغلوب تو ہیں بلہ فاعل کو دیکھتے ہیں اور تمام موجود کو ہیں جب نگاہ شوق سے اس میں دیکھتے ہیں تو مغلوب تو ہیں بلہ فاعل کو دیکھتے ہیں اور تمام کو باب مشاہدہ میں انشاء اللہ دیکھتے ہیں اور تکھتے ہیں اور تمام اس مسئلہ کو باب مشاہدہ میں انشاء اللہ دیکھتے ہیں اور تکھتے ہیں اور تعربی خال کو دیکھتے ہیں اور تم اس مسئلہ کو باب مشاہدہ میں انشاء اللہ بیان کریں گے۔

ا پی جگہ ہر بیان کریں گےانشاءاللہ۔

حضرت امام اعظم ابو حنیفه رحته الله علیه

اورانبی میں سے اماموں کے امام اہل سنت و جماعت کے مقتدا و فقہا کے باعث شرف اورعلاء کے لئے نشان عزت حضرت ابو حنیفہ نعمان بن ثابت الخرازُ بھی ہیں مجاہدات اورعباوات میں آپ بڑے صاحب استقامت تصاوراس طریقت کے اصولوں میں بڑی بلندشان کے مالک تھے۔ آپ نے ابتدائی زندگی میں خلوت شینی کاارادہ فرمایا تھااورلوگوں ہے الگ ہو کر بالکل جہا رہنا جا ہاتھا کیونکہ آپ نے اپنے دل کو دنیاوی ریاست اور طلب جاہ ہے بالکل یاک کرلیااوراینے دل کوئل کے لئے اچھی طرح سنوارلیا تھاجی کرایک رات آپ نے خواب دیکھا کہ آپ کی مبارک ہڈیوں کو آپ کی قبر منور میں اکٹھا کر دہے ہیں اور ان میں سے بعض کوبعض سے چن رہے ہیں۔آ پاس خواب کی ہیب سے بیدار ہوئے اور امام محدین سیرین کے اصحاب میں سے ایک کے پاس جاکراس خواب کی تعبیر دریافت کی۔ انہوں نے تعبیر بیان کی کہ آ پ کے علوم نبوت اور آ پ کی سند کی حفاظت میں بڑے بلند مرتبہ و مقام پر پہنچیں گے اور اس میں پوری مہارت حاصل کر کے سیح احادیث کوضعیف روایات سے جدا کریں گے ..... آپ نے بھر دوبارہ خواب میں پیفیر والیہ کی زیارت کی کہ آ پ ترمار ہے جین 'اے ابو حنیفہ! اللہ تعالیٰ نے تمہاری زندگی کومیری سنت کے زندہ کرنے ك لئ بناياب" كوشه يني كااراده نه كرو"

آ پ ابراہیم بن ادھم، فضیل بن عیاض داؤد طائی، بشر حافی رحمہم اللہ اجمعین اور ای طرح کے مشاکخ طریقت کے بووں بزرگوں میں سے بہت سے حصرات کے استاد تھے

ا صاحب کشف الحجوب نے امام اعظم حضرت امام ابوضیفہ کا شارتع تابعین میں کیا ہے لیکن بدایک مسلمہ تاریخی حقیقت ہے ک حقیقت ہے کہ صحابی رسول النمائی کے مصرت انس کی ملاقات اورزیارت کا شرف آپ کو حاصل ہے اس اختیار ہے آپ کا شار حضرات تابعین میں ہوتا ہے لندا آپ کا تذکرہ اس نیٹل باب میں ہونا جا ہے تھا۔ (مترجم)

علماء میں یہ بات مشہور ہے کہ خلیفہ ابوجعفر منصور نے یہ تدبیر کی کہ حضرت امام ابو حنیفہٌ، حضرت امام سفیان تُو ری ،حضرت امام صله بن اشیم اور حضرت امام شریک رحمهم الله اجمعین میں ہے کسی ایک کو قاضی مقرر کیا جائے کیونکہ یہ چاروں حضرات اپنے دور کے بڑے عالم سمجھ جاتے تھے۔خلیفہ نے آ دمی بھیج کران جاروں حضرات کو دربار میں بلوایا۔ جب سیہ دربار کی طرف جارہے تھے تو راہتے میں حضرت امام ابوصیفہ نے فرمایا میں ہرایک کے لئے دربار جانے کے بارے میں فراست سے ایک بات کہتا ہوں''انہوں نے کہا ٹھیک ہے فرمائے! تب آپ نے فرمایا میں تو ایک حیلہ کے ذریعہ اس عہدہ قضا کوایئے ہے ہٹالوں گا اورصلهایے آپ کود بوانہ بنا لے، اور سفیان بھاگ جائے گا اور شریک قاضی بن جائے گا چنانچے حضرت سفیان تُورکُ تُوموقع یا کرراستہ ہے ہی بھاگ گئے اورا یک کشتی میں داخل ہوکر کشتی والوں ہے کہا کہ مجھے جھیا لومیرا سر کا ٹنا جا ہے ہیں۔اور آپ نے یہ پیغبر علیہ کی اس صديث كى تاويل كے طور يركها كه حضور تيالية في فرمايا تھا كهُ مُنْ جُعِلَ قاضياً فقد ذُبح ببغیسر مسکین ''( جوُّخص قاضی بنایا گیا تو گویاوہ بغیر چھری کے ذبح کرویا گیا )چنا نچہ ملاح نے آپ کو کشتی میں چھیالیا۔ باتی ان تینوں آئمکرام کو خلیفد کے دربار میں لے گئے۔خلیف نے سب سے پہلے حضرت اما ابوصنیفہ سے کہا کہ آپ کو قاضی ہونا جا ہے۔ آپ نے جواب دیا''اے امیر! میں ایک عجمی نسل کا آ دمی ہوں عربی نبیں بلکہ ان کے غلاموں میں سے ہوں لہذا سردار ان طرب میرے احکام پر راضی نہ ہوں گے' خلیفہ نے کہا اس عہدے کا نسب کے ساتھ کوئی تعلق نہیں بلکہ اس کا تعلق علم سے ہے اور علم کے اعتبار سے آپ اس وور کے تمام علا پرمقدم ہیں'' آپ نے فر مایا میں اس کام کے لائق نہیں ہوں اور اس قول میں اگر میں سیا ہوں تو واقعی قضا کے لائق نہیں اگر جھوٹا ہوں تو جھوٹے آ دمی کومسلمانوں کی قضا کے۔ كينبين مونا جائين اورآب كوجو خليفه وقت من كسى جمواتي آوى كوابنا قاضى نبيل بنانا چاہے اور نہ ہی مسلمانوں کے مال ،خون اور شرمگا ہوں سے متعلق اس پر مجروسہ کرنا جا ہے

''آپ نے بید کہاا درعہدہ قضا سے نجات حاصل کرلی بعدازیں حضرت صلہ ''منصور کے سامنے آئے اور اس کا ہاتھ بکڑ کر کہنے گئے'' آپ کیے ہیں؟ اور آپ کے فرزندوں اور جانوروں کا کیا حال ہے؟ منصور نے کہا''میتو دیوانہ ہےا ہے باہر نکال دو۔ پھرشر یک ہے کہا آپ کوقضا کی خدمت سرانجام دینی جائے آپ نے جوابافر مایا کہ میں سودائی مزاج کا آ دمی ہوں اور میراد ماغ کمز در ہے اس لئے میں اس عہدہ کی ذمہ داریاں پوری نہ کرسکوں گا۔ خلیفہ منصور نے کہا ' مقوی اور موافق غذاؤں اور خوشبودار کھلوں کے بوس سے علاج کیجئے تا کہ آپ کی عقل تیز اور مضبوط ہوجائے۔ پھر عہدہ قضا ان کے سپر دکر دیا۔ اس کے بعد حفرت الوصليفة في آپ كوچمور ديا اور چرتمى آپ سند بات ندكى - اور بيسب بچه آپ کے ہر خض کے بارے میں تجی فراست نود صحت وسلامتی کی راہ پر چلنے مخلوق کواینے ہے دور کرنے لوگوں کے نزدیک مرتبدوائی چیز پرمغرور نہ ہونے دیں اور کامل الحال ہونے کی واضح علامت ہاورآ ب کی سے حکایت اس بات کی قوی دلیل ہے کہ لوگوں سے کنارہ کش ر ہنا ہی صحت وسلامتی کا موجب ہے کہ ان تینوں بزرگوں نے کسی نیکسی حیلہ کے ذریعہ مخلوق کواینے آب سے دور کر دیا۔ لیکن آج کے عام علاء اس معاملیہ کے مثکر میں کیونکہ وہ خواہشات نفس ہے آ رام پاتے ہیں اور حق کے رائے سے بھاگ گئے ہیں اور امراء کے درواز وں کواینے لئے قبلہ اور ظالموں کے درباروں کواینے لئے بیت المعور اور جابرلوگوں كدسترخوان كوايية لئ مقام قاب قوسين كى طرح قابل تعظيم بنالياب اورجوكو كي بهى ان کی خواہشات کی مخالفت کرے وہ آئ سے انکار کردیتے ہیں مسسایک دفعہ میرے قیام غزنی (الله اس کی حفاظت کرے) کے دوران امانت اور علم کے مدی ایک شخص نے دعویٰ کیا کہ گدری پہننا بدعت ہے۔ میں نے کہا'' حشیش اور دیتی جو بالکل ریشی کیڑے ہیں جن کا استعال كرنا مردول كے لئے حرام محض ہے اور پھر ظالموں كے مطلق حرام مال سے منت اور زاری کو کے حلال کرنا اور بھی زیادہ موجب حرمت بن جاتا ہے لیکن تم اس طرح حرام مال ہے حرام طریقہ سے لیا ہوا کیڑا تو بے تکلف پہن لیتے ہوا درینہیں کہتے کہ بید بدعت ہے تو پھرطال رقم سے خریدے ہوئے حلال کیڑے کو کیوں کہتے ہو کہ یہ بدعت ہے اگر رعونت طبع اورنفس کی گمراہی تم پرمسلط نہ ہوتی تو اس طرح کی کمزور بات نہ کرتے لیکن رہیمی کیڑا عورتوں کے لئے حلال اور مردول کے لئے حرام اور دیوانوں پر مباح ہے اگرتم ان دونوں میں سے کسی ایک کا قرار کرو پھرتو تم معذور ہو پس ہم ناانصافی سے اللہ کی پناہ ما تگتے ہیں۔ حضرت امام ابو عنیفة قرماتے ہیں کہ جب حضرت نوفل بن حیاتؓ نے وفات پائی تویس نے خواب دیکھا کہ قیامت بیاہا ورتمام لوگ حساب گاہ میں کھڑے ہیں۔ میں نے پیغیم منافقہ کودیکھا کہ توض کوٹر کے کنارے کھڑے ہیں اور آپ کے دائیں بائمیں بہت ہے مثائخ کھڑے ہیں اورایک نیک صورت بوڑ ھے تخص کودیکھا جس نے اپنے سر کے سفید بال چھوڑ رکھے تھے وہ اینے رخسار کو پیغبر علی ہے کے رخسار مبارک پررکھے ہوئے تھااوران کے برابر میں حضرت ذفل مود یکھا۔ جب انہوں نے مجھے دیکھا تو میری طرف آئے اور مجھے سلام کیا۔ میں نے کہا مجھے یانی دیجئے! انہوں نے فر مایا ''میں آنخضرت اللے سے اجازت مانگتا ہوں۔حضور علیہ نے اپنی انگی مبارک سے اشارہ فر مایا کہ بانی دے دو۔ تو انہوں نے مجھے یانی دیا۔ میں نے اس میں سےخود بھی بیا اور اپنے ساتھیوں کو بھی بلایالیکن اس پیالہ میں سے پچھ بھی کم نہ ہوا۔ میں نے پوچھا اے نوفل! بیغبر عظیمہ کی دانی جانب بوڑھے بزرگ کون ہیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ وہ <sup>حض</sup>رت ابرائیم خلیل صلوات اللہ علی نبینا وعلیہ السلام ہیں اور آپ کی بائمیں جانب حضرت ابو بمرصد پن میں اس طرح میں یو چھتا جاتا تھا یہاں تک کسترہ آ دمیوں کے متعلق میں نے دریافت کیا۔ جب میں بیدار ہوا۔ تو میرے ہاتھ پرسترہ کاعدوگرہ کیا ہواتھا ....اورحضرت یکی بن معاذُفرماتے ہیں کہا یک دفعہ میں نے يغِبرِينَ وَوَابِ مِن ديكِما تو آپ كى خدمت مِن عَرض كيا"يسا دمسول الملسه أيُن أَطُلُبك " ( يارسول النُعَظِيَّة مِن آب وكهال علاث كرول؟) تو آب فرايا" عند

عِلم ابی حنیفه "(ابوطیف کے اس جھے تلاش کرو)اور پر بیزگاری وتقویٰ میں آ پ کے بہت سے طریق اور بے شارمنا قب مشہور ہیں۔ ریکتاب ان کی متحمل نہیں ہو سکتی۔ اور میں علی بن عثمان الجلائي ملك شام میں موذن رسول النَّهِ اللَّهِ حضرت بلالٌ كے روضه مبارک برسور ہاتھا کہ خواب کی حالت میں اینے آپ کو مکہ مرمہ میں موجود پایا اور ویکھا كه پنجبر الله باب بن شيبه سے اندر تشريف لائے اور ايک بوڑ ھے مخص کواس طرح اپني بغل میں لے رکھا ہے جس طرح شفقت سے بچون کو بغل میں لیتے ہیں میں دوڑ کر آ پ کے سامنے گیا اور آپ کے یاؤن مبارک کی پشت پر بوسہ دیا اور میں اس تعجب میں تھا کہ ہیہ بوڑھے بزرگ کون ہیں؟ کہ حضو وقط ہے معجزہ کے طور پر میرے باطن اور میری سوچ برمطلع ہو گئے اور مجھے کہا کہ یہ تمہارے ملک کے مسلمانوں کے امام ابوحنیفہ میں مجھے اور میرے ہم وطنوں کو اس خواب میں اپنے امام کوحضور علیقے کے پہلو میں دیکھ کر بڑی امید ہوئی اور اس خواب ہے جھے پر ریجی واضح ہوا کہ ہمارے امام ان بلند مرتبہ لوگوں میں ہے ہیں جواوصاف طبع سے فانی اورا حکام شریعت سے باتی اور شریعت کے ساتھ قائم ہیں اس لئے کہ اوصاف طبع ہے آپ کونکال کر لیے جانے والےخود پیغمبر پیلینگئے ہی ہیں ادرا گروہ خود جانے والے ہوتے تو باتی الصفته ہوتے اور باتی الصفت مخطی ہوتا ہے یامصیب کیکن جب کہان کو لے جانے والنوريغيريكية بين اس لئه وه فاني الصفت بين ادر يغيريكية كي صفت بقاك ساته باتي ہیں اور جب بیغمبر اللہ سے خطا کا صدور ناممکن ہے تو جو تحص آ بے کے ساتھ قائم ہوگا اس سے بھی خطاسرز دنہ ہو سکے گی اور بیا ایک لطیف رمز ہے ( یعنی جب پیغبر پڑھنے کے ساتھ آپ کا تعلق اتنا گہراہے تو آپ کے اجتہاد میں بھی خطانہ ہوگی چنانچے دوسرے مجتهدین مخطی بھی ہو سکتے ہیں اور مصیب بھی لیکن حضرت امام ابو حنیفہ اُپ اجتہاد میں مصیب بی ہوں گے۔ اور بیان کرتے ہیں کہ جب حضرت داؤ د طائی " نے علم حاصل کیا اورا بے دور کے مقتدا ادرعلا کے سر دار بن گئے تو حضرت ابو حنیفہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور یو چھا کہ میں اب کیا کروں؟ امام ابوصنیفہ ی فرمایا'' عَلَیٰک بالعَمَلِ فانِ العِلْمَ بلا عمَلِ کے المَعَمَلِ اللهِ عَمل کے مطابق عمل کرو کیونکہ بغیر عمل کے علم اس کے المُحرح بیارے جیے جسم بغیر روح کے اور اے داؤ دطائی میں تجھ پر قربان ہوجاؤں جب تک عمل کے ساتھ علم ملا ہوا نہ ہونہ عمل صاف ہوتا ہے اور نہ ہی زندگی میں ضلوص پیدا ہوتا ہے اور جوض صرف علم پر قناعت کر لیتا ہے وہ حقیقت میں عالم ہی نہیں ہوتا کیونکہ عالم کے لئے جو دعم پر قناعت نہیں ہوتی اس لئے کہ علم خود عمل کا متقاضی ہوتا ہے اور جیسا کہ ہدایت خود بخو دمجا ہر ہے کا تقاضہ کرتی ہے اور جس طرح مشاہدہ بغیر مجاہدہ کے نہیں ہوسکتا اس طرح مشاہدہ بغیر مجاہدہ کے نہیں ہوسکتا اس طرح علم علم کو گئل کے بیانش اور اس کا تمام تر نفع علم بغیر عمل کی برکت ہے ہی ہوتا ہے اور کی طرح بھی علم کو عمل کے جدا نہیں کیا جا سکتا جسیا کہ عمل کی برکت ہے ہی ہوتا ہے اور کی طرح بھی علم کو عمل سے جدا نہیں کیا جا سکتا جسیا کہ آ فقاب سے اس کی روشنی کو جدا نہیں کیا جا سکتا ۔

اور کتاب کی ابتداء میں علم کے باب میں مخضرطور پراس کا بیان ہم کر چکے ہیں اور تو فیق اللہ ہے ہی ہے .....

## حضرت عبداللدبن مبارك رمتاله عليه

زاہدوں کے سردار اور او تاد کے قائد حضرت عبداللہ بن مبارک المروزی بھی تج
تابعین میں تصوف کے ائمہ میں سے تھے۔ آپ اس قوم کے ذی حشمت شریعت وطریقت
کے احوال واقوال واسباب کے عالم اور اپنے دور کے بہت بڑے امام تھے۔ آپ نے بہت
سے مشاکخ کا زمانہ پایا اور ان سے ہم نشینی کا شرف حاصل کیا تھا۔ علوم کے ہر شعبے میں آپ
کی تصنیفات موجود ہیں اور آپ کی کرامات مشہور ہیں۔ آپ کی تو بہ کی ابتدا اس طرح ہوئی
کہ آپ ایک کنیزک (باعدی چھوٹی لڑک) کے فتنہ محبت میں مبتلا تھے ایک رات اپنے
ساتھیوں میں سے اٹھے اور ایک ساتھی کوساتھ لے کر اپنی معشوقہ کی دیوار کے بنیج جاکر

کھڑے ہو گئے وہ منڈ ریر آئی اور دونوں ایک دوسرے کے مشاہدے میں تحو کھڑے رہے یہاں تک کہ جب نماز فجر کی اذان ٹی تو یہ سمجھے کہ بینمازعشاء کی اذان ہے کیکن جب دن روشن ہوا تو معلوم ہوا کہ محبوبہ کے دیدار اور مشاہدہ میں پوری رات متعفر ق رہے ہیں اس بات سے آپ کو تنبیہ ہوئی اوراپنے آپ سے کہنے لگے کدا سے مبارک کے بیٹے اجمہیں شرم آنی جائے کہ آج کی پوری رات تو نفسانی خواہش کے لئے یا دُل پر کھڑار ہا ہے اور پھر بھی تو عزت جابتا ہے لیکن اگر امام نماز کے دوران ذرا کمبی سورۃ پڑھ لے تو دیوانہ ہو جاتا ہے اس نفسانی خواہش کے دعویٰ کے ہوتے ہوئے تو ایمان کا دعویٰ کیسے کرسکتا ہے؟ چنانچہ اس وقت توبه کی اورعلم اورطلب علم میں مشغول ہو گئے اور زہروویا نت اختیار کرنی۔ یہاں تک کہ ایے بلندمقام پر بنیج کدایک دفعہ آپ کی والدہ نے باغ میں آپ کود یکھا کہ آپ سور ہے ہیں اور ایک بہت بڑا سانپ ریحان کی ٹہنی مندمیں لئے ہوئے آپ پر سے کھیاں ہٹارہا ہے۔اس کے بعد آپ نے مرو سے کوچ کیا اور بغداد آ کرایک مدت تک مشائخ کی صحبت میں رہے چرکی عصر مدمکرمہ میں رہنے کے بعد والیال مروتشریف لے آئے۔شہر کے تمام باشندوں نے آپ کے ساتھ عہد کیا اور آپ کے لئے درس اور مجلس کی مسدمقرر کی۔ان دنوں شیر کے آ دھے لوگ تو حدیث کے ظاہری معانی کی متابعت کرتے تھے اور آ دھے رائے اور قیاس سے بھی کام لیتے تھے۔لیکن آپ وہاں اس طرح رہے کہ لوگ آپ کو آج تك''رضى الفريقين'' ( فريقين ميں مقبول ) كہتے ہيں كيونكه آپ كاطرزعمل دونوں فريقوں کے موافق تھا اور ہرمشرب کے لوگ آپ کے بارے میں اپنا ہم مشرب ہونے کا دعویٰ كرتے تھے۔آپ نے وہاں دور باط (مندعلم) بنائے تھے ایک خاص اہل حدیث کے لئے اور دوسرا خاص اہل رائے کے لئے بیدونوں مکان اپنے قاعدہ کےمطابق آج تک قائم میں لیکن کچھ عرصہ یہاں قیام کے بعد آپ دوبارہ تجاز والیس تشریف لے مجلے اودو ہاں قیام اختیار کیا ایک مرتبدآ ب سے لوگوں نے دریافت کیا کہ کا تبات میں سے آپ نے کیا

کیاد یکھاہے؟ آپ نے فرمایا میں نے ایک یا دری کودیکھا کہمجاہدات کی کثرت کی وجہ سے كمزور مو چكا تقااور خوف اللي ساس كى پشت مين ثم آگيا تھا۔ ميں نے اس سے يو چھا' يَا وَاهِبُ كيف الطويق الى الله "(ا \_ راب الله تعالى كي طرف راستكس طرح حاصل ہوتا ہے؟ ) تواس نے جواب دیا کہ " لَوُ عَسَرَفتَ الملَّه لَعَرَفَتَ الطويق اَلِيه فقال اَعُبُهُ من الااَعُرِفُهُ و تصصى مَنُ تعرفُه " " (اكرتوالله تعالى كو بجيان چا بواس كي طرف کاراستہ بھی بھیان لیا۔ پھر کہا کہ میں اس کی پرستش کرتا ہوں جسے نہ میں جانتا ہوں ادر نہ پیچانتا ہوں اور تو اس کی نافر مانی کرتا ہے جھےتو پیچانتا ہے ) یعنی معرفت خداوندی تو اس ے خوف کا تقاضہ کرتی ہے لیکن میں دیکھتا ہوں کہتواس سے بےخوف ہے ادراس کی ذات ے انکار جہالت کا ملک منتی ہے اور میں اینے آپ کواس سے خاکف یا تا ہوں ..... آپ نے فرمایا یہ بات میرے لئے تھیحت ہوگئ اور اس نے مجھے بہت سے نامناسب امور سے باز ركها ....اورآ ب سروايت بكرآب فرمايا "المسكون حرام" عَلى قلب او لیسانم ''(الله تعالی کے درستوں کے دل برآ رام وسکون حرام ہے) کیونکہ دنیا میں وہ حالت طلب میں مضطرب اور آخرت میں حالت خوشی کے لئے بے چین رہے ہیں۔اس کئے دنیا میں تو انہیں حق تعالیٰ سے دوری کے خیال کی وجہ سے آ رام نصیب نہیں ہوتا اور آخرت میں جن تعالی کے دربار کی حاضری اور اس کے دیدار کی تجلیات کی وجہ سے ان کے لئے آ رام جائز نہیں پس ان کے لئے دنیا تو آخرت کی طرح ہے کیونکہ دلی اطمنان دو چیزوں کا تقاضا کرتا ہے مقصد میں کامیا نی یا مقصد ہے غفلت ..... اور مقصد کا حصول اور اس میں کامیا بی تو دنیاو عقبے میں روانہیں تا کہ محبت کی خلش سے آ رام حاصل ہوا درغفلت اس کے دوستوں پرحرام ہے کہ دل طلب کی حرکات سے ساکن ہوجائے ادریہ قول اہل تحقیق کے ہاں ایک بنیادی حیثیت کا حامل ہے۔واللہ اعلم۔

# حضرت فضيل بن عياض رحمته الله تعالى عليه

اورانہی میں سے اہل حق کے بادشاہ اور بارگاہ وصل الہی کے شہنشاہ حضرت ابوملی فضیل بن عیاض جمی ہیں۔آپ کا شار صوفیاء کے بزرگوں اور حقیقی درویشوں میں ہوتا ہے آپ طریقت کے معاملات اور حقائق میں بہت بڑے حصراور بلند مقام کے حامل تھے۔ آ بطریقت کان مشہور بزرگوں میں سے ایک تھے جن کی تمام فریق تعریف کرتے ہیں اورآپ کے احوال صدق اور اخلاص سے معمور تھے۔ آپ عمر کے ابتدائی حصہ میں مرواور ماورد کے درمیان را ہزنی اور مھی کیا کرتے تھے۔لیکن اس کے باوجووآپ کی طبیعت نیکی کی طرف ہر ودت ماکل اور راغب رہتی تھی اور آ پ طبعاً بڑے صاحب ہمت اور جوانمر دیتھے چنانچہجس قافلہ میں کوئی عورت موجود ہوتی ہوآ پاس کے قریب میں بھی نہ جاتے اور جس کے پاس سرماریکم ہوتا اس کا سمامان بھی نہ چھینتے بلکہ ہرخض کے پاس کچھ نہ کچھ سرمایہ باقی رہنے دیتے بہاں تک کہ خسر و سے ایک سودا گرسفر کے لئے خطنے لگا تو لوگوں نے اس کہا کہ فضیل راستہ میں ہےاس لئے کوئی حفاظتی دستہ ساتھ لےلواس نے کہامیں نے سنا ہے کہ وہ ایک خداترس آ دمی ہے چنانچہ اس نے قر آن کے ایک قاری کواجرت پر لے لیا اورا ہے اونٹ پر بھمالیا جوراستہ میں رات دن قر آن مجید کی علاوت کرتار ہایباں تک کہ جب قافلہ فضيل كي كمين كاه كے مقام تك پہنچا تو اتفا قااس وقت قارى بير آيت پرُ حد باتھا "الَّهُ مَانُ الَّذِيْسَ امَنُو اَنُ تَبِحُشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكُو اللَّهِ "﴿ كِياايمان والول كَ لِمُسَاجِحُهِ وه وقت قریب نہیں آیا کہ ان کے دل اللہ تعالیٰ کے ذکر کے لئے گڑ گڑ اٹھیں ) یہ سنتے ہی آ پ کے دل بررفت طاری ہوگئ اورا آپ کے جسم وجان پر اللہ تعالیٰ نے اپنے غلبہ کوظا ہر کر دیا اور آب نے اس تخل سے توبر کرلی اورجن لوگوں کا مال آب لوٹ میلے تھے ان سب کا سامان لوٹا دیا اور انہیں ہر طرح سے راضی کر کے آپ مکہ مکر مہ کی طرف تشریف لے گئے اور ایک عرصة تك وبال قيام كيا اوراس دوران بعض اولياء الله عدم ملاقات كاشرف بهى حاصل كيا

اس کے بعد آپ کوفہ واپس آ گئے اور ایک طویل مرت تک حضرت امام ابو حنیفہ کی صحبت اختیار کی فن حدیث کے جاننے والوں میں آپ کی روایات بڑی قابل قدراور بیحد مقبول ہیں اور تصوف دمعرفت میں بھی آپ کا کلام بہت بلند ہے آپ ہی کے بارے میں روایت بِكُرَآبِ نِحْرِمَايا ''مَنُ عَـرف اللَّهَ حقَ معرفته عَبده بكل طاقةٍ ''(جس نے الله تعالیٰ کواس طرح پیچان لیا جیسا کهاس کو پیچا نے کاحق ہے تو وہ پوری طاقت کے ساتھ اس کی عبادت کرتا ہے) کیونکہ جو بھی اس کو پہچانتا ہےاس کے انعام واحسان اور اس کی رحت ومبربانی سے پیچا شاہے اور جب اس طرح بیچان لیتا ہے تو اس کودوست بنالیتا ہے اور جب اس کے ساتھ دوئتی اختیار کرتا ہے تو اپنی پوری طاقت اس کی اطاعت میں صرف کرویتا ہے۔ کیونکہ دوستوں کے فریان برعمل کرنا دشوارنہیں ہوتا۔ پس جس شخص کی دوتی جتنی زیادہ ہوتی ہے اتنی ہی اس کی اطاعت پر حرص زیادہ ہوتی ہے اور دوئی میں اضافہ معرفت کی حقیقت کی وجہ ہے ہی ہوتا ہے جبیا کہ ام المومنین حضرت عائشہ صدیقةٌ بیان کرتی ہیں کہ بغیر الله ایک رات اٹھے اور میرے حجرے ہے کہیں باہر تشریف لے گئے مجھے گمان گزرا کہ ثابد کسی دوسری زوجہ محترمہ کے حجرہ میں تشریف لے گئے ہیں چنانچہ میں اٹھی اور آپ کے محسوں اثر ات پرچلتی رہی یہاں تک کہ میں مسجد میں پہنچ گئی اور وہاں میں نے آپ کونماز میں کھڑے پایا کہ آپ مسلسل رور ہے ہیں یہاں تک کہ حضرت بلال ؓ آئے اور انہوں نے نماز فجر کے لئے اذان دی اور جب آپنماز فجرادا کر کے حجرہ میں تشریف لائے تو میں نے دیکھا کہ آپ کے دونوں پاؤں مبارک پر ورم آیا ہوا ہے اور انگلیوں کے سرے تھلے ہوئے ہیں اور ان سے زر در مگ کا یانی بہدر ہا ہے، میں رویزی اور عرض کیا'' یا رسول الله سَلِينَةِ آب كِتوا كُلِّهِ بِحِيلِهُ مَا ومعاف كرديَّ كُنَّهُ مِين - پَعرآب اتَى تَكليف كيول برداشت کرتے ہیں۔ چھوڑ ئے بیکام تو و چھ کرتا ہے جوانی عاقبت کے بارے میں امن میں نہ ہو۔ تو حضور عَلِی ہے نے فرمایا اے عائشہ! سب اللہ عز وجل کا لطف وفضل ہے تو ''

اَفَلاَا کُونَ عَبداً شکوراً ''( کیایل اس کاشکرگزار بندہ نہ بن جاؤں' جب اس نے اپنا کرم مجھ پر فرمایا اور مجھے بخشش کا مژ وہ سنا دیا ہے تو تمہارا کیا خیال کہ مجھے اس کی بندگی نہیں كرنى جائية اورايني طاقت كےمطابق اس كى نعتوں كااستقبال نہيں كرنا جائيے .....اور نيز آنخضرت وليلته في تومعراج كي رات بجاس نمازين تبول كرلين اورانبين گران نبين سمجها یہاں تک کہ حضرت مویٰ علیہ السلام کے کہنے برلوٹ کر بارگاہ البی میں حاضر ہوئے اور یا نچ وقت کی نمازوں کا تھم لے کروا پس تشریف لائے۔ اس لئے کدآ پ کی طبیعت مبارکہ میں الله تعالى كے فرمان كى كى درجه من بھى مخالفت موجود نتھى \_'لِكَنَّ المحية هِيَ الموافقة'' ( كيونكه محبت تام بودست موافقت كا) .... نيز حضرت فضيل سي روايت بىكم آپنے فرمایا "الدنیّا دارالمرضي وَالناسُ فيها مجانين وللمجانين فِي دار المُوضى الغُلُّ والقيد ''(ويايمارون) گرے اورلوگ اس مين ويوانون كاطرت ہیں اور دیوانوں کے لئے بیاری کے گھر میں طوق اور بیزیاں ہوئی ہیں) اور ہماری نفسانی خواهشات ہمارے طوق ہیں اور ہماری نافر مانیاں ہماری بیزیاں ہیں۔نضیل بن رہیع روایت کرتے ہیں میں خلیفہ ہارون الرشید کے ہمراہ مکہ کرمہ میں تھا۔ جب ہم حج ادا کر سے تو خلیفہ نے مجھ سے یو چھا! کیا یہاں اولیاءاللہ میں سے کوئی موجود ہیں تا کہ میں ان کی زیارت کروں؟ میں نے کہاں ہاں حفرت عبدالرزاق صفانی " یہاں موجود ہیں خلیفہ نے کہا مجھےان کے ہاں لے چلوا چنانچ ہم ان کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کچھ دیران کے ساتھ گفتگو میں مصروف رہے جب واپسی کا ارادہ کیا تو ہارون الرشید نے مجھے اشارہ کیا کہان ے یوچھو کہ کیا ان کے ذمہ کوئی قرضہ ہے! میں نے پوچھا تو انہوں نے بتایا کہ ہاں میں مقروض ہوں۔خلیفہ نے وہ قرض ادا کرنے کا فرمان جاری کیا۔ جب وہاں سے نکلے تو خلیفہ نے کہا اے فضل! میراول اب بھی جا ہتا ہے کہ میں ان سے بھی زیادہ بزرگ آ دمی کی زیارت کردں۔ میں نے عرض کی کہ حضرت سفیان بن عینیہ ٌ یہاں موجود میں۔خلیفہ نے کہا

کہ وہاں چلتے ہیں'' ہم وہاں حاضر ہوئے کچھ دریات جیت کرنے کے بعد جب واپسی کا ارادہ کیا تو خلیفہ نے پھر مجھے اشارہ کیا تا کہ ان کے قرضہ کے متعلق سوال کروں۔ میں نے ان سے یو چھا تو انہوں نے کہا کہ ہاں میرے ذمہ قرضہ ہے خلیفہ نے وہ بھی ادا کرنے کا فرمان جاری کر دیا۔ جب یہاں ہے باہر آئے تو خلیفہ نے کہا اے فضل! ابھی تک میرا مقصد مجھے حاصل نہیں ہوا''میں نے عرض کی کہ مجھے یاد آیا کہ حضرت فضیل بن عیاض بھی یہاں موجود ہیں۔ چنانچہ میں خلیفہ کوحضرت فصیلؓ کے پاس لے گیا دہ جھرو نکے میں بیٹھے قرآن مجید کی تلادت کررہے تھے۔ہم نے دروازے پر دستک دی انہوں نے یو چھا کون ہے؟ میں نے جواب دیا کہ امیر المومنین ہیں۔ انہوں نے فرمایا' وُلاَ میر المومنین " (ہمیں امیر المومنین سے کیا سروکار ہے) میں نے کہا سجان اللہ! رسول اللہ کا ارشاد ہے کہ '' لَيُسَ لِلْعَبُدِانَ يَذِلَّ نَفُسَهُ فلى طاعةِ الله ''(بندے کے لئے مناسب نہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں اپنیفش کو ذلیل کرے ) مین کرآپ نے فرمایا ''بَسلسی امّسآ الوصاء عِرْ والِم "عنداهله "(بيهيك يهيكن المرضاك ليّرضاى بميشك عزت ہے)تم اس کومیری ذلت سجھتے ہولیکن اللہ تعالیٰ کے حکم پر راضی رہنے کی وجہ ہے اسی میں اپنی عزت سمجھتا ہوں اس کے بعد نیجے تشریف لائے در داز ہ کھولا اور جراغ بجھا دیا اور ایک کونے میں ہوکر کھڑے ہو گئے تو آپ نے فرمایا آ واس ہاتھ سے کہ جس سے زیادہ زم ہاتھ میں نے آج تک نہیں دیکھا۔ کیا ہی اچھا ہو کہ بینذاب الٰہی سے نج جائے بین کرخلیفہ ہارون الرشید برگر پیطاری ہو گیاحتی کہروتے روتے بے ہوش ہو گئے جب ہوش آیا تو کہا ا فضيلٌ مجھے كوئى نصيحت فرمائيّے آپ نے فرمايا اے امير المونين آپ سے دادا حضرت عباسٌ \_رسول الله علي في حجات انهول في حضرت يغيم علي سي درخواست كي هي كه مجھا یک قوم پرامیر مقرر فرماد بچئ احضور علیہ نے فرمایا میں نے آپ کے ایک نفس کو آپ کے جسم پرامیر مقرر کر دیا ہے یعنی اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں گزرنے والا آپ کا ایک سانس

اس يه بهتر ي كاوك بزارسال تك آپ كاطاعت كري "إلاَنَّ الأمارة يومُ القيمة السندامة "(كونكه امارت قيامت كون ندامت كاباعث بوكى) خليفه مارون الرشيد نے عرض کی کہ پچھاورنصیحت فرمائے۔ آپ نے فرمایا ''لوگوں نے جب حضرت عمر بن عبدالعزيُّ كوخلافت يمقرر كياتو آپ نے حضرت سالم بن عبدالله، حضرت رجاء بن حيات اور ثھر بن نصب الفرضی کو بلا کر فر مایا کہ میں خلافت کی آ ز مائشوں میں مبتلا ہو گیا ہوں میرے لئے کیا تد ہیر ہے کیونکہ میں تو اس کوائے لئے بردی آنر مائش سجھتا ہوں حالا تکہ دوسر لوگ ات نعبت مجھتے ہیں؟ ان میں سے ایک نے کہا اگر آپکل قیامت کے ون اللہ تعالیٰ کے عذاب ہے بچنا جا ہے ہیں تو تمام بوڑ ھے مسلمانوں کوایے باپ کی طرح۔ان کے جوانوں کواینے بھائیوں کی طرح اوران کے لڑکوں کواینے بیٹوں کی طرح جائے اوران کے ساتھ ابیا معاملہ کیجئے جیسا گھریٹ باپ بھائوں اور بیٹوں کے ساتھ کیا جاتا ہے کیونکہ بیسارا اسلامی ملک آپ کے گھرکی طرح ہے اور اس میں رہنے والے آپ کے اہل وعیال ہیں '' زُوُالَهاكَ وَاكره اَهُلَك وَاجْسِ عَلَى وَلدكَ "(اين والدكى زيارت كراين بھائی کی عزت کر اور اینے بیٹے کے ساتھ حسن سلوک کر) اس کے بعد حضرت فضیل بن عیاضٌ نے فرمایا ہے امیر المونین میں ڈرتا ہوں کہ کہیں آ پ کا پیخوبصورت چیرہ دوزخ کی آ گ میں گرفتار نہ ہو جائے۔اس لئے خدا تعالیٰ ہے ڈرتے رہے اوراس کاحق بهتر طور پر ادا سیجے ۔اس کے بعد ہارون الرشید نے کہا کہ ' کیا آ پ کے ذمہ کوئی قرضہ ہے؟ ' فرمایا ہاں اللہ تعالیٰ کا قرض میری گردن پرموجود ہے اوروہ اس کی اطاعت ہے اگروہ مجھے اس ہے متعلق بکڑئے تو مجھ پرافسوں ہے۔خلیفہ نے کہا''اےفضیل''میں لوگوں کے قرض ہے متعلق بات كرر ما مول تو آب نے فرمایا كە "حدادرسیاس بے خدائے عر وجل كے لئے كه مجھے اس کی طرف ہے بہت ی نعتیں میسر ہیں۔ مجھے اس ہے کوئی گلنہیں کہ بندوں کے ساہنے اس کا تھکوہ کروں۔ ہارون الرشید نے ایک ہزار دینار کی ایک تھیلی نکال کر آپ کے

سامنے رکھی اور کہا کہ اے اپنے مصارف میں ہے کی مصرف میں استعال کیجے! حضرت فضیل ؓ نے فر مایا اے امیر المونین! میری تھیجیں آپ پر کیجی سود مند ثابت نہیں ہو کیں کہ آپ نے یہیں پرظلم اور ناانصانی کا طرز عمل شروع کر دیا ہے خلیفہ نے پوچھا! میں نے کون کی بانصافی کی ہے؟ آپ نے فر مایا'' میں تو آپ کو نجات کی طرف بلا رہا ہوں اور آپ مجھ کو مصیبت میں ڈال رہے ہیں۔ یہ ناانصافی نہیں تو کیا؟ ۔۔۔۔ یہیں کر ہارون الرشید اور فضیل دونوں روتے ہوئے باہر نکلے۔ ہارون نے مجھ سے کہا اے فضل بن رہتے بادشاہ تو درحقیقت فضیل جیں اور اس کی دلیل میہ ہے کہ آپ نے دنیا اور آئل ونیا ہے منہ موڑ رکھا ہے۔ اور دنیا کی زیب وزیت کو حقارت کی نگاہ ہے دیکھتے ہیں اور اٹل دنیا کے سامنے ونیا کے سامنے ونیا کے کا مان کو اعاطہ کے لئے کوئی تو اضع نہیں کرتے ۔ اور آپ کے منا قب اس سے کہیں زیادہ ہیں کہ ان کو اعاطہ خیر میں لا یا جا سکے۔ واللہ اعلم۔

## حضرت ذوالنون مصرى رحته الله تعالى عليه

''هذا حبيبُ اللَّهِ مَان فِي حُبِّ اللَّه قتيلِ اللَّهِ ''(بياللَّذَكَ بِشريه مبنده بجواللَّكَ محبت میں شہید مراہے) اور جب آپ کا جنازہ لوگوں نے اٹھایا تو پرندے آپ کے جنازے کے او پر مجتمع ہو گئے اور ایک و دسرے کے پروں سے پر ملاکر جنازے پر سامیر کرویا۔ جب اہل مصرنے بیدد یکھا تو نادم ہوئے اور جوظلم آپ پر ڈھائے تھےان سے تو ہہ کی . علوم کے حقائق میں آپ کے بہت نے انداز اور خوبصورت کلمات ہیں چنانچہ آپ فرماتے بِين كه "العادِف كُلَّ يوم أَخُشَعُ لِانَّه، في كُلِّ ساعةٍ مِنَ الرب أقُرَبُ "(عارف ہرروز زیادہ سے زیادہ اللہ سے ڈرنے والا ہوتا ہے کیونکہ وہ ہرساعت اینے رب ے قریب ہوتا ہے) اور جو تخص زیا دہ نزد یک ہوتا ہے لامحالداس کی حیرت اور خشوع میں اضافہ ہوتا ہے اس لئے كرفق تعالى كى حكمرانى كى بيبت سے وہ آگاہ ہوتا ہے اوراس كے دل برحق تعالی کاجلال غالب ہوجاتا ہے وہ اینے آپ کواس سے دور دیکھتا ہے اور اس کے وصل کی کوئی صورت نہ یا کرخشوع و خضوع میں بڑھتا چلا جاتا ہے۔ چنانچہ حضرت موکیٰ علیہ السلام نے اللہ تعالی کے ساتھ اپنی ہمکلای کے دوران یوں کہا "ایک رَبِّ اَیْنَ اَطُبکَ؟ "(اے اللہ میں آپ کو کہاں تلاش کروں؟) تو جِن تعالیٰ نے جواب دیا ." عندالمنكسوة قلوبهم "(ثوث بوئ والاسمن) جواية اخلاص من نااميد بو یکے ہوں ۔ حضرت موی علیہ السلام نے عرض کی بار خدایا! کوئی بھی دل میرے دل سے زیاوہ شكسته اور نااميد نہيں ، توحق تعالىٰ نے ارشاد فرمايا كه ' بس ميں بھى تيرے ٹوٹے ہوئے ول میں ہوں''بیں خشوع وخضوع کے بغیر حق تعالیٰ کی معرفت کادعویٰ کرنے والا جاال ہے نہ کہ عارف! اورحقیقت معرفت کی علامت سچی ارادت ہے اور سچی محبت بندہ کے لئے تمام اسباب اور الله کے سواتما م تعلقات کوتو ڑنے والی ہوتی ہے جبیبا کہ حضرت ذوالنون مصری ً فرمات بين كه "البصِدُقُ سيْفُ اللهِ فِي ارضِهِ مَا وَضَعَ عَلَيْ شَيُّ الَّا قَطَعَهُ " (سیائی الله تعالیٰ کی زمین میں اس کی تلوار ہے کہ جس چیز پرر کھ دی جائے اس کو کاٹ کرر کھی

وی ہے) اور سچائی یہ ہے کہ مسبب الاسباب (حق تعالیٰ) پر نظر رکھی جائے نہ کہ اسباب یر۔اور جب بندہ اسباب کی طرف دیکھا ہے تو سیائی کا تھم ساقط ہوجاتا ہے ....اور آپ ہے متعلق حکایات میں میں نے دیکھا ہے کہ ایک روز اینے رفقاء کے ہمراہ کشتی میں بیٹھے ہوئے تھے کہ سامنے ہے ایک اور کشتی آ رہی تھی جس میں مصر کے کھیل کووکرنے والوں کی ایک جماعت ( تَقَافَق طا لَفه ) بیشی مولی تھی اور دریائے نیل میں ایل عادت کے مطابق کھیل تماشے اور شور دغو غامیں مشغول تھے۔ آپ کے شاگر دوں کوان سے بڑی نفرت ہوئی اورعرض کرنے لگے''یا شیخ دُ عا سیجے کہ اللہ تعالیٰ ان سب کوغرق کر دیں تا کہ ان کی نحوست لوگوں سے دور ہو جائے'' حضرت زوالنونؒ اپنے یاؤں پر کھڑے ہوئے اور اپنے ہاتھ دُ عا کے لئے اٹھائے اورکہابارخدایا! جس طرح اس گروہ کواس دنیا میں آپنے اچھی زندگی عطا فرمائی ہےای طرح آ خرت میں بھی ان کواچھی زندگی عطا فرما۔ آپ کی اس وُعا ہے تمام مرید جیران ہوئے تا ہم جب و م کشتی ذرا اور قریب آئی اور انہوں نے حضرت ذوالنون کو و مکھا توسب برگر پیطاری ہوگیا اور آپ سے معذرت کرنے لگے اپنے ساز اور موسیقی کے آلات توڑ ڈالے اور توبہ کر کے اللہ تعالی کی طرف رجوع کرلیا۔ آپ نے اسے شاگر دوں ہے فرمایا'' آخرت کی اچھی زندگی اس جہان ہے تو یہ میں ہے تم نے ویکھا کہ سب کا مقصد بوراہو گیاتم نے اورانہوں نے اپنی اپنی مراد کو پالیا آی طرح کہ کسی کوکوئی رہنج بھی نہیں پہنچا۔ اس سیچے مرشد کا بیقول مسلمانوں براس کی کمال شفقت کا آئینہ دار ہے اوراس میں انہوں نے پیغبر علیہ کی افتدا کی ہے کہ باوجود میکہ کہ کفار کی طرف ہے آپ کے ساتھ بڑی جفااور ظلم کیا گیائیکن آب اس پر جیده خاطرند موت اور یمی کتب رہے کہ "الله ما الهام الهاب قَوُمِي فَانَّهُم لايَعلمُونِ "(ايالله ميريُ توم كوبدايت فرما كدوه مجصح جانة نهيل) نيز حضرت ذوالنونٌ ہے روایت ہے کہ فرمایا میں مصر جانے کاارادہ لئے بیت المقدس ہے آ رہا تھا کہ راستہ میں دور ہے آتے ہوئے ایک شخص کو میں نے دیکھا میں نے ول میں سوچ لیا

كه جب يدمير عقريب بيني جائے كاتو من اس سے أيك سوال كروں كا جب و هزد يك آيا تومیں نے دیکھا کہ وہ ایک بڑھیا ہے جس کے ہاتھ میں نو کدار لاتھی ہے اور اس نے اونی دیہ يبن ركھا ہے۔ ميں نے اس سے يوچھا ''مِنُ أَيُن '' ( كہاں سے آر ہى ہو ) ''قالت مِنَ الله "(اس نے کہااللہ کی طرف سے) میں نے پھرسوال کیا کہ " اِللی اَیُنَ "( کہال جا ری ہو؟)اس نے جواب دیا ''اِلَی اللّٰه ''(اللّٰدی طرف جاری ہوں)میرے یا س کچھ دینار تھے میں نے اسے دینے کے لئے وہ نکالے لیکن اس نے ہاتھ کو جنش دیتے ہوئے کہا ''اے ذوالنون! تو نے جومیر مے متعلق بیصورت اختیار کی ہے بیٹمہاری عقل کی کمزوری کی وجہ سے ہے میں تو اللہ تعالیٰ کے لئے ہی کام کرتی ہوں ادراس کے علاوہ کسی سے کچھ نبیں کتی۔ جس طرح کہ میں اس کے سواکسی کی برستش نہیں کرتی ای طرح اس کے سواکسی ہے کیچنبیں مانگتی۔ بیربات کہدکروہ مجھ سے جدا ہوگئی۔اس حکایت میں ایک لطیف رمز ہے کہ اس بڑھیانے جو ریکہا کہ میں اس کے لئے کام کرتی ہوں تو بیاس کی سیائی اور حق تعالیٰ کے ساتھاس کی محبت کی دلیل ہے کیونکہ لوگوں میں ہے عمل کرنے والے لوگ دوشم کے ہوتے میں ....ایک وہ جوکوئی عمل کرتے میں اور سجھتے میں کہ حق تعالی کے لئے کر رہے میں حالانكه وه اپني ذات كے لئے كرر بے بين كه اگر جدان كي نفساني خواہش تواس سے منقطع ہوتی ہے لیکن آخرت میں انہیں تو اب کے حصول کی ہوس ضرور ہوتی ہے ....اور دوسرے وہ کدانبیں عالم آخرت کے تواب وعقاب اور عالم دنیا کے دکھاوے اور ریا کاری ہے کوئی سروکارنہیں ہوتا بلکہوہ جو کچھ بھی کرتے ہیں حق تعالی کے فرمان کی تعظیم کے لئے کرتے ہیں اور حق تعالی کی محبت کے نقاضے کے پیش نظر اپنی غرض اور خواہش کو چھوڑ دیتے ہیں اور ان لوگوں **کا خیال یہ ہے کہ**وہ جو پچھ بھی کرتے ہیں سامان آخرت کے لئے کرتے ہیں اور پیہ درست ہےاور وہ رہیمی جانتے ہیں کہتی تھ کی اطاعت میں اطاعت کرنے والے کووہ دافر حصدماتا ہے جواس سے زیادہ ہوتا ہے جو کسی معصیت کرنے والے کو دنیا بین ملتا ہے

کیونکہ گنا ہوں کی لذت اور راحت ایک ساعت کے لئے ہوتی ہے اور اطاعت گزاری کی راحت ہمیشہ کے لئے ہوتی ہے .....اورلوگوں کے مجاہدات اور محنتوں ہے حق تعالیٰ کو کیا فائدہ ہےاوران کے ترک سے کیا نقصان ہے؟ اگرتمام اہل عالم حق تعالی کی تصدیق میں سيدنا حضرت ابوبكرصديق كي طرح هو جائين تواس كانفع خودانهي كوحاصل هوگا اورا گرحق تعالی کی تکذیب میںسب کےسب فرعون کی طرح ہو جائیں تو اس کا نقصان بھی انہی کو ہو كارجيها كدن تعالى كافرمان بي "إن أخسنته أخسنته إلانفسكم وإنَّ أساتُهُ فَلَهَا ''(اَكُرَمُ احِمِها فِي كرو كَاتُوايِ لِيَحَ كرو كَادرا كُر كُو فِي برا فِي كرو كَيْ تو وه بهي تمهاري لَتَ بِي بِوكَى نِيزِيهِ بِهِي ارشاد ہے كه "وَمَنُ جَاهَدَ فَانَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللَّه لَعَنيّ عَن الْعَالَمِينَ "اورجو تحض دين من جدوجبد كرتاب توه واين الح بي كرتاب كيونكدب شک الله تعالیٰ تو بے پرواہ ہے جہان والوں سے )لوگ تواینے نیک اعمال کے ذریعہ اپنے لئے ابدی ملک یعنی جنت کی خواہش کرتے ہیں اور پھر کہتے ہیں کہ ہم اللہ تعالیٰ کے لئے کر رہے ہیں لیکن اپنے آپ کو دوتی کے راہتے بر چلانا ایک الگ چیز ہے کیونکہ اس راہ کو اختیار کرنے والے حق تعالیٰ کے فرمان کی تمیل میں دوئی کے معاملات کوہی پیش نظر رکھتے ہیں اور ان کی نگاہیں اس کے علاوہ کسی دوسری چیز پرنہیں ہوتیں۔اور اس کتاب ہیں اس طرح کی اور با تیں ہم انشاءاللہ بابالا خلاص میں بیان کریں گے۔

حضرت ابراتهم بن ادهم رمتاله مليه

سرداروں کے سرداراور لقاالی کی راہ کے سالک حضرت الوالحق ابراہیم بن ادھم منصور بھی انہی تن علی تعلق میں اور میں اسلام کے مرید تھے۔ بہت سے متقد مین مشائخ سے ملاقات کی تھی اور حضرت امام ابو عنیف کی صحبت میں رہ کرعلم عاصل کیا تھا۔ آپ مشائخ سے ملاقات کی تھی اور حضرت امام ابو عنیف کی صحبت میں رہ کرعلم عاصل کیا تھا۔ آپ

ابتدامیں بلخ کے بادشاہ تھا یک روز شکار کرتے ہوئے اپنے اشکر سے جدا ہو گئے اور ایک ہرن کے تعاقب میں دور تک نکل گئے۔اللہ تعالی نے ہرن کوآپ کے ساتھ بات کرنے کی قدرت عطافر مائی اور ہرن نے بیوی تصبح زبان میں آپ سے مخاطب ہو کر کہا ''اکھ سند خُلِفُتَ أَمْ بهذا أُمِرُت "( كياتواس كام كے لئے بيداكيا كياہے يااس كام كاتم ميں حكم ویا گیا ہے؟) آپاس کی اس بات سے بے صدمتار ہوئے اور اللہ تعالی کے حضور توب کی اورامورمملکت سے ہاتھ مینے لئے اور زہداور پر ہیزگاری کی زندگی اختیار کرلی۔ آپ نے خضرت فضیل بن عیاض ٌ اور حضرت سفیان تُو ریٌّ ہے شرف ملا قات حاصل کیا اور ان کی صحبت اختیار کی۔ پھرتو بہ کر لینے کے بعدا پنے ہاتھ کی حلال کمائی کے علاوہ کچھنہیں کھایا۔ آ پ کےمعاملات واضح اور کرامات مشہور ہیں اور تصوف کے حقائق میں آ پ کے عجیب کلمات اورنفیس لطا نُف موجود ہیں۔حضرت جنیدٌ فرماتے ہیں که'' مفاتح العلوم ابراہیم'' (حضرت ابراجیم تمام علوم طریقت کی تنجی ہیں)اور آپ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا'' "اتبخِف اللُّه صاحبًا وَ ذَرِ الناس جانباً "(الله تعالى كوابنا دوست بنااورلوكول كوايك طرف چھوڑ دئے )اس کا مطلب یہ ہے کہ جب بندہ کی توجہ تن تعالیٰ کی طرف درست ہوا در حق تعالیٰ ک محبت میں دہ مخلص ہوتو یہ چیز محلوق سے اعراض کرنے کا خود بخو د تقاضہ کرتی ہے کیونکہ مخلوق کی صحبت کاحق تعالیٰ کی باتوں کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ،ادرمحبت حق یہ ہے کہ حق تعالی کے فریان کی بجا آ وری میں اخلاص ہواور اطاعت میں اخلاص در حقیقت سمجت حق ے بی پیدا ہوتا ہے اور حق تعالی کی محبت کا اخلاص ایے نفس کی خواہشات کے ساتھ وشمنی کا نام ہے جو کوئی بھی اپنی خواہشات ہے آشنا ہووہ حق تعالیٰ سے جدا ہوتا ہے اور جوشخص خواہشات سے رشتہ تو ڑ دے وہ حق تعالیٰ کی محبت ہے آ رام یا تاہے ہیں اپنے حق میں تو خود ہی تمام محلوق ہے لہذا جب تونے اپنے آپ سے ہی اعراض کرلیا تو گویا تمام مخلوق سے تونے اعراض کرلیا اور اگرتمام مخلوق سے تعلقات منقطع کرنے کے باوجود تو اپنی ذات کی

طرف متوجدر ہاتو بیتوظلم ہے کیونکہ تمام لوگ جس جس کام میں لگے ہوئے ہیں حکم خداوندی اور تقدیر کے سبب ہیں تیرامعاملہ تیری ذات کے ساتھ متعلق ہےاور طالب حق کے طاہرو باطن کی استقامت دو چیزوں پرموقوف ہے۔ایک کاتعلق پہچانے سے ہےاور دوسری کا کرنے سے جو چیز پیچاننے کے قابل ہے وہ پیہے کہ تمام اچھائیوں اور برائیوں میں اللہ تعالیٰ کی تقدر کوحق جانے کہ یوری دنیا میں حق تعالیٰ کی بیدا کی ہوئی حرکت کے بغیر کوئی ساکن متحرک نہیں ہوسکتا اور نہ ہی کوئی متحرک ساکن ہوسکتا ہے .....اور جو چیز کرنے کے قابل ہےوہ یہ ہے کہ فق تعالیٰ کے احکام کو بیجالائے،معاملات کو درست رکھے اور حلال و حرام کی تمیز کرے کیونکہ اس کی تقدیر کسی حالت میں بھی اس کے فرمان کو ترک کرنے کے کئے ججت نہیں بن سکتی پس تلوق سے اعراض اس وقت تک درست نہیں ہوسکتا جب تک اپنی ذات ہے بھی اعراض نہ کرے اور جب توا بنی ذات ہے اعراض کرلے گاتو پوری مخلوق حق تعالیٰ کی مراد کے حصول کے لئے تیار ہوجائے گی اور جب تو حق تعالی کی طرف متوجہ ہوگا تو خود حق تعالی کے احکام کوقائم کرنے کے لئے تیار ہوجائے گا پس مخلوق کے ذریعہ آرام پانے کی تو کوئی صورت نہیں اور اگر حق کے سواکسی اور چیز ہے تو خلاصی یا نا جا ہے تو غیرے خلاصی حاصل کر کیونکہ غیرے چھٹکارا حاصل کرنا تو حید حق کو دیکھٹا ہے اور اپنی ذات کے ساتھ آ رام تعطل کو ثابت کرنا ہے اس لئے حضرت شیخ ابوالحن سالبہؓ نے فرمایا کہ مرید کوکسی بلی کے حکم میں رہنااس ہے کہیں بہتر ہے کہ وہ اپنفس کے تابع رہے کیونکہ کسی غیر کی صحبت خدا تعالیٰ کے لئے ہوتی ہےاورا بی صحبت ایے نفس کی خواہشات کو یا لنے کے لئے ہوتی ہےاور اس معنى مصمعلق انشاء الله اس كتاب مين اين جكه برمزيد كلام كياجائكا-

اور حفرت ابراہیم بن اوھم کی حکایات میں آتا ہے انہوں نے بیان کیا کہ جب میں جنگل میں پہنچا تو ایک بوڑھ اٹخف میرے پاس آیا اور مجھ سے کہا کہ اے ابراہیم! تم جانتے ہو کہ یہ کونی جگہ ہے جس میں بغیر سامان سفر اور سواری کے چلے جارہے ہو؟ آپ 

## حضرت بشرحافى رحته الله عليه

معرفت کے تن اورائل معالمہ کتا نے حضرت بشرالحائی "جی انہی تی تا بعین علی سے تھے جاہدات میں آپ بڑی شان اور بلند برھان اور طریقت کے معاملات میں کائل نعیب کے مالک تھے۔ آپ کو حضرت فضیل بن عیاض کی صحبت حاصل رہی اور اپنے ماموں حضرت بوعلی بن حشر م کے مرید تھے اور آپ علم اصول وفر وغ کے زیر دست عالم تھے آپ کی تو بدکی ابتدایوں ہوئی کہ آپ متی کی کیفیت میں کہیں جارے تھے کہ راستہ میں ایک کاغذ کا کھڑا پڑایا یا جس پر 'نیسم اللہ الموحمن الموحیم "کھا تھا آپ نے بڑی تعظیم کے کاغذ کا کھڑا پڑایا یا جس پر 'نیسم اللہ الموحمن الموحیم "کھا تھا آپ نے بڑی تعظیم کے ساتھ اسے اٹھا یا اور عطر لگا کرایک پاک جگہ پر رکھ دیا۔ اس رات خواب میں حق تعالیٰ کی ساتھ اسے اٹھا یا اور عطر لگا کرایک پاک جگہ پر رکھ دیا۔ اس رات خواب میں حق تعالیٰ کی نار سے بیں ''یا بیشو طیت اسمی فیعونی لاطین اسمک فی نارت جو آپ کر وہ فرمار ہے ہیں ''یا بیشو طیت اسمی فیعونی لاطین اسمک فی تام کو دنیا اور آخرت میں خوشبودار کروں گا) یہاں تک کہ جب بھی کوئی تیے ایا م سے گا اپ نام میں تام دل میں راحت محسوں کرے گا آپ نے اس وقت تو برکر کی اور زید وعبادت کا راست اختیار کر دل میں راحت محسوں کرے گا آپ نے اس وقت تو برکر کی اور زید وعبادت کا راست اختیار کر ایا اور مشاہدہ حق کے غلب کی یہاں تک شدت تھی کہ اپنے پاؤں میں کوئی چیز نہ پہنے تھے لوگوں لیا اور مشاہدہ حق کے غلب کی یہاں تک شدت تھی کہ اپنے پاؤں میں کوئی چیز نہ پہنے تھے لوگوں

ا کسی ہے بھی اپنی حاجت کے بارے میں سوال نہ کرے،۲ کسی کو برائی کے ساتھ یا د نہ کرے اور ۳۔ کھانے کی طرف کسی کا بلا واقبول نہ کرے ) کیونکہ جوشخص راہ خدا ہے واقف مے خلوق ہے کی حاجت کی طلب نہیں کرتا اس لئے کہ مخلوق سے حاجت طلب کرنامعرفت نہ ہونے کی دلیل ہے کہ اگروہ قاضی الحاجات ( حاجت روا ) ہے وابستہ ہوتا تو ا ين طرح كالخلوق عاجت نمائكًا "كلون استعانة المخلوق إلى المخلوق كا ستعانة المسجون إلى المبحون " (كوتك تحلوق كاثنوق عدد ما تكنااباب جي کدایک قیدی کا دوسرے قیدی سے مدد مانگنا) اور جوکوئی کسی کو برا کہتا ہے قویہ خدا تعالی کے تھم میں تصرف ہے کیونکہ و چخص اور اس کافعل دونوں ہی اللہ تعالیٰ کے پیدا کردہ ہیں ادر جو الله تعالى كى محلوق كوردكرتا بي كوياوه حق تعالى كوردكرتاب كيونكه جوكس فعل كوعيب دار كبي كاتو گویااس نے فاعل کوعیب دار کیا۔البتہ سوائے اس کے جوخود حق تعالی نے فرمایا ہے کہ میری موافقت میں کفار کی ندمت کرو۔ باقی یہ جوفر مایا ہے کہ لوگوں کی دعوت طعام قبول کرنے ہے پر ہیز کروتو بیاس لئے کہاصل رز ق دینے والاتو خداہےا گراس نے محلوق کو تیری روزی کا سبب بنا دیا ہے تو تو اس سبب کو نید کھے جان لے کہ وہ تیری ہی روزی تھی جوخدا نے تجھے پہنچائی ہے نہ کہاس سبب کی اوراً کر دہ شخص یہ بچھتا ہو کہ وہ اس کی ملکیت ہے اور اس

طرح وہ تھے پراحسان کرتا ہے تو اس کی دعوت قبول نہ کر کیونکہ روزی کے معاملہ میں کسی کا کسی پر ہرگز کوئی احسان نہیں۔اس لئے کہ اہل سنت و جماعت کے نزدیک روزی غذا ہے اور معتز لہ کے نزدیک ملکیت ہے اور خدا تعالیٰ غذاؤں کے ذریعہ مخلوق کی پر درش فرماتے ہیں اوراس قول کے جواز کے لئے ایک اور وجہ بھی ہے۔ والنداعلم۔

## حضرت بأيزيد بسطامي رحمته اللهعليه

معرفت کے آسان اور محبت خداوندی کی کشتی حضرت بایز بدطیفور بن عیسی بسطامی رحمته الله علیہ بھی ہز رگ ترین تبع تابعین اور بڑے مشائخ میں شارہوتے ہیں آپ کا حال سب سے بردا اور شان سب سے عظیم تھی یہاں تک کہ حضرت جنید ؓ نے فر مایا کہ " بايزيلمِنا بمنزله جبويل من الملنكةِ "(بم مِن بايزيداى طرح بلندمرتبه بين جس طرح حضرت جبرئیل فرشتوں میں ) آپ کے دادا مجوی تصاور والد بسطام کے بزرگوں میں سے تصاورانہوں نے بغیر عصالیہ کی احادیث میں سے بہت روایتیں بیان کی ہیں اور آپ کا شارتصوف کے دس بڑے اماموں میں ہوتا ہے۔ آپ سے قبل علم تصوف کے حقائق ے استنباط کی اتنی مهارت کسی کو حاصل نہ تھی جتنی کہ آپ کو حاصل ہوئی'' در حقیقت آپ تمام حالات میں علم دوست اور شریعت کی تعظیم کرنے والے تھے بخلاف اس گروہ کے جو الحاد کی وجہ سے مردود تھا اورمصنوعی طور پر آپ کے ساتھ وابستگی کا دعویٰ کرتا تھا'' آپ کا ابتدائی دور مجاہدات اور معاملات طریقت میں ریاضت پر مشتمل تھا ..... اور آپ ہے روايت بَكِرْمايا "عُدِلْتُ في المجاهَدَةِ ثلنين سَنةً فَمَا وَجدتُ شيًّا أَشَد عَلَىَّ مِنُ العِلْمِ وَمَتَابِعِيِّهِ وَلُولًا احتلافُ العُلْمَاءِ لَبَقَيتُ واحتلافِ العلماء وحمة الا تعجويد المتوحيد "(ش فيمس سال كاعرصه عابده مل كزارا إس من في علم اوراس کی متابعت ہے زیادہ سخت کوئی چیز نہیں دیکھی اورا گرعلاء کے درمیان اختلاف نہ

ہوتا تو دین کے تمام امور بڑعمل کرنے ہے میں قاصر رہتا اور مسئلہ تو حید کے علاوہ دوسرے امور میں علاء کا اختلاف رحمت ہے) اور حقیقت بھی یہی ہے کیونکہ انسانی طبیعت علم کی بجائے جہالت کی طرف زیادہ مائل ہوتی ہے کیونکہ جہالت میں بہت سے کام بغیررنج کے کئے جاسکتے ہیں۔لیکن علم میں بغیر تکلیف کے ایک قدم بھی نہیں رکھ سکتے۔اورشریعت کی راہ اس جہان کی ملی صراط ہے بھی بہت زیادہ ہار یک اور بہت زیادہ پرخطر ہے پس تمہیں جا ہے كهتمام احوال مين اس طرح رہے كما گر بلندا حوال او عظیم مقامات ہے تو رك بھی جائے تو شریعت کے میدان کی طرف تو تیری توجہ برقرار رہتا کہ اگر تمام معاملات تجھ سے جاتے بھی رہیں تو بھی عمل تو تیرے ساتھ رہ جائے اس لئے کہ مرید کے لئے سب سے بوی آ فت عمل کا ترک کرنا ہے اور جھوٹے دعویداروں کے تمام دعوے شریعت بڑمل کرنے کے مقالع میں ﷺ میں اور تمام اہل زبان اس کی برابری سے عاری میں سے نیز آپ سے روايت بكرفرمايا "الجنه لاحظر لها عنداهل المحبة محجوبُون بمحبَّتهم " (اہل محبت کے نز دیک جنت کی کوئی وقعت نہیں اور اہل محبت اپنی محبت کی وجہ سے حجاب میں ہیں ) اور حق تعالی کی محبت کے سواکوئی چیز ان کے نزد یک تہیں آ سکتی یعنی بہشت اگر چەاعلى درجە كى مخلوق ہےليكن محبت اللى اس كى صفت قىدىم ہے مخلوق نېيىں اور جۇمخف غير مخلوق کو چھوڑ کر مخلوق میں الجھ جاتا ہے اس کی کوئی قدرو قیمت نہیں رہتی ۔ پس دوستان حق کے لئے مخلوق کی کوئی وقعت نہیں اور دوستان حق اس کی محبت میں مجوب ہیں کیونکہ غیر کی محبت كا وجود دوكي كا تقاضه كرتا باوراصل توحيد مين دوئي كاتصور غلط باور دوستان حق كا راستہ واحدانیت کی طرف ہوتا ہے اور راہ محبت میں بیابات دؤتی کے لئے نقصان دہ ہے کہ دوی میں ایک مرید ہواور دوسرا مراد۔خواہ حق تعالیٰ مرید ہوادر بندہ مرادیا بندہ مرید ہواور حق تعالی مراد \_ اگر مریدحق تعالی مواور مراد بنده توحق تعالی کی مرادیس بنده کی ستی ثابت ہوگئی اورا گرمرید بندہ ہواورمرادحق تعالی تو مخلوق کی طلب وارادت کواس میں کوئی راہ نہیں

### حضرت خارث بن اسدر متدالله عليه

تمام فنون کے امام اور تمام شبہات کا پنة لگا لینے والے حضرت ابوعبداللہ حارث بن اسدالمحاس جمی تع تابعین میں سے اصول اور فروع کے بہت بڑے عالم اور اپنے دور میں تمام اہل علم کے لئے مرجع تھے۔ آپ نے اصول تصوف میں رغائب نام کی ایک کتاب تصنیف کی اور اس کے علاوہ بھی تمام فنون میں آپ کی بہت می تصنیفات ہیں آپ بڑے بلند حال اور بزرگ ہمت اور اپنے دور میں بغداد کے شخ المشائ تھے آپ سے روایت بیان بلند حال اور بزرگ ہمت اور اپنے دور میں بغداد کے شخ المشائ تھے آپ سے روایت بیان کرتے ہیں کہ فرمایا "العمل بحر کات القلوب فی مطالعة القلوب اشرف مِن العمل بحر کات المجواد ح" (اپنے ول کی حرکات سے جہان کے پوشیدہ علوم حاصل کرتا عضا کی حرکات سے جہان کے پوشیدہ علوم حاصل کرنا اعضا کی حرکات سے جمان کے بوشیدہ علوم حاصل کرنا اعضا کی حرکات سے جمان کے بوشیدہ علوم حاصل کرنا اعضا کی حرکات سے جمان کے بوشیدہ علوم حاصل کرنا اعضا کی حرکات سے حماد یہ ہے کی حال کرنا وی سے مرادیہ ہے کی حال کرنا وی سے مرادیہ ہے کی اس سے مرادیہ ہے کی حال کرنا وی سے کا سے مرادیہ ہے کا میں سے مرادیہ ہے کی حال کرنا وی سے مرادیہ ہے کی حال کی حرکات سے جمان کے بوشیدہ کا میں میں دینے کی حال کرنا وی سے مرادیہ ہے کی حال کی حرکات سے مرادیہ ہے کی حال کی حرکات سے مرادیہ ہے کا میں میں کرنا وی سے مرادیہ ہے کی حال کی حرکات سے مرادیہ ہے کی حال کی حرکات سے مرادیہ ہے کی حال کی حال کی حرکات سے مرادیہ ہے کی حال کی حرکات سے مرادیہ ہے کی حال کی حرکات سے مرادیہ ہے کی حال کی حرکات سے میں دینے کی حال کی حرکات ہے کی حال کی حرکات سے مرادیہ ہے کی حال کی حرکات سے کی حال کی حصل کی حرکات سے کی حرکات سے کی حرکات سے کی حال کی حرکات سے کی حال کی حرکات سے کی

کمال ہے اور جہالت محل طلب! اور بارگاہ خداوندی میں علم جہالت ہے بہتر ہے۔ کیونکہ علم انسان کو درجه کمال تک پہنچا دیتا ہے اور بارگاہ الٰہی میں جہالت کا گز ربھی نہیں ہوسکتا۔ در حقیقت علم عمل سے زیادہ بزرگ ہے کیونکہ علم سے اللہ تعالیٰ کو پہچانا خاسکتا ہے اور عمل سے اسے حاصل نہیں کیا جاسکتا اگر عمل کوعلم کے بغیراس کی بارگاہ میں رسائی ہوسکتی تو نصاری اور ان کے یادری اینے سخت مجاہدوں کے سبب مشاہدہ اللی کی منزل میں داخل ہو جاتے اور گنهگارمومن راه حق ہے دوررہتے۔ بیٹ عمل بندے کی صفت ہے ادرعلم حق تعالیٰ کی ....اس ۔ قول سے بعض راویوں کوغلطی واقع ہوئی اورانہوں نے دونوں جگہ لفظ عمل کو بیان کر دیا اور *يول كهاكه `` ال*عمل بحركاتِ القلوب اشوف مِنَ العَمَلِ بحركاتِ الجوارح '' (ول کی حرکات ہے عمل کرنا۔اعضا کی حرکات ہے عمل کرنے سے زیادہ بہتر ہے ) حالانکہ یمال ہے بندہ کاعمل صرف دل کی حرکات ہے ہی متعلق نہیں ہوتا البتہ اگراس سے تفکر اور احوال باطن كامرا قبه مراد ليته مول تو كوئي تعجب نبيل كيونكه بيغبر عليلة في ارشادفر مايا كه " تَفَكُّوساعَةِ حيو" مِن عبادةِ ستين سَنَةٍ "(ول مِن)ايك ساعت كے ليَغُوروُكر كرنا ساٹھ سال کی عبادت ہے بہتر ہے ) اور در حقیقت اس اعتبار ہے دل کے اعمال کو اعضا کے اعمال سے زیادہ فضیلت حاصل ہےاور باطن کے احوال وافعال کی تا ثیرظاہری اعمال سے زياده كامل موتى إلى التي كيت بين كه "نوم العَسالِم عَساهة وسِهو الجاهل معصیة "(عالم کی نیز بھی عبادت ہے اور جاہل کی بیداری بھی معصیت ہے ) کیونکہ عالم کا ول خواب اوربیداری دونوں حالتوں میں مغلوب ہوتا ہے اور جب دل مغلوب ہوتو جسم بھی مغلوب اور تابعدار ہوتا ہے ہی ول کا غلبرت سے مغلوب ہونا مجاہدہ کی وجہ سے نفس کے ظاہری حرکات پر غلبے سے بہتر ہے ..... نیز آپ سے روایت ہے کہ آپ نے ایک روز ایک درولیں سے فرمایا ''نحن للّٰهِ وَإِلَّا فَلا تَكُنُ '' (خداوندتعالیٰ کے لئے ہوجاؤورنہ پھر کچھ بھی نہ رہو) یعنی باتی رہنا ہے تو حق تعالیٰ کے ساتھ باتی رہویا پھراینے وجود سے فانی ہو

جاؤ ۔ یعنی یا تو صفائی قلب سے اپنی خاطر مجتمع رکھ اور یا فقر سے اپنے آپ کو پریشان ۔ یا تو اس صفت کے ساتھ متصف رہ کہ جوتن تعالی فرماتے ہیں کہ ''اُسُجُد وُ اِلاَدَمَ ''(آ دم علیہ السلام کو تجدہ کرو) یا پھراس صفت کے ساتھ متصف رہوگہ ''هَلُ اَتَی عَلَی الْلِانْسَان جین' مِنَ اللَّهُو لَمُ یَکُنُ شیاً مَّذُ کُووا ''(انسان پرایک وقت ایسا بھی گزرا ہے کہ وہ عالم سی میں قابل ذکر چیز نہ تھا) اگر تو اپنی مرض سے اللہ تعالیٰ کے لیے ہوجائے گا تو تیرا عالم بستی میں قابل ذکر چیز نہ تھا) اگر تو اپنی مرض سے اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہو وجود بذات خود قائم رہے گا اور اگر تو اپنے اختیار سے نہ ہوگا تو تیرا قیام حق تعالیٰ کے ساتھ ہوگا اور یہ مین بہت لطیف ہیں۔ واللہ اعلم۔

حضرت داؤ دابن طائى رمته الشعليه

کلوق سے قطع تعلق کرنے والے اور طلب جاہ سے بیخے والے امام ابوسلیمان محضرت داؤد ابن طائی " بھی تع تابعین میں سے تھے آپ اپنے دور کے مشاکح کبار اور اہلی تھوف کے سرداروں میں شار ہوتے ہیں اور اپنے زمانہ کے بے نظیر انسان تھے۔ آپ محضرت امام ابوحنیفہ کے شاگر داور حضرت فضیل و حضرت ابراہیم بن ادھم رحمیما اللہ وغیرہ سے ہمعصر اور طریقت میں حضرت حبیب رائی کے مرید تھے۔ تمام علوم میں کافی دسترس اور بلند درجہ کے مالک تھے خصوصاً فقہ میں تمام فقہا زمانہ کے امام مانے جاتے تھے آپ نے گوشٹینی اختیار کی اور ریاست چھوڑ کر زہد و تقوی کی کاراستہ اپنالیا تھا۔ آپ کے مناقب بہت ہیں اور فضائل کا بہت جے چاہے کیونکہ آپ طریقت کے معاملات کے عالم اور حقائق کے بیان کرنے میں کائی مہارت رکھتے تھے روایت ہے کہ آپ نے ایک مرید سے فرمایا ''اِن گوسلام کی نام اللہ نیا و اِن اَرَدُتُ الکو املة کبو علی الا خو ق '' (اگر برائی کا خواہاں ہے تو دنیا کو سلام کہہ سے اور اگر بزرگی چاہتے ہوتو آخرت پر تکمیر موت تو سلامتی کا خواہاں ہے تو دنیا کو سلام کہہ سے اور اگر بزرگی چاہتے ہوتو آخرت رکھ بیر موت کی دنیا و آخرت دونوں ہی کئی گاب ہیں اور ہرتم کی فراغت ان دو چیز و اسے ہی تو سلامتی کا خواہاں دونوں ہی کئی گاب ہیں اور ہرتم کی فراغت ان دو چیز و اسے ہی تو سلامتی کا خواہاں دونوں ہی کئی گاب ہیں اور ہرتم کی فراغت ان دو چیز و اسے ہی

وابستہ ہےلہذا جو تخفس بدن ہے فمراغت جاہتا ہوتو اسے جاہئے کہوہ دنیا ہے کنارہ کش ہو جائے اور جو مخص دل سے فارغ ہونا چاہتا ہوتو اسے کہددو کہوہ آخرت کی محبت اپنے دل ے نکال باہر کرے ۔۔۔۔ حکایات میں آپ کے متعلق آتا ہے کہ آپ ام محمد بن حسن شیبا کی ے اکثر میل ملاقات کا سلسلہ رکھتے لیکن اہام قاضی ابو پوسف ؒ ہے بہت کم تعلق رکھتے تھے۔ آپ سے دریافت کیا گیا کہ بید دونوں ہز رگ علم میں بڑے درجہ کے حضرات ہیں آپ ان میں سے ایک کو کیوں عزیز رکھتے ہیں اور دوسرے کواپنے پاس نہیں آنے دیتے؟ جواب میں فر مایا اس لئے کہ محمد بن حسنٌ دنیا اور اس کی تمام نعمتوں کو چھوڑ کرعلم میں داخل ہوئے ہیں چنانچه آپ کاعلم دین کی عزت اور دنیا کی ذلت کا سبب ہےاور قاضی ابو پوسفٌ درویشی اور ذلت کوچھوڑ کرعلم میں داخل ہوئے ہیں اورعلم کواپنی عزے اورعہدہ کے لئے سب بنایا ہے۔ اس کئے محمہ بن حسن خلوص میں امام ابو پوسف سے بلند مرتبہ ہیں.....اور حضرت معروف کرخیؓ فرماتے ہیں کہ میں نے کسی شخص کونہیں دیکھا کہاس کی نگاہوں میں دنیااس قد رحقیر ہو جتنی که حضرت داوُ د طائی " کی نظر میں کرد نیااور د نیادار کی آپ کے نز دیک پھی جھی قدر نہ تقی کیکن فقرا کوآپ بڑی ہی وقعت کی نظر ہے دیکھتے تھے خواہ وہ بظاہر کتنے ہی مصیبت زوہ كيول نه جول اورآب كمناقب بيثاريس والله اعلم

# حضرت سرى سقطى رحمةالله عليه

اورانبی تبع تابعین میں ہے اہل حقائق کے شخ اور جملہ علائق دنیا ہے بے نیاز حضرت ابوالحن سری بن مفلس اسقطی جھی ہیں۔ آپ حفرت جنید بغدادی کے ماموں عقے۔ اورتصوف میں آپ عظیم شان کے مالک تھے آپ پہلے حف ہیں جنہوں نے مقامات کی تر تیب اوراحوال کی وضاحت میں غور فر مایا۔ عراق کے مشاکخ میں ہے بہت ہے بزرگ آپ کے مرید ہیں۔ آپ کو حضرت صبیب راگی کود کھنے کی سعادت نصیب ہوئی اور آپ

سے صحبت کا شرف بھی حاصل ہوا۔ آپ حضرت معروف کرخی کے مرید تھے۔ آپ بغداد کے بازار میں کہاڑی کی دکان کرتے تھے جب بغداد کا بازار جل کر خاکمشر ہو گیا تو لوگوں نے آپ کواطلاع دی کہ آپ کی دکان جل گئی فر مایا'' چلواس کی فکر ہے تو فارغ ہوئے'' لیکن جب لوگوں نے وہاں جا کر دیکھا تو معلوم ہوا کہ اردگر دکی تمام د کا نیس جل چکی ہیں لیکن آپ کی دکان محفوظ ہے، آپ نے خودتشریف لا کر جب بیرحالت دیکھی تو اپنا تمام سامان درویتوں میں تقسیم کر دیااورخو دتصوف کاراستداختیار کرلیا۔ آپ سے ایک دفعہ لوگوں نے یو چھا کہ شروع میں آ پ کی حالت کیاتھی؟ فر مایا کہ ایک دن حضرت حبیب ٌمیر کی د کان پر ہے گزرے میں نے روٹی کے تکڑے انہیں دیئے کہ وہ درویشوں میں تقسیم کردیں تو انہوں نے مجھے کہا'' خیرک الله'' (الله تحقیے بھلائی دے ) بس جس دن سے میرے ان کانوں نے ان کی بیدُ عاسنی ہے احوال دنیا ہے بیزار ہو گیا ہوں اور دنیا سے چھٹکارا حاصل کرلیا ہے ..... آپ عنى روايت بكر مايا"الهم فهماعند بتنى به بشئ فلا تعذبنى بذل السحسجساب "(اےاللہ!اگر مجھے کس چیزے آپ مذاب دیں تو تجاب کی ذلت سے عذاب نہ دیں) کیونکہ جب میں تجاب میں نہ ہوں گا تو تیرے ذکر اور مشاہرہ کی وجہ سے ہر قتم کی تخی مجھ برآ سان ہو جائے گی اور جب میں تجھ سے تجاب میں ہوں گا تو تجھ سے تجاب کی وجہ سے دنیا کی نعتیں بھی میرے لئے ہلاکت کا باعث ہوں گی پس جومصیبت ،مشاہدہ محبوب کے اندر ہو وہ مصیبت نہیں ہوتی۔ بلکہ مصیبت تو وہ نعت ہوتی ہے جو محبوب سے عجاب میں ہواور دوزخ میں کوئی مشقت حجاب ہے زیادہ سخت اور تکلیف دہ نہ ہوگی کیونکہ اگر اہل دوزخ کو دوزخ میں حق تعالی کے دیدار کی سعادت نصیب ہوئی تو گئنگار موشین کو بھی بھی جنت یا د نہ آتی کیونکہ دوزخ میں بھی دیدارالٰہی ہےان کی جان کواس قد رخوثی نصیب ہوتی کہ بدن کی مصیبت اورجسم کے عذاب کی ان کوخبر تک نہ ہوتی اور جنت میں بھی کو کی نعت دیدارخداوندی سے زیاوہ کامل نہیں کیونکہ آگر جنت کی نمام نعتیں بلکہ سوگنا زیادہ بھی

حاصل ہوں کین وہ خداوند تعالی ہے تجاب میں ہوں تو وہ ہلاک ہو جائیں اور ان کے دل ہے زندگی ختم ہو جائے ہیں اللہ تعالی کی سنت یہی ہے کہ وہ دل کے تمام احوال میں اپنے دوستوں کو اپنی ذات کے بارے میں بینار کھتے ہیں تا کہ تمام مشقتیں ریاضتیں اور بشریت کی تمام آز مائشیں وہ آسانی ہے برداشت کر سکیں تو لا محالہ اس حال میں ان کی دُعا کیں یہی ہوتی ہیں کہ اے باری تعالی تیرے تمام عذاب ہمیں تیرے جاب کی نسبت زیادہ پسند بیدہ ہیں۔ کیونکہ جب تیرا جمال ہمارے دلوں میں جلوہ نما ہوتو ہمیں مصیبتوں کا کوئی اندیشنہیں ہوتا ۔۔۔۔۔ واللہ اعلم

حضرت شفيق بن ابراجيم الأز دي رحمة الله عليه

اورانبی تع تابعین میں سے اہل با و مصیبت کے سالار اور زہد و تقویٰ کے سرمایہ حضرت ابوعلی شفق بن ابراہیم الازدی رحمت اللہ علیہ بھی ہیں۔ آپ اپی قوم کے معزز ان کے مقد ااور شریعت طریقت اور حقیقت کے جملہ علوم کے عالم بتھے۔ علم تصوف میں آپ کی بہت ی تصانیف ہیں۔ آپ حضرت ابراہیم بن اوھم کے ہم صحبت تصاور بہت سے مشاکح کی زیارت اوران کی صحبت کا شرف حاصل تھا۔ آپ سے روایت آئی ہے کہ فرمایا ''جعل الملہ اھل طاعةِ احیاء فی مماتھم و اھل المعاصی امواتا فی حیر تھم '' (اللہ تعالیٰ اہل اطاعت کو ان کی موت کے بعد بھی زندہ کر دیتے ہیں اور اہل معصیت کو ان کی زندگی میں ہی مردہ بنا دیتے ہیں) یعنی خدا تعالیٰ کی اطاعت کرنے والا اگر چہم جائے۔ زندگی میں ہی مردہ بنا دیتے ہیں) یعنی خدا تعالیٰ کی اطاعت کرنے والا اگر چہم جائے۔ زندہ ہوتا ہے کیونکہ اس کی فرما نبر داری پر فرشتے اسے ہمیشہ آفرین کہتے ہیں اور اس کو ہمیشہ ثو اب ہمیشہ ملنے والی جزاکی وجہ سے باقی رہتا تو اب ہمیشہ ملنے والی جزاکی وجہ سے باقی رہتا ہوں ہے۔ آپ کے متعلق ہی روایت کرتے ہیں کہ آپ کے پاس ایک بوڑ حاصفی آیا اور کہنے لگا۔ اب شخ میں بہت گنبگار ہوں اور چاہتا ہوں کہ گنا ہوں سے تو بہ کرلوں آپ نے فرمایا لگا۔ اب شخ میں بہت گنبگار ہوں اور چاہتا ہوں کہ گنا ہوں سے تو بہ کرلوں آپ نے فرمایا لگا۔ اب شخ میں بہت گنبگار ہوں اور چاہتا ہوں کہ گنا ہوں سے تو بہ کرلوں آپ نے فرمایا

وہ کسے؟ اس نے کہا" جوکوئی اپن موت سے پہلے توبہ کیلئے آ جائے اگر چددر بعد آئے وہ جلدی بی آنے والا موتا ہے۔ کہتے ہیں کہ آپ کی تو بہ کی ابتدا یوں موئی کہ ایک سال ملح شہر میں قبط پڑااورلوگ ایک دوسرے کو کھانے پر آ مادہ ہو گئے تمام مسلمان بڑے ممکین تھے آپ نے ایک غلام کو ویکھا کہ وہ بازار میں ہنس رہا ہے اور خوشی کا اظہار کر رہا ہے۔لوگوں نے اے کہا کہ تمام مسلمان غم واندوہ میں متلا ہیں کیکن تو خوشی کا اظہار کر رہا ہے تخجے شرم نہیں آتى؟ وه كہنے لگا كه مجھے كسى طرح كاكوئى غم نہيں كيونكه ميں ايسے خص كاغلام ہوں جوايك پورے گاؤں کا مالک ہاوراس نے میرے دل ہے تمام اندیثوں کواٹھا دیا ہے حضرت شفِق ؒ نے کہاا ہے میرے خدا! بہ غلام اپنے اس ما لک پرا تنا خوش ہور ہا ہے جو صرف ایک گاؤں کا مالک ہے اور آ ب تو تمام جہان کے مالک ہیں اور ہمیں روزی پہنچانے کا آ ب نے ذمه لے رکھا ہے پھر بھی ہم نے اپنے دلوں میں اس قد رغموں کو کیوں جگدد ے رکھی ہے؟ میہ کہہ کر آپ نے دنیا کے تمام معاملات کو چھوڑ کرطریقت کا راستہ اختیار کرلیا اوراس کے بعد بھی بھی روزی کاغم اینے دل میں پیدانہیں ہونے دیا۔ آپ فخر پیفر مایا کرتے تھے کہ میں تو ایک غلام کا شاگر دہوں اور میں نے جو کچھ یا بیا ہے اس سے حاصل کیا ہے اور آ پ یدانکساری کے طور پر کہتے تھے،ادرآ پ کےمنا قب بہت ہیںادرتو فی تواللہ تعالیٰ کے قبضہ قدرت میں ہے۔

# حضرت عبدالرحن الداراني رمته الثهليه

اور انہی میں سے اپ وقت کے شیخ اور راہ حق کے مرد یکتا حضرت ابوسلیمان عبد الرحمٰن بن عطید الدارانی " بھی ایک ہیں۔ آ پ اپنی قوم کے معزز اور ان کے دلوں کی راحت تھے۔ آ پ المحت تھے۔ آ پ عامری علوم کے عالم اور آ فات نفس کے عارف اور نفس کی کمین گاہوں سے اچھی طرح خبر دار تھے۔ معاملات تصوف، دلوں کی حفاظت اور اعضا کی تگہداشت میں آ پ کا کلام بڑا

لطيف ب- آپ \_ روايت ب كفر مايا" اذا غلب الرجاء على الخوف فسد الوقية ''( فِب اميد خوف پرغالب ہوجائے توعارف کاوفت خراب ہوجاتاہے ) کیونکہ حال کی رعابیت کا نام وقت ہے۔ پس بندہ جس وقت تک اپنے حال کی تکہداشپ کرتا رہتا ۔ ہےاس کے دل پرخوف طاری رہتا ہے اور جب اٹھ جاتا ہے تو وہ احوال کی تگرانی کوترک کر دیتا ہے اور اس کا وقت فاسد ہو جاتا ہے اور اگر خوف اس کی امید برغالب ہو جائے تو اس کی توحید باطل ہو جاتی ہے اس لئے کہ خوف کا غلبہ نا امیدی کی وجہ سے ہوتا ہے اور حق تعالی ے نامیدی شرک ہے۔ پس توحید کی حفاظت بندہ کی امید کے سیح ہونے بر منحصر ہاور وقت كي حفاظت اس كے خوف كي صحت يرموقوف لهذا جب خوف اوراميد وونول برابر مول تو تو حیداور وقت دونو ل محفوظ رہتے ہیں اور بند ہ تو حید کی حفاظت کی بنا پرصاحب ایمان ہوتا ے اور وقت کی حفاظت کے سبب مطیع وفر ما نبر دار رہتا ہے اور امید کا تعلق صرف مشاہدہ حق ہے ہے کہ اس میں مکمل اتحاد ہے اور خوف کا تعلق صرف مجاہدہ ہے کہ اس میں مکمل اضطراب ہاورمشاہدہ مجاہدہ کی میراث ہاوراس کا حاصل یہ ہے کہتمام امیدیں ، ناامیدی ہے ہی پیداہوتی ہیں اور جوشخص اینے کر دار کی وجہ ہے اپنی کامیابی سے ناامید ہو جائے تو یہ ناامیدی ہی اس کونجائت فلاح اور حق تعالیٰ کے کرم کی طرف راہنمائی کرتی ہےاوراس کے چہرے پر خوثی کا درواز ہ کھول دیتی ہےاوراس کے دل کوطبیعت کی تمام خرابیوں ہےصاف کر دیتی ہے اور اس پر اسرار البی کے تمام درواڑ کے کل جاتے ہیں حضرت احمد بن لائی الحواری ا فر ماتے ہیں کہ ایک رات میں خلوت میں نمازیا ھ کررہاتھا کہ مجھے اس نماز میں بڑی ہی راحت محسوس ہور ہی تھی۔ جب میں نے دوسرے روز حضرت ابوسلیمان کے سامنے اپنی اس کیفیت کا ذکر کیا تو انہوں نے فر مایا کہتم کمزور آ دمی ہوابھی تک مخلوق تیرے پیش نظر ہے اس لئے خلوت اور جلوت میں تمہاری حالتیں مختلف میں حالا تکہ دونوں جہان میں کسی چیز کی پیرطا قت نہیں کہ بندہ کوحق تعالیٰ ہے روک ر کھے جس طرح دلہن کولوگوں کے سامنےاس گئے

دکھاتے ہیں کہ تمام لوگ اس کود کھے لیس گے اور اس طرح اس کی عزت میں اضافہ ہو لیکن اسے خود ایسانہیں کرنا چاہئے کیونکہ اگر وہ اپنے مقصود کے علاوہ کسی اور کو دیکھے گی تو اس کا دیداراس کو ذلیل کر دیے گا۔ اس طرح اگر تمام مخلوق فر مانبردار کی اطاعت کوعزت کی نگاہ سے دیکھے تو اسے کوئی نقصان نہیں ہوتا لیکن اگروہ خود اپنی اطاعت کوغرور کی نگاہ سے دیکھے تو ہا کہ وجائے گا۔ اور اس حالت سے ہم اللہ کی پناہ چاہتے ہیں۔

### حضرت معروف بن فيروز الكرخي رمته للهمليه

اورانہی میں سے رضائے خداوندی کی درگاہ سے تعلق رکھنے والے اور حضرت علی بن موتی الرضاً کے تربیت یافتہ حضرت ابوالحفو ظ معروف بن فیروز الکرخی بھی ہیں۔ آپ متقدمین اور مشائخ کے سرداروں میں سے ہیں۔ آپ پر ہیز گاری میں مشہور اور تقویٰ ورجوع الى الله ميس معروف ميں - آپ كا فكر ترتيب كے اعتبار سے مقدم مونا جا ہے تھا لیکن میں نے پہلے دو ہزرگوں کی موافقت میں اس جگہ پرآ پ کا ذکر کیا ہے۔ان میں سے ا یک تو صاحب تقل حضرت شیخ مبارک ابوعبدالرحمٰن سلیٌ میں کدان کی کتاب اسی تر تیب پر ہے اور دوسرے صاحب تصرف حضرت استاد امام ابوالقاسم القشير کی بیں کہ ان کی کتاب كے شروع مل بھى آ پ كا ذكراى ترتيب ير ہے۔ ميں نے اس مقام برآ پ كا تذكره اس لئے لکھ دیا ہے کہ آپ حضرت سری سقطی کے استاد اور حضرت داؤ طائی " کے مرید تھے۔ زندگی کے ابتدائی دور میں آپ دین ہے بیگانہ تھے پھر حضرت علی بن مویٰ الرضاّ کے ہاتھ پر آب نے اسلام قبول کیا اور ان کے نزدیک آپ بڑے عزیز اور پسندیدہ تھے۔ آپ کے فضائل دمنا قب بہت ہیں اورآ پ علم کے تمام فنون میں صوفیا کے مقتدا شار ہوئے ہیں۔اور آپ ے روایت ہے کفر مایا' کلفتیان ثلاث علامات وف ابلاخلاف ومدح بلاجود وعظاء بلاسوال "(جوانمردول كي تين نشانيال بيل\_ ا۔خلاف ورزی کے بغیر وعدہ بورا کرنا ۲۰ کسی لا کچ اور طمع کے بغیر سحق کی تعریف كرنا اور،٣- مائكَ بغيرمحتاج كي امداد كرنا \_ وفا بلاخلاف يهيئ كه بنده الله تعالى كے ساتھ عبودیت کےعہد میں مخالفت اورمصیبت کواینے او پرحرام کرے اور مدح بلا جو دیہ ہے کہ کی سے بھلائی یائے بغیراس کی تعریف کرے اور .....عطا بلاسوال سے کہ جب دولت موجود ہوتو خاوت کرنے **میں اپنے** پرائے کی تمیز نہ کر ہے اور جب کسی کی حالت ک<sup>اعلم</sup> ہوتو اسے سوال کی ذکت سے دو**جا**ر ہونے سے ٹیہلے دے دے۔ اور بیتمام صفات اگر چہ بظاہر مخلوق کے درمیان وقوع پذیر ہوئی ہیں لیکن تمام لوگ اپنی صفات سے مجازی طور پرمتصف ہو سکتے ہیں کیونکہ بیر تینوں صفات ورحقیقت اللہ تعالیٰ کی ہیں اور اپنے بندوں پر اس فعل کا اظہار فر ماتے ہیں اور حق تعالیٰ کی س<sup>ی</sup> حقیقی صفات ہیں کیونکہ وہ اپنے دوستوں کے ساتھ و فا کرنے میں خلاف ورزی نہیں کرتا۔ ہر چند کہ بندے این عبد و پیاں میں خلاف ورزی کرتے رہتے ہیں لیکن وہ پھربھی ان پراپنی مہر بانیوں میں اضافہ کرتے ہیں اور حق تعالیٰ کے وفا کی دلیل یہ ہے کہا*س نے ازل میں بندہ کے کسی نیک عمل کے بغیراسے پیدا فرما کر*اہے اپنا مخاطب بنایا اور آج و نیا میں اس کے برے افعال کے باو جود اس کواینی ورگاہ ہے نہیں مثاتا .....اور مدح بلاجود بھی ان کے سواکوئی نہیں کرسکتا کیونکہ وہ بندے کے سی فعل کامختاج نہیں پھر بھی بندے کے معمولی ہے عمل پر بھی اس کی تعریف کرتا ہے.....اورعطاء بلاسوال بھی اس کے علاوہ کوئی نہیں کرسکتا کیونکہ وہ کریم ہے اور ہرایک کی حالت سے بخو بی واقف ہاور بن مائے ہرایک کامقصوداہے دیتا ہے۔ پس جب الله تعالی اینے کی بندے بر کرم فرماتے اور اس بررگ کوایے قرب کے ساتھ مخصوص فرماتے میں تواس کے بہتیوں معاملات درست فرمادیتے ہیں پھروہ بندہ اپنی کوشش سے حتی الامکان مخلوق کے ساتھ یہی معاملہ کرتا ہے تو ہزرگ اس کا نام جوانمر در کھ دیتے ہیں اور جوانمر دوں کی فہرست میں اس کا نام لكودية مين .... اورية تينون صفات حضرت ابراجيم عليه السلام مين بدروجه كمال موجود

تحيس مين انشاء الله اسيخ مقام پراس كوبيان كرول گا۔

## حضرت حاتم اصم رحمته اللهعليه

ادرا نہی تنع تابعین میں ہےایک بندوں کی زینت اور اوتاو کا جمال حضرت ابو عبدالرحلن حاتم بن عنوان الاصمُ بھی ہیں۔ آپ کا شار بلخ کے صاحب حشمت بررگوں اور خراسان کے قدیم مشائح میں ہوتا ہے آپ حضرت شغیق رحمتہ اللہ علیہ کے مریداور حضرت احمد خطرور یے کے استاد ہیں۔آپ نے ابتداء سے انتہا تک تمام حالات میں ایک قدم بھی سيائي كے خلاف نبيں ركھا۔ حضرت جنيد قرمايا كرتے تھے كە 'صديق زمانيا حاتم الاصم '' ( حاتم اصمٌ ہمارے دور کے صدیق ہیں )نفس کی خرابیوں اور طبیعت کی رعونت میں آپ کا كلام برابلنديايه باورعلم طريقت من آپ كى تصانف مشهور بين ..... آپ سے روايت بَ كُثِر ما يا" الشهو ة ثـ لاثة شهـ و ق في الاكل وشهوة في الكلام وشهوة في النظر ''(شہوت تین طرح کی ہوتی ہے۔ا۔کھانے میں شہوت،۲۔کلام کرنے میں شہوت، ٣\_نظر من خوابش 'فاحفظ الاكل بالثقة واللسان بالصدق والنظر بالعمرة "(پس الله تعالیٰ پرتوکل کر کے اپنے کھانے کوحرام سے محفوظ رکھے۔ سیائی کے ساتھ اپنی زبان کی حفاظت کراورعبرت کے ذریعہ نظر کا تحفظ کر ) پس جو مخص کھانے کے معاملہ میں حق تعالی برتو کل کرتا ہے وہ طعام کی خواہش ہے جھوٹ جاتا ہے اور جو خض سچے بو لیے دہ زبان کی خواہش ہے نکے جاتا ہےاور جو تحف آئکھ ہے امریق کودیکھے وہ نظر کی خواہش ہے ہے جاتا ہاور یہ یادر کھ کہ حقیقت تو کل امرحق کے جانے سے حاصل ہوتی ہے کیونکہ جو محض حق تعالی کو مجھ طور پر جان لیتا ہے وہ اس کے روزی پہنچانے پر بھی یقین کر لیتا ہے پھرا پنے سیجے علم کی بدولت اس کی عبادت کرتا اورا پی صحیح معرفت کی بنابراس کی ذات وصفات میں تدبر کرتا ہے۔ یہاں تک کداس کا کھانا بینا بھی محبت الٰہی کے سوا کچھٹیں ہوتا اوراس کی عیادت

وجد کے علاوہ اور اس کی نظر مشاہدہ حق کے علاوہ اور پھنیں ہوتی ۔ پس جس وقت وہ حق تعالیٰ کو سجے طور پر جان لیتا ہے تو حلال روزی کھا تا ہے اور جب بچ بولتا ہے تو اس کا ذکر کرتا ہے اور جب امرحق کا مشاہدہ کرتا ہے تو خوداس کود کھتا ہے کیونکہ اس کے دیے ہوئے رزق اور اس کی اجازت کے بغیر کھا نا حلال نہیں اور اس کے ذکر کے بغیر اور کسی کا ذکر کرنا درست نہیں اور اس کے جمال وجلال کے علاوہ اس کی پیدا کر دہ دوسری موجودات کود کھنا سے خونسیں اور جب تو اس کی پیدا کر دہ دوسری موجودات کود کھنا سے خونسیں اور جب تو اس ذات حق تعالیٰ ہے رزق حاصل کرے اور اس کی اجازت سے کھائے تو نفس کی خواہش بیدا نہ ہوگی اور جب تو اس کی طرف سے اور اس کے حکم سے کچھ کہے گا تو بھی خواہش بیدا نہ ہوگی اس طرح جب اس کے فعل یعنی خلوقات کو دیکھے اور اس کے حکم سے حکم سے کچھ کہے گا تو آگر چہ وہ دیکھے تو بھی خواہش نفس ہوگی اور اگر تو اپنے نفس کی خواہش کی جاہت پر کھا نا کھائے تو اگر چہ وہ حل اس ہی ہوخواہش نفس ہوگی اور اگر تو اپنے نفس کی خواہش ہوگی۔ (والا لہ اعلم) حق تعالیٰ کا ذکر ہی ہو، جھوٹ اور خواہش نفس ہوگی اور اگر تو اپنے نفس کی خواہش ہوگی۔ (والا لہ اعلم)

حضرت امام شافعی رمته الله علیه

اور انہی تبع تابعین میں سے ایک امام مطلی اور نبی عیالیہ کے بچا کے بیٹے ابو عبداللہ محمد بن اور لیس بن عباس بن شافع بن اسائب بن عبید بن عبدین یہ بن ہاشم بن عبداللہ محمد بن اور لیس بن عباس بن شافع ہیں اسائب بن عبید بن عبد میں آپ کا شار موالے القرشی الشافعی ہیں اپنے وقت کے بزرگوں میں آپ کا شار ہوتا ہے آپ جملہ علوم میں اپنے دور کے امام اور جوانمردی و پر بیزگاری میں معروف شے۔ ہوتا ہے آپ جملہ علوم میں اپنے دور کے ما لک شھے۔ آپ جب تک مدینہ منورہ میں رہے معررت امام مالک بن انس کی شاگردی اختیار کئے رکھی اور جب عراق میں تشریف لے معرت امام محمد بن الحن شیبائی کی صحبت اختیار کی۔ اور آپ کی طبیعت ہمیشہ گوشہ آئے کے تو حضرت امام محمد بن الحن شیبائی کی صحبت اختیار کی۔ اور آپ کی طبیعت ہمیشہ گوشہ

نشین کے ارادے یر مائل رہی اور طریق تصوف کی تحقیق کی جہتم میں مصروف رہے یہاں تک کہایک جماعت آپ کے گردجع ہوگئی اور آپ کی اقتد اکرنے گلی اور حضرت امام احمد بن منبل جھی انہی میں سے تھاس کے بعد طلب جاہ اور امامت کی کوشش میں مشغول ہو گئے لیکن کچھدت کے بعداس ہے بھی ڈک گئے آپ جملہ احوال میں قابل تعریف عادات کے ما لک تھے۔شروع میں اہل تصوف کیلئے آپ کے دل میں پھیختی موجود تھی لیکن جب حصرت سلیمان رائیٌ ہے آ ہے کی ملاقات ہوئی اوران کے قریب رہنے کا اتفاق ہوا تو پھر آب جہاں کہیں بھی تشریف کے جاتے حقیقت تصوف کے متلاثی رہتے آپ سے روایت ب كرفر مايا"افارايت العالم يشتخل بالرحص فلن يجي منه شي "(جبتمكي عالم کودیکھو کہ وہ دین کے احکام میں آسانیاں تلاش کرنے میں مشغول ہے تو جان لو کہ اس ہے کچھ بھی نہ ہو سکے گا) یعنی علما ہرتتم کے لوگوں ئے پیٹیوا ہوتے ہیں ان کیلئے جائز نہیں کہ کوئی مختص ان ہے آ گے قدم رکھ سکے۔لہذاوہ اس وقت تک حق کاراستہنبیں یا سکتے جب تک وہ اینے تمام افعال واقوال میں کامل احتیاط اورخوب محنت اختیار نہ کریں اورعلم میں رخصت اور آسانیوں کو تلاش کرنا ای آ دمی کا کام بوسکتا ہے جودین میں مجاہدہ ہے راہ فرار کرے اور اینے لئے تخفیف وآ سانی پیدا کرے پس دین کے معاملات میں رخصتوں کی طلب کرنا بیعوام کا درجہ ہے تا کہ دائر ہ شریعت ہے باہر نہ نکل جا کیں اور مجاہد ہ اور محنت کے ساتھ دین کے احکام کو پورا کرنا خواص کامقام ہے تا کہایئے دل میں اس مجاہدہ کاثمرہ حاصل کرلیں اور علما تو خواص میں شار ہوتے ہیں لہذا جب یہی عام لوگوں کے درجہ پر راضی ہو جائیں تو ان نے کی چیز کی تو قع نہیں رکھنی جا ہے دوسری بات یہ بھی ہے کہ رخصت طلب كرنا تو احكام البي كو بلكا مجمنا بـ صال تكه على الله تعالى ك دوست بوت بي اوركوئي دوست اپنے دوست کے تھم کوحقے نہیں سمجھا کرتا اور اس کے فرمان کواد نے سمجھنے کی بجائے اس کے بجالانے میں پوری احتیاط کرتے ہیں ... مشاکخ میں سے ایک بزرگ بیان

فرماتے ہیں کدایک رات میں نے پیغیر اللہ کا کہ خواب میں زیارت کی اور عرض کی کہ '' یا رسول اللہ اللہ مجھے آپ کی طرف سے ایک روایت پیچی ہے کہ زمین میں اللہ کے اولیا او تا و اور ابرار ہیں۔ حضور اللہ علیہ نے فرمایا کہ راوی نے میری طرف سے میر سے سامنے ورست روایت بیان کی ہے '' میں نے عرض کی یا رسول اللہ علیہ ان میں سے ایک ولی کی زیارت کرنا چاہتا ہوں آپ نے فرمایا کہ محمد بن ادریس الثافعی ان اولیا میں سے ایک ہیں'' اس کے علاوہ بھی آپ کے منا قب بہت زیادہ ہیں۔

حضرت امام احمر بن صنبل رحمة الله عليه

اوران میں ہے ایک سنت رسول کو زندہ کرنے والے اور اہل بدعت کومٹانے والے حضرت ابومحمد احمد بن عنبل جھی ہیں۔ آپ تقویل ویر ہیز گاری میں مخصوص اور پیغمبر علیاللہ کی احادیث کے حافظ تھے۔ آپ کا شارعلا وصوفیا ، دونوں میں ہوتا ہے اور ہر طبقہ کے لوگ آ پ کی ذات کواییخ لئے باعث برکت مجھتے تھے آ پ کوحفرت ذوالنون مصریؓ،حضرت بشرحافی ،حضرت سری مقطی اور حضرت معروف کرخی جیسے بڑے بوٹے مشائخ کی صحبت میں رہنے کا اتفاق ہوا'۔۔۔۔ آپ کی کرامتیں بڑی واضح اور فراست بیے حد درست تھی اور بعض مضہین آج کِل جو پچھآپ کی طرف منسوب کررہے ہیں ہیآپ پرافتر اءاور بہتان ہے آپان باتوں سے بالکل بری تھے۔اصول دین میں آپ سیح اعتقاداور آپ کا ند بہتمام علما کو پیند ہےاور جب بغداد میںمعتز لہ کاغلبہ ہوا تو انہوں نے آپس میںمشور ہ کر کے طے كياكه آپ كواس بات پرمجوركيا جائے كه آپ قر آن مجيد كونلوق كہيں۔ آپ بوڑ ھے اور كمزور ہو چكے تھاس حالت ميں آپ كے ہاتھ شكنجہ ميں كس كر آپ كو ہزار كوڑے لگائے گئے تا كمآبة قرآن كومُلوق كهددي ليكن آپ نے چربھى اليا كہنے سے انكار كرديا كہتے ہيں کہ ای دوران آپ کا ازار بند کھل گیا جب کہ آپ کا ہاتھ بندھا ہوا تھا اتنے میں غیب ہے

ایک ہاتھ نمودار ہواجس نے آپ کاازار بند باندھ دیا۔لوگوں نے جب آپ کی بیکرامت ا پنی آ تکھوں ہے د کھے لی تو آ پ کوچھوڑ دیالیکن آ پ زخموں کی تاب نہ لاتے ہوئے جندروز کے بعد و فات پا گئے۔زندگی کے آخری وقت میں کچھالوگوں نے آپ سے بوچھا کہ آپ ان لوگوں کے بارے میں کیا کہتے ہیں جنہوں نے آپ کوکوڑے لگائے؟ آپ نے فرمایا میں کیا کہوں کہ ان لوگوں نے تو برعم خویش مجھے تن تعالیٰ کی رضا جو کی کیلئے مارا ہے کہ گویا میں باطل پر ہوں اور وہ دی بر ہیں میں صرف ان زخموں کی بنیاد پر روز قیامت ان کے ساتھ جھگڑا نہ کروں گا ..... دین کے مسائل میں آپ کا کلام بڑا بلندیا یہ ہے جب کوئی شخص آپ ے کوئی مسئلہ دریافت کرتا تو اگروہ اعمال ہے متعلق ہوتا نو جواب ارشاوفر مادیتے لیکن اگر طریقت کے حقائق ہے متعلق ہوتا تو حضرت بشر حافی " کے پاس جا کران سے دریافت کرنے کی تا کیدفر مادیتے۔ چنانچہ ایک روز ایک شخص نے سوال کیا کہ' ماالا خلاض' (اخلاص كے كہتے ہيں؟) آپ نے فرمايا''الاخلاص هـ والـخــلاص من آفات الاعمال'' (اخلاص یہ ہے کہانسان اعمال کی خرابیوں سے نجات یا جا ۔ کے ) یعنی تیراعمل ریا کاری اور نقصان سے خالی ہو۔اس نے سوال کیا''ماالتو کل''(توکل کیاہے؟) آپ نے جواب دیا''الشقة بالله ''(الله بربوری طرح بحروسه کرنا)اس نے دریافت کیا''ماالرصاء'' (رضاكيا ٢٠٠٤) آپ نے ارشاوفر مايا "تسليم الامور الى الله "(ايخ تمام معاملات كوحق تعالى كے سردكردينا)اس نے يوچھا"ما الممحبة "(محبت كياہے؟) توآب نے فرمایا'' میہ باٹ جا کر حضرت بشر حافی ہے بوچھو کیونکہ جب تک وہ زندہ ہیں میں اس کا جواب نہیں دے سکتا .....حضرت امام احمد بن صنبلٌ تمام احوال میں آ ز ماکشوں میں ڈالے گئے۔ زندگی میںمعتز لہنے آپ کواذیتیں دیں ادروفات کے بعد بعض لوگوں نے آپ پر طرح طرح کی الزام تراشیاں کیں۔ حالا نکہ آپ ان تمام الزامات سے بالکل یاک ہیں حق کہ اہل سنت و جماعت نے بھی آپ کے حالات سے ناواقعی کی بزایر بعض باتیں آپ کی

طرف غلظ منسوب کردی میں حالا نکہ وہ ان سے بری میں۔ (والتداعلم)

## حضرت احمربن الحواري رمته الثدمليه

اور انہی تبع تابعین میں ہے وقت کے چراغ اور عذاب اللی کی آفتوں ہے واُقف حضرت ابوالحن احمد بن الحواريُّ بھي ايک بيں۔ آپشام کے بڑے جليل القدر مشائخ میں شار ہوتے تھے اور تمام صوفیا کے ممدوح تھے۔ یہاں تک حضرت جنید رحمتہ اللہ عليه نے فرمايا "احمد اين الحواري ريحانة الشام" (احمد بن الحواري مُثام كي خوشبو ب) علم طریقت کے شعبوں میں آپ کا کلام بہت بلندیا بیاوراشارات بہت اطیف ہیں اور پیغمبر مالله کی احادیث میں آپ کی روایت کردہ احادیث سب کی سب سیح میں اور طریقت میں آپ کامقام اتنابلندتھا کہ وقت کے تمام صوفیاءاس سلسلے میں آپ سے ہی رجوع کیا کرتے تھے۔ آ ب حضرت ابوسلیمان دارانی " کے مرید تھے اور سفیان بن عینید مروان بن معاوید القاری جیسے بزرگوں کی صحبت ہے تربیت حاصل کی اور سیاحت کے دوران ہرا یک بزرگ سے اوب اور فائدہ حاصل کیا تھا۔ آپ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا ''الدنیا بلة ومنجمع الكلاب واقل من الكلاب من عكف عليها فان الكلب ياخذ فيها حاجته وتنصرف والمحب لها لا يزول عنها ولايتركها بحال ''(وياكوڑے كركث كامقام اوركتول كے جمع ہونے كى جگہ ہے اور وہ آ دى تو كتول سے بھى كم درجہ ہے جو ہروقت اس برگرار ہتا ہے اس لئے کہ کتا تو اس جگہ ہے اپنی ضرورت پوری کر کے واپس لوث جاتا ہے کیکن دنیا ہے محبت کرنے والا ہروقت اس سے چمٹار ہتا ہے اور کسی حال میں مجمی اس کوچھوڑ تانہیں ) یعنی آپ کے نز دیک دنیااس قدر حقیرتھی کہ آپ نے اس کوکوڑے کرکٹ سے تشبیہ دی اور اہل دنیا کوکتوں ہے بھی کم مرتبہ شار کیا اور وجہ یہ بتائی کہ کتے تو کوڑے سے اپی ضرورت پوری کر کے الگ ہو جاتے ہیں لیکن اہل دنیا اس کوجمع کرنے

سيلة بميشداس بربيشهر بيت بين،اس لئ كتاحرص مين الل دنيا يه كم تر اورابل دنيا درجه میں کتے ہے کم تر ہوئے اور یہ بات آپ کے اہل د نیا سے قطع تعلق کی بڑی واضح دلیل ہے۔ درحقیقت ارباب طریقت کا دنیا و مافیہا سے لاتعلق ہوتا ایک شاندار کل اور تروتازہ باغیچہ کی مانند ہے .... آپ ابتدائے عمر سے ہی حصول علم میں مصروف ہو گئے تھے اور اس كيليّ اتن محنت كى كدآب المكه كروجة تك بيني كئد بالاخرآب في تمام كتابين وريابردكر دين اورفرمانے گلے''نعم الدليل انت واما الاشتفال بالدليل بعد الوصولِ الى السمد المول محال "(تم بهترين دليل اوربهنما هوليكن مدلول ومقصودتك بيني جانے كے بعد دلیل کے ساتھ مشغول رہنا محال ہے ) کیونکہ رہنما کی ضرورت تو اس وقت تک ہوتی ہے جب تک مریدراستہ میں ہولیکن جب منزل مقصود تک رسائی ہو جائے تو پھررہنما کی کیا ضرورت باتی رہ جاتی ہے اوربعض مشائخ نے آپ کے اس کلام کو حالت سکر برمحمول کیا ہے كه " "مَنُ قال وصلت فقد وصل " (جس آ دمي نے كہا كەم بن بيني كيا توه واقعي بيني گیا) کیونکہ منزل پر پہنچ جانا کام ئے رک جانا ہے، پس شغل مشغل ہوتا ہےاور فراغت فراغت اورحق تک دصول کاراسته شغل اور فراغت دونوں میں نہیں کیونکہ بید دنوں بندہ کی صفات ہیں اورفصل وصل حق تعالیٰ کی عنایت اور اس کے از لی اراد ہ سے حاصل ہوتے ہیں نه كه بنده كى مشغوليت وفراغت ہے پس حق تعالى تك پينچنے كاكوئي اصول نہيں اور حق تعالى کیلئے قربت اور نزد کی کی نسبت درست نہیں۔اس کا وصل تو ہندہ کوصرف بزرگی عطا کرتا ہے ادراس کا بجر بندہ کوذلیل کرتا ہے کیونکہ اس کی صفات حقیقہ میں تغیر درست نہیں .....اور میں علی بن عثان الجلا فی کہتا ہوں کہاس معنی کا احتمال موجود ہے کہاس بزرگ احمد بن الحواریؒ کی لفظ وصول ہے مرادراہ حق تک وصول ہونہ کہ ذات حق تعالیٰ تک وصول ۔ کیونکہ کتابوں میں وصول ہے مراد راہ حق ہی ہے اس لئے کہ جب راستہ واضح ہو جائے تو پھررہنما کی چنداں ضرور تنہیں رہتی ۔ کیونکہ مقصود واضح ہوتو بیان کی اتنی نسرورت نہیں ہوتی جتنی کہ مقصود کے

غائب ہونے کی صورت میں ہوتی ہے۔غرض یکہ جب راہ حق مل گئی تو اس کا دکھا نالا حاصل ہو کیا اور جب صحیح طور برمعرفت حق کے بیان کرنے میں زبانیں عاجز ہیں تو کتابیں بدرجہ اول اس سلسلہ میں بیکار ہوں گی۔ آپ کے علاوہ دیگر مشائخ نے بھی ایسا ہی کیا ہے۔ جبیسا کہ بیٹنخ المشائخ ابوسعید فضل اللہ بن محمد انہینی وغیرہ نے اپنی کتابیں یانی میں بھینک دی تھیں اوربعض نام نہادصو فیوں نے بھی ستی ، نا کامی اور اپنی جہالت کی وجہ سے ان مردان حریت کی تقلید کی ....'تا ہم ان بزرگوں کی اس ہے مراد ماسوی اللہ سے اپنے دل کو فارغ کرنے۔ دنیا سے لاتعلق ہونے اوراس ہےا بنی توجہ ہٹانے کےعلاوہ اور پچھے نتھی۔ تا ہم حالت سکر اورغلبہ جذب کے علاوہ یہ بات درست نہیں کیونکہ جوشخص مقام مشاہدہ میں قیام پذیر ہو دونوں جہان کی کوئی چیز اس کے مشاہرہ میں حائل نہیں ہوسکتی چنانچہ جب دل دنیا کے تعلقات ہے منقطع ہو گیا تو کاغذ کے چنداوراق کی کیا د تعت باقی روگئی لیکن جیسا کہ کسی نے کہا ہے کہ شاید کتاب کو دھونے سے مراد بیہ ہو کہ تصودی معنی کے حصول کے بعد الفاظ و عبارت کی نفی کردی تو جیسا کہ ہم نے کہا ہے کہ اس صورت میں بہتر یہ ہے کہ عبارت زبان ہے بھی دور ہو جائے کیونکہ کتاب میں عبارت کھی ہوتی ہےاور زبان پر جاری ہوتی ہےاور ظاہر ہے کہان میں سے کوئی صورت بھی دوسری ہے بہتر نبیں .....اور مجھے تو یول معلوم ہوتا ہے کہ احمد بنّ الحواری کوغلبہ حال میں ایبا کو کی شخص نہ ملاجس کو وہ اپنا کلام سنادیتے اس لئے اِنہوں نے اپنی حالت کی تفصیل کاغذوں پرتحریر کر دی اور جب کاغذ زیادہ جمع ہو گئے اوران کو عام طور برشائع کرنے کے قابل کوئی آ دمی میسر ندآیا تو انہوں نے ان کاغذوں کو یانی میں ڈ ال دیااور کہا کہتم بہت امچھی دلیل ہولیکن چونکہتم ہے میری مراد مجھے حاصل ہو چکی ہےاس لئے ابتم میں مشغول رہنا ہے فائدہ ہے۔ نیز یہ بھی ہوسکتا ہے کہ آپ کے پاس کتابیں زیادہ جمع ہوگئی ہوں جوآ بکواوراداورمعاملات کے اداکرنے میں رکاوٹ محسوس ہوتی ہو۔ اس لئے آب نے اس شغل ادر رکاوٹ کوایے سامنے سے اٹھا دیا ہواور معانی کے حصول

كيليخ دل كى فراغت چاى ہواورعبارات كوترك كرديا ہو۔ ( داللہ اعلم )

#### کبا حضرت احمد بن خضر و ریبالمخی رحمته الله علیه

اوران تنع تابعین میں سے جوانمر دول کے سالا راشکراور آ فراب خراسان حفزت ابوحامداحمدخصروبیالبخی ہمیں ہیں۔آپ اپنے دور کے بلندحال وبلندشرف صوفیاء کے مقتدا اورخواص وعوام کے انتہائی پسندیدہ تھے۔آپ ملامت کے طریق پر چلتے اور سیاھیا نہ لباس زیب تن فرمایا کرتے تھے، آپ کی اہلیہ فاطمہ بھی طریقت میں بڑی شان کی مالک تھیں۔وہ عاکم بلخ کی صاحبز ادی تھیں جب تجی تو بہ کاارادہ کرلیا تو کسی مخص کے ذریعہ حضرت احمہ کے یاس پیغام بھجوایا کہاہیے ساتھ نکاح کیلئے مجھے میرے والدے مانگ کیجے! آپ نے قبول نہ کیا تو انہوں نے دوبارہ پیغام بھجوایا کہ اے احمد! میں تو آپ کواس ہے بھی بہادہ بھتی تھی کہ آ پ راہ حق میں رہبر ثابت ہوں گے نہ کیر ہزن یہ س کر آ پ نے ان کے والد کے پاس ایک آ دمی بھیج کر فاطمہ کے ساتھ نکاح کی درخواست کی۔ حاکم بلخ نے تبرک کے طور پران کا نکاح حضرت احمد بن خصرویہ کے ساتھ کر دیا۔حضرت فاطمہ نے بھی دنیا کے شغل اور دھندے چھوڑ دیئے اور حضرت احمد بن خصرویہ کے ساتھ گوشنشینی اختیار کر کے دائمی سکون حاصل کرلیا ایک دفعہ حضرت احمد کے دل میں حضرت بایزید کی زیارت کا ارادہ پیدا ہوا تو حفرت فاطمه نے بھی آپ کے ساتھ موافقت کی۔ چنانچہ جب حفرت بایزیڈ کے سامنے ينج تو حضرت فاطمه "نے اپنے چبرے سے نقاب اٹھا دیا اور حضرت بایزید کے ساتھ گتاخانہ گفتگوشروع کر دی۔حضرت احمد کوانتہائی تعجب ہوا اور ان کے دل پر غیرت پیدا ہوئی اور کہا''اے فاطمہ! حصرت بایزید کے سامنےتم نے بیر گستا خاندا نداز کیوں اختیار کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ آپ میری طبیعت کے محرم ہیں اور حضرت بایز ید میری طریقت کے محرم ہیں۔ آپ کے ذریعہ میں اپنی خواہش کی تسکین کرتی ہوں اور ان کے

ذر بعدروح کی طمانیت اورتعلق باالله حاصل کرتی ہوں اور اس کی دلیل میہ ہے کہ حضرت بایریدتومیری صحبت سے بے نیاز ہیں اور آپ میری صحبت کھتاج ہیں۔ چنانچہ آپ ہمیشہ حفرت بایزید کے ساتھ ای طرح شوخی کے انداز میں باتیں کیا کرتی تھیں یہاں تک کہ ایک مرتبہ حضرت بایز بدکی نگاہ آپ کے ہاتھ پر پڑھ گئ جس پرمہندی گلی ہوئی تھی آپ نے فرمایا''اے فاطمہ!تم نے ہاتھ پرمہندی کیوں لگائی ہے؟ حضرت فاطمہ نے جواہا کہا''اے بایزید جب تک آپ نے میری ہاتھ اور مہندی کو نہ دیکھا تھا مجھے یہاں خوشی وراحت محسوس ہوتی تھی کین اب چونکہ آپ کی نظر میرے جسم کے ایک جصے پر پڑ گئ ہے۔ لہذا میرے لئے آ پ کی صحبت میں رہنا حرام ہو گیا ہے اور وہ دونوں و ہاں سے لوٹ آ ئے اور نیشا پور میں ر ہائش اختیار کرلی۔ یہاں کے جملہ مشائخ حضرت احمد سے بہت خوش رہتے تھے جب حضرت یجیٰ بن معاذ الرازیؒ نمیثا پورتشریف لائے اور پھروہاں سے بکنے جانے کا ارادہ فرمایا تو حضرت احمد نے ان کی دعوت کرنا جا ہی اور حضرت فاطمہ ہے مشورہ کیا کہ حضرت کیجلی کی دعوت کیلئے کیا انتظام کیا جائے؟ انہوں نے کہا کہ آئی گائیں، اتنی بھیٹریں اور اتنی دیگر ضروری اشیاءاوراتنی موم بتیاں اورعطر در کار ہے اور ان تمام چیزوں کے علاوہ ہیں گدھے۔ ذ بح كرنے جاہئيں بين كرحضرت احمد نے يوچھا كە گدھوں كو ذبح كرنے كا كيا مقصد! انہوں نے جواب دیا کہ جب کوئی کر یم کسی کریم کے گھر مہمان آئے تو محلہ کے کتوں کیلئے تجى كوئى حصه ہونا چاہئے اور حضرت ابويزيدٌ نے فرمايا ''مَن اد اوان ينظو الى رمسل من الرجال محتو تحت لباس النسواني فلينظر الى فاطمة رحمة الله عليها '' (جو خض کسی مرد کوعورتوں کے لباس میں پوشیدہ دیکھنا جا ہے تو وہ فاطمہ گود کیھ لے ) اور ابو حفض صدادٌ نے فرمایا ہے کہ ''لولا احمد بن حصرویه ماظهرت الفتو ''(اگراحمہ بن خضروبیاند ہوتے تو جوانمر دی ظاہر ہی نہ ہوتی ) غرضیک ہ آپ کے ملفوظات بڑے بلنداور انفاس بوے مہذب ہیں علم طریقت کے ہرشعبے میں آپ کی مشہور تصانیف ہیں اور حقائق

کے بیان میں آپ کے اداب اور نکات بزے داشتے ہیں اور آپ سے روایت ہے کہ آپ تِـقرمايا "البطويق واضيح والبحق لائبخ والواعي قدا سمع فما التجبر بعدها الامن العمى "(راسته بزاواضح باورت روش باورنگهبان خوب سنفوالا پس اس کے بعد حیرانی دل کے اند ھے پن کی وجہ ہے ہی ہوسکتی ہے ) بعنی راستہ کی تلاش بالكل خطام كيونكدراه حق تو آفاب كي طرح روثن ب\_ يواييز آپ كوتلاش كركه تو كهاں ہے۔توجباہے آپ کو یالے گاتو خود بخو دراستہ برآ جائے گا۔ کیونکہ حق تواس سے بہت زیادہ روش ہے کہ طالب اس کی طلب کرے سے نیز آپ سے روایت ہے کہ فرمایا کہ " استر عزفقرك عن الحلق "(اين درويش كاعزت كوتلوق ي يوشيده ركه) يعنى مخلوق کے سامنے میمت کہو کہ میں درویش ہوں تا کہ تیراراز آشکار نہ ہو۔ کیونکہ میہ خدا تعالیٰ کی طرف سے بڑی عظیم کرامت ہے۔ نیز آپ سے روایت ہے کہ ایک وفعدرمضان کے مہینہ میں ایک درولیش نے ایک مالدار کی دعوت کی جبکہ اس کے گھر میں خشک روٹی کےعلاوہ کچھ ندتھا۔ وہ ودلت مند جب واپس ہوا تو سونے کی ایک تھیلی درویش کے پاس جھیجی۔اس نے بیہ کہد کروہ واپس کر دی کہ بیاس شخص کے لائق ہے جواپنی در دیثی کو تجھ جیسے شخص بر ظاہر کرے یا دولت مندوں کوفقیری کی عزت کے قابل سمجھے۔اوریہ بات اس فقیر کے صحبت فقر کی علامت ہے۔( داللہ اعلم )

## حضرت عسكربن المحسيين رحتالله عليه

اوراننی تع تابعین میں ہے ایک تو کل کرنے والوں کے امام اور اہل زبان کے برگزیدہ حضرت ابوتر اب عسکر بن الحسین النسفی بھی ہیں۔ آپ خراسان کے بڑے مشاکخ اور ان کے سرداروں میں شار ہوتے تھے۔ جوانمر دی، زبدوتقوی میں بے شل تھے۔ لوگوں میں آپ کی بہت ی کرامات اور عجیب با تیں مشہور ہیں جوآپ سے جنگل میں ظاہر ہوئیں۔

آپ برے صوفی سیاحوں میں سے تصاور جنگلوں میں تنہا زندگی بسر کرتے تھے۔آپ کی وفات بھی بھرہ کے ایک جنگل میں ہوئی تھی۔ کئی سال کے بعد ایک جماعت کا آپ پر گزر ہواتواس نے آپ کوقبلہ رویاؤں ہر کھڑے یایا کہ آپ خٹک ہو چکے تھے۔مشکیزہ آپ کے سامنے پڑا تھااور ہاتھ میں عصا تھام رکھا تھا۔ درندوں میں ہےکوئی آیے کے یاس نہیں پیٹ کا اورنهی آپ ینچگرے۔آپ سےروایت ہے کہ آپ نے فرمایا ''الفقیر قوت ماوجد ولباسه ماستر وسكته حيث نزل "(فقيركى روزى وه بجواسيل جاك اورلباس وہ ہےجس ہے وہ بدن ڈھانپ لے اورایس کی قیام گاہ وہی ہے جہاں وہ اترے ) کیونکہ تینوں چیزوں میں تصرف کرنا غفلت ہے اور تمام اہل جہاں انہی تین چیزوں کی بلا میں مبتلا میں۔ کیونکہ وہ ان متنوں میں تکلف برتنے میں اور بیہ بات تو دنیاوی اور مادی معاملات كيلحاظ ميتهى ليكن تحقيق كيمطابق حالت وجد دروليش كى غذاتقو كاس كالباس اورغيباس كامسكن ہے۔ كيونكه الله تعالى كاارشاد ہے كه '' وَ أَنُ لَّو اسْتَقَامُوْا عَلَى الطَّريْقَهِ لَا مسْقَيْنِهُمْ مَاءً غَلَقًا "( اوريه كه اگروه لوگ راه حق يرثابت قدم بوجا كبي تو بهم انهيس كثير ياني سے سيراب كرتے ) نيزارشا دفرمايا ''وريُشْ وَلِبَساسُ التَّقُوٰى ذَالِكَ خَيْسُ '' (اورہم نے انبیں لباس عطاء کیا اور تقوی کا لباس بہت بہتر ہے) نیز رسول التعالیہ نے ارشاد فرمایا ''الیفی قسر وطن العیب'' (فقر نمیب کاوطن ہے) پس جب اس کا کھانا پینا قرب کی شراب سے ہواور مجاہدہ وتقوی اس کالباس ہوادروطن ،غیب ہواورا تظاراس کاوصل ہوتو پھر نقر کی راہ بالکل واضح اوراس کے معاملات بڑے روشن ہیں اور بیدرجہ کمال ہے۔

## حضرت ليحيى بن معاذ الرازى رمته الدعليه

اور تبع تالبین میں سے محبت و وفا کی زبان اور ولائت وطریقت کی زینت حضرت ابوزکریا یجیٰ بن معاذ الرازیؒ بھی ایک تیں۔آپ بڑے بلند حال اور نیک کردار بزرگ تھے۔ حق تعالی سے امید میں بڑے تابت قدم سے یہاں تک کہ حضرت خضری کا فر مان ہے کہ اللہ تعالیٰ کے دو بیجیٰ ہیں ایک گروہ انبیا علیہم السلام میں اور دوسرے گروہ اولیاء رحمهم الله ميس بي سي حضرت يجيى بن ذكر ياعلى مبينا وعليها السلام في تواس طرح خشيت اللي ک راہ طے فرمائی کہ خوف البی کے تمام دعویدار آپ کے مقابلہ میں اپنی کامیابی سے ناامید ہو گئے اور حضرت بچیٰ بن معاذ الرازیؒ نے اللہ تعالیٰ ہے امید کی راہ اس انداز ہے طے کی کہ آ پ کے مقابلہ میں اللہ تعالیٰ کی امید کے تمام دعو پدار دں نے ہاتھ باندھ دیئے۔لوگوں ۔ نے یو چھا کہ حضرت بچیٰ بن زکر یاعلیہ السلام کا حال تو سب کومعلوم ہے حضرت بجیٰ بن معالزٌ کا حال کیسا تھا؟ حضرت خضریؓ نے جوابا فرمایا'' مجھے یہ بات معلوم ہوئی ہے کہ انہوں نے تمجعی جہالت کا کوئی کا منہیں کیا۔ تبھی کبیرہ گناہ کا ارتکا بنہیں کیا اور آپ مجاہدہ وعمل میں اس قدر کوشاں رہتے تھے کہ دوسرا کوئی اس کی طاقت ندر کھتا تھا۔ آپ کے دوستوں میں نے ایک نے کہا کدا ہے شیخ! آپ کامقام تو مقام امید ہے کین آپ کاممل اللہ تعالی ہے ڈرنے والوں کا سامل ہے؟ آپ نے فرمایا اے بیٹے جان لو کہ عبادت کا ترک کرنا گراہی ہے اور خوف ورجا دونوں ایمان کے دوست ہیں اور کوئی فخض ار کان ایمان میں کسی رکن بڑھمل کرتا ہوتو اس کا تمراہ ہو جانا محال ہے اللہ تعالی ہے ڈرنے والاشخص تو اللہ تعالی ہے علیحد گی کے خوف سے اللہ تعالیٰ کی عباوت کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ ہے امیدر کھنے والا اللہ تعالیٰ کے وصل کی امید پراس کی عبادت کرتا ہے، جب تک عبادت موجود نہ ہواس وقت تک نہ خوف الٰہی درست ہوسکتا ہے اور نہ امیدلیکن جب عبادت کا درجہ حاصل ہوتو خوف ورجاسب عبادت بن جاتا ہےاور جس جگہءبادت کی ضرورت ہے وہاں محض عبارت کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا۔ آ پ کی تصانیف، نکات اور بدلیع اشارات بہت ہیں اور خلفاء راشدینؓ کے بعد مشاکُخ صوفیا میں سے پہلا وہ مخص جومسائل طریقت بیان کرنے کیلئے منبر پر چڑھاوہ آ پ ہی تھے اور مجھےان کا کلام انتہائی محبوب ہے کیونکہ اس کے سننے سے طبیعت کوتازگی اور کا نوں کوسرور

حاصل ہوتا ہےاوراس کامفہوم بڑالطیف اورعبارت پڑی شگفتہ ہےاورآ پ سے روایت يحكڤرمايا"المدنيسا دارالاشتفسال والاخسره دارالاهوال ولايزال العبدبين الاشتىفال والاهوال حتى تستقربه القرار ما الى الجنة وا ما الى النار ''(ديما مقام عمل ہےاور آخرت خوف وخطرہ کا گھر ہےاور بندہ اس وقت تک شفل اورخوف کے درمیان رہتا ہے جب تک یا تو جنت میں یا پھر دوزخ میں قرار نہ پکڑے ) وہ دل بڑا خوش نھیب ہے جود نیا کے دھندوں سے جھوٹ جائے اور آخرت کے خطرات سے بےخوف ہو جائے اور دونوں جہان سے اپنااراد منقطع کر کے اپنارشتہ حق تعالیٰ سے جوڑ لے اور آپ کا مذہب یہ تھا کہ غنافقر ہے افضل ہے۔ کہتے ہیں کہ جب رئے میں آپ برقر ضہ بہت ہو گیا تو خراسان کا ارادہ فر مایا اور وہاں کے لوگوں کو ایک عرصہ تک وعظ ونصیحت کی۔ پھر جب واپس لوٹے لگے تولوگوں نے آپ کی خدمت میں ایک لا کھ درہم پیش کئے۔ بیرقم لے کر جب آپ رئے کی طرف روانہ ہوئے تو راستہ میں چوروں نے آپ کولوٹ لیا اور تمام رقم چھین لی اور آپ بالکل خالی ہاتھ نیشا پور میں آ گئے ادرو ہیں آپ کی وفات ہوئی۔اور آپ تمام احوال میں لوگوں کے درمیان معزز اور وجیہہ تھے۔ (واللہ اعلم)

حضرت عمر بن السالم نبيثنا بورى رحته بله عليه

اورانبی تع تابعین میں سے ایک خراسان کے شخ المشائخ اورا ہے دور میں زمین کے بہ مثل بزرگ حضرت ابوحف عمر بن سالم نیشا پوری الحدادی بھی ہیں۔ آ ب کا شار برک اور بلند پایہ صوفیاء میں ہوتا ہے اور تمام بزرگوں کے معدوح تھے۔ حضرت ابو عبداللہ لا ہوری کے صحبت یا فتہ اور حضرت احمد خضر ویڈ کے دوست تھے اور شاہ شجاع جیسا انسان کرمان سے چل کر آ ب کی زیارت کیلئے تشریف لایا تھا۔ ایک مرتبہ آ ب بغداد کے مشائخ کی زیارت کیلئے تشریف لایا تھا۔ ایک مرتبہ آ ب بغداد کے مشائخ کی زیارت کیلئے روانہ ہوئے لیکن آ بعر بی نہ بول سکتے تھے۔ جب بغداد کینے تو

آپ کے مریدوں نے ایک دوسرے سے کہا کہ بیری نامناسب بات ہے کہ خراسان کے شِخ المشائخ کو گفتگو کیلئے تر جمان کی ضرورت پڑے۔لیکن جب مسجد شونیزیہ میں آئے اور بغداد کے تمام مشائخ بھی وہاں آ گئے تو آ پ نے ان کے ساتھ الی تصبیح عربی میں گفتگو کی كة مام مثائخ دنك اور عاجزره كئي-آب ب مثائخ في سوال كياكه مسا انفنوه " (جوانمردی کیاہے؟) آپ نے فرمایا'' آپ میں کوئی صاحب ابتداء کر کے اس کے متعلق پہلے کوئی قول بیان کریں۔ چنانچہ حضرت جنیدٌ نے فرمایا' 'المفتوہ عندی تو ک الرویة و اسقاط النسه "(میرےنز دیک جوانمر دی بہے کہ تو جوانمر دی کو نہ دیکھے اورایے کی عمل کی نسبت اپنی طرف نہ کرے کہ بیریں نے کہا ہے) حضرت ابوحفص نے کہا'' مُسا احسسن مَا قال الشيخ ولكن الفتوه عندى اداء الانصاف وترك مطالبة الانصافِ" ( شیخ نے بہت خوب فرمایا ہے لیکن میرے زو یک جوال مردی ہے کہ دوسرول کے ساتھ انصاف کرے لیکن دوسروں ہے انصاف کا تقاضہ نہ کرے ) بین کر حضرت جنیدر حمتہ اللہ ﴿ عليه نے فرمايا''قوموايا اصحابنا فقدرادالو حفص على آدم و ذريته''(اے دوستو!الهوكه حصرت ابوحفص جوانمر دي مين آ دم اورتمام آ دلا د آ دم لير براه كئ بين )

اور کہتے ہیں کہ آپ کی توجہ کی ابتدا یوں ہوئی کہ آپ ایک کنیز پر فریفۃ ہوگئے سے ۔ لوگوں نے آپ سے کہا کہ نیٹا پور کے قریبی ایک گاؤں میں ایک یہودی جادوگر رہتا ہے آپ کے اس کام کاعلاج اس کے پاس موجود ہے۔ آپ اس کے پاس گئے اور اپنا حال اس کے سامنے بیان کیا۔ یہودی نے کہا کہ چالیس روز تک تم ندتو نماز پڑھو۔نہ کوئی اچھا عمل کرواور نہیں نیک نیتی کا کوئی کام دل وزبان پر لاؤ پھر میں عمل کروں گا جس سے تمہاری

ا کشف المحجوب کے فاری سخوں میں یوں بی لکھا ہے لیکن بیر مناسب معلوم نہیں ہوتا کیونکہ کی بزرگ یاد لی کا کسی نی سے کی بھی درجہ میں بڑھ جانا ناممکن ہے۔ اس لئے ہوسکتا ہے کہ کتابت کی خلطی سے عبارت اس طرح بن گئی ہو در نہ اصل عبارت یوں ہو کہ 'زاد ابو حفض علی ذریة آدم''( کہ ابو هفس اولاد آدم سے بڑھ گئے ہیں )واللہ اعلم مترجم

مراد بوری ہوجائے گی۔ آپ نے ایسا ہی کیا اور جب حالیس روز ہو گئے تو اس یہودی نے جاد و کاعمل کیالیکن آپ کی مرادیوری نہ ہوئی۔ یہودی نے کہا کہ اے ابوحفص اس عرصہ میں تو نے ضرور کوئی نیک کام کیا ہے خوب سوچ لو! ابوحفص نے کہاا*س عرصے میں کسی* اجھے ممل کو میں نہیں جانتا جو میرے ظاہر و باطن سے سرز د ہوا ہوسوائے اس کے کدایک روز میں راستہ میں جار ہاتھا کہ راہ میں ایک پھر پڑا تھا جے میں نے اس ارادہ سے راستہ ہے ہٹا دیا کہ کسی کو ٹھوکر نہ لگے۔ تو یہودی نے کہا کہ پھرتو اس خدا کوآ زردہ نہ کر کہ جس کا فر مان تو نے عالیس دن تک ضائع کیا ہے لیکن اس نے تیری آئی ی انکیف کوضائع نہیں کیا۔ آپ نے سے س کراسی وقت توبیکرلی اوروہ یہودی بھی مسلمان ہو گیا۔ آب وہی لوبار کا کام کرتے رہے یہاں تک کہ بادرہ جا کرحضرت ابوعبداللہ مادر کئ کی زیارت کی اوران سے اراد تمندی کا عہد باندھ لیا اور کچھ دن کے بعد نیٹا پور واپس تشریف لے آئے۔ کہتے ہیں کہ ایک روز آپ ا پی د کان پر بیٹے کام کررہے تھے کہ بازار میں ایک نابینا قر آن کی تلاوت کررہا تھا اس کی قرات آپ براس قدر غالب ہوئی کہ آپ پر وجد طاری ہو گیا اور آپ بے خود ہو گئے اور ہاتھ آگ میں ڈال کر بغیر آئن گیرے بھٹی سے تیا ہوالو ہا باہر نکال لیا۔ جب اس حالت میں شاگر دینے آپ کودیکھا تو وہ ہے ہوش ہو گیا'' حضرت ابوحفص کو جب ہوش آیا تو آپ نے لوہا کا پیشے چھوڑ دیا اور پھر بھی بھی اس کی طرف دھیان نہ دیا ..... آپ سے روایت ہے كفرماياً "توكت العمل ثم رجعت اليه ثم تركني العمل فلم ارجع اليه ''( پہلے میں نے کام کوچھوڑا پھراس کی طرف رجوع کیا تو پھرممل نے خود ہی مجھے چھوڑ دیا پس میں نے بھی اس کی طرف رجوع نہ کیا ) کیونکہ جس کا م کو بندہ تکلف اورا ہے کسب کے ' ساتھ چھوڑے اس کا چھوڑ نااس کے کرنے ہے بہتر نہیں ہوتا۔ اس قول کی صحبت کی دلیل کہ تمام اکتماب محل آفات ہوتے ہیں' 'یہ ہے کہ قدرو قیت تو صرف اس بات کی ہوتی ہے؟ تکلف کے بغیرغیب سے حاصل ہواور جس محل میں بھی ہو بندے کا اختیار اس کے ساتو۔

متصل نہ ہواور حقیقت کا بھیداس سے زائل ہوجائے پی کی کام کے ترک کرنے یا اختیار کرنے کی نبست بندہ کی طرف درست نہیں کیونکہ عطاوز وال اللہ تعالیٰ کی طرف سے اورائی کی تقدیر سے ہے جب عطااس کی طرف سے نہوگی تو اس کا اختیار بھی اس جانب سے حاصل ہوگا اور جب زوال آئے گاتو حق تعالیٰ کی طرف سے اس کا ترک کرنا بھی عاصل ہوجائے گا جب معالمہ یوں ہے تو پھر قدر وقیت بھی اسی چیز کی ہوگی جس کے ساتھ اخذ و ترک کا گا جب معالمہ یوں ہے تو پھر قدر وقیت بھی اسی چیز کی ہوگی جس کے ساتھ اخذ و ترک کا قیام ہے نداس چیز کی بندہ اپنے اجتہاد سے اس کو کرنے یا نہ کرنے والا ہو پس اگر کوئی مرید ہزار سال تک بارگاہ خداوندی میں مقبول بننے کیلئے کوشاں رہے تو بھی دہ ایسا نہ ہو سکے گا۔ جیسا کہ اگر حق تعالیٰ ایک لیے اس کے قبول کرنے لئے فرمادیں کیونکہ دائی اقبال از لی قبولیت سے وابستہ ہے اور سرور سروری ہمیشہ کی سعادت کے ساتھ پیوستہ ہے اور عنایت الٰہی کے علاوہ بندہ کو اپنی نجات کیلئے کوئی راستے نہیں مل سکتا ۔ پس صاحب عزت وہ بندہ ہے کہ مسبب علاوہ بندہ کو اسباب کا ضرور مند وقتائی نہ کھیں۔

#### حضرت حمدون بن احمد رمته الله عليه

الل ملامت کے پیشوا اور ہر آ زمائش میں راضی رہنے والے حضرت ابوصالح حمدون بن احمد بن عمارة القصار بھی تبع تابعین میں سے ایک ہیں آپ متقد مین مشاکخ میں سے تعاوران میں سے انتہائی پر ہیزگار تھے۔ فقداور شریعت کے باقی علوم میں آپ اعلیٰ درجہ پر فائز تھے اور حضرت امام ثوری کا فد ہب رکھتے تھے۔ طریقت میں حضرت ابو تراب بخشی کے مرید تھے اور علی نفر آ بادی جیسے بزرگ آپ کے اراد تمندوں میں شامل تھے۔ جملہ معاملات طریقت میں آپ کے باریک رموز اور تمام طرح کے مجاہدات میں آپ کا کلام دقیق موجود ہے روایت ہے کہ جب علم میں آپ کا درجہ ومقام بہت بڑھ گیا تو شیٹا یور کے آئمہ اور بزرگ آپ کے یاں آئے اور عرض کیا کہ آپ کو بر سرمنبرلوگوں کو وعظ نیٹا یور کے آئمہ اور بزرگ آپ کے یاں آئے اور عرض کیا کہ آپ کو بر سرمنبرلوگوں کو وعظ

ونصیحت کرنی چاہے تا کہ لوگوں کو آپ کے کلام سے فائدہ ہو۔ آپ نے فرمایا ' ابھی میرے لئے وعظ کہنا جائز نہیں' لوگوں نے بوچھا آخر کیوں؟ آپ نے فرمایا اس لئے کہ میرا دل ابھی دنیا اور مرتبہ و جاہ میں وابستہ ہے اس لئے میری کلام کا نہ فائدہ ہوگا اور نہ دلوں پر کوئی اثر ہوگا اور جوکلام دلوں پراثر انداز نہ ہوو ہلم کی تو ہین اورشر بیت پراستہزا کے مترادف ہے۔ وعظ کہنا تو اس شخص کیلیے ضروری ہے جس کی خاموثی سے دین میں خلل کا اندیشہ ہو اور جب وہ کلام کرے تو وہ اندیشہاورنقصان رفع ہو جائے ۔لوگوں نے دریافت کیا کہ سلف صالحين كاكلام دلول كومتاثر كرتا باس كى وجدكيا بي؟ توفر مايا "لانهم تكلمو العز الاسلام ونبجات النفوس ورضا الرحمن ونحن نتكلم لعز النفس وطلب الدنيا وقبول السيخسلسق" (اس لئے کہ سلف صالحین اسلام کی عزت ،لوگوں کی نجات اوراللہ تعالیٰ کی خوشنودی کیلئے کلام کرتے تھے اور ہم اینے نفس کی عزت دنیا کی طلب اورمخلوق میں مقبول ہونے کیلئے کلام کرتے ہیں) پس جو کوئی حق کی مراد کے موافق کلام کرے اور حق بیان کرے تو اس کے کلام میں رعب اور اثر ہوتا ہے کہ وہ شریروں پر اثر کرتا ہے اور جوکو کی اپنی مراد کے موافق کلام کرتا ہے اس کے کلام میں ذلت اور رسوائی ہوتی ہے اور مخلوق کواس سے کوئی فائدہ نہیں ہوتااوراس کا کچھ نہ کہنا کچھ کہنے ہے بہتر ہوتا ہے کیونکہ اس کی اپنی عبارت ہے مقصود بیگانہ اور فارغ ہوتا ہے۔

### حضرت منصوربن عمار رمتالله عليه

اورانہی میں سے شخ باد قارودلوں کے اسرار سے واقف حضرت ابوالسرا کی منصور بن ممارجھی ایک ہیں جو درجہ کے اعتبار سے ہزرگ ترین مشائخ اور مقام کے اعتبار سے صوفیا میں بلند مقام شار ہوتے ہیں۔ آپ کا تعلق صوفیا عراق سے تھا تا ہم الل خراسمان میں بھی مقبول منے۔ وعظ ونصیحت میں آپ کا کلام ہزاا چھا اور بیان بہت لطیف ہوتا تھا آپ لوگوں کووعظ کہا کرتے تھے۔ آپ علم کے فنون روایات و درایات اوراحکام ومعاملات کے بہت بڑے عالم تھے۔بعض صوفی آپ کے بارے میں صدیے زیادہ مبالغہ کرتے ہیں ....آپ ــــروايت ـــ كفرمايا' سبحان من جعل قلوب العارفين راعية الذكر وَقلوب النزاهدين اوعية التوكل وقلوب المتوكلين اوعية الرضاء وكلوب الفقرا اوعية القناعة وكلوب اهل الدنيا اوعية الطمع "(ياك بوه ذات جسك عارفین کے دلوں کواینے ذکر کامحل، زاہدوں کے دلوں کوتو کل کامحل متوکلین کے قلوب کورضا کی جگہ فقراء کے قلوب کو قناعت کا مقام اور اہل دنیا کے دلوں کوطمع و لالچ کا ٹھ کا نابنا دیا ہے ) اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ فل تعالیٰ نے انسان کے جسم میں جو بھی عضوا درقوت حاسہ پیدا فرمائی ہے اس میں اس عضوا ورقوت ہے مناسب ایک خاص بات رکھ دی ہے چنانچہ ہاتھوں کو گردنت کامحل یا وُں کو چلنے کا آئٹھوں کو دیکھنے کا کانوں کو سننے کا اور زبان کو بو لنے کامحل پیدا کیا اور ان امور کے وجود پذیر ہونے کے مقاصد میں کوئی زیادہ اختلاف نہیں ہوتا ، پھر دلوں کو پیدا فر مایا تو ان میں ہے ہر دل میں مختلف مقصد و خاصہ رکھااور ہرا یک میں ارادہ اورخواہش دوسرے ہے مختلف رکھے۔ چنانچے کسی دل کوتو معرفت الہی کامحل بنادیا ادرکسی کو گمراہی کا مقام اورکسی دل کو قناعت کا ٹھکا نا بنا دیا تو کسی کو لا کیے کا مرکز اوراسی طرح د وسرے دلوں میں بھی مختلف خواص پیدا کر دیئے اور داوں کے علاوہ کسی دوسرے عضو میں حق تعالیٰ کی اتنی عجیب وغریب کاریگری ظاہر نہیں ہوئی اور نیز روایت ہے کہ آپ نے فرمایا "الناس رجلان عارف بنفه فشغله في المجاهدات والرياضات وعارف بربه ونشغله بحدمته وعبادته ومرضاته ''(لوگ دوطرح کے ہوتے ہیں ایک ا پیے نفس کا عارف! مواس کا مشغلہ مجاہدے وریاضت میں ہوتا ہے اور دونسرا اپنے رب کا عارف سواس کی مشغولیت اللہ کی خدمت اس کی عبادت ادراس کی رضا جوئی ہوتی ہے ) پس این نفس کے عارف کی عباوت تو ریاضت ہوتی ہے لیکن عارفان حق کی عبادت روایت حق

ہوتی ہے عارف نفس تو کسی درجہ کے حصول کیلئے عبادت کرتا ہے لیکن عارف باللہ کسی لا کچ کے بغیرعبادت کرتا ہے کیونکہ درجہ تواسے پہلے سے حاصل ہوتا ہے۔ پس دونوں الگ الگ مقامات میں ہوتے ہیں کدایک مقام عامده پر قائم موتا ہے اور دوسرا مقام مشامده پر .... نیز روايت بكرآب فهو في اعلى رجلان مفتقر الى الله فهو في اعلى المدرجات على لسان الشريفة والاحر لايرى الافتقارلما علم من فراغ الله من الخلق والوزق والاجل والحيوة والسعادة والشقاوة فهو في افتقار اليه و استہ ف الله به عن غیره "(لوگ دوطرح کے ہوتے ہیں۔ایک گروہ وہ جواللہ تعالٰی کی طرف بختاج ہوتا ہے سویرشریعت بڑمل کرنے کی وجہ سے درجات کے اعتبار سے اعلیٰ دیجہ پر ہوتا ہےاور دوسرا گروہ اپنی احتیاج کواللہ تعالیٰ کی طرف دھیان میں نہیں لاتا کیونکہ دہ جانتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ازل سے اس کی پیدائش، رزق، موت، زندگی، سعادت اور بدیخی وغيره كومقرر كرركها ہےلہذاوہ اپنی زندگی کے تمام معاملات میں شیوہ تسلیم ورضاا ختیار كرتے ہیں پس پہلا گروہ حق تعالی کی طرف مختاج ہونے کی وجہ سے تقدیر الہی کی روایت سے حجاب ہوتا ہےاوردوسرا گروہ حق تعالیٰ کی طرف اپنی احتیاج کو<u>پیش</u> نہ کرنے کی وجہ ہے حق تعالیٰ کی تخلیات کا مشاہدہ کرنے والا ہوتا ہےاورای لئے وہ ماسوی اللہ سے بے برواہ ہوتے ہیں۔ پس ان میں سے ایک اللہ تعالی کی نعمت حاصل کرتا ہے اور دوسرا خودمنعم حقیقی کو یا تا ہے جو نعت حاصل کرتا ہے وہ نعت یا لینے برغنی ہونے کے باوجود فقیر ہوتا ہے اور جومنعم حقیقی کو حاصل کرتا ہےوہ بظاہر فقیر ہونے کے باوجو دغنی ہوتا ہے۔

حضرت احمد بن عاصم انطا کی رحمته الله علیه مدوح اولیاءاورانل رضائے مقتداء حفزت ابوعبدالله احمد بن عاصم انطا کی بھی انہی میں سے ایک ہیں۔ آ ب قوم صوفیاء کے ہزرگ اور سردار تھے آ پ شرکی علوم کے اصول

و فروغ اورطریقت کے بہت بڑے عالم تھے۔ آپ نے بڑی طویل عمریا کی اور قدیم مشاکخ کی صحبت اور تبع تابعین کی ملاقات کا اتفاق ہوا۔ آپ حضرت بشرحانی اور حضرت سری مقطی کے ہمعصر تھے۔ حضرت حارث محاسی کے مرید تھے اور حضرت فضیل کی زیارت کی تھی اوران سے فیض محبت بھی حاصل تھاسب لوگ آپ کی تعریف کرتے تھے اور صوفیائے كرام ميں رائج علوم ميں آپ كا كلام برا بلنداوراشارات بڑے لطیف اور نفع بخش ہیں۔ آپ ے روایت ہے کہ فرمایا''ان فع الفقر ماکنت به متجملا ویه راضیا ''(سب ہے۔ اُفع مندفقروہ ہے جس سے تواہیے آپ کوآ راستہ کرے اور اس پر راضی ہو) یعنی ساری مخلوق کا جمال تواسباب کے ثابت کرنے سے ہوتا ہے لیکن فقر کا جمال اسباب کی نفی اور مسبب کے ثابت کرنے۔اس کی طرف دھیان دینے اوراس کے احکام پر راضی ہونے سے حاصل ہوتا ہے۔اس لئے كففراسباب كے كھودينے كانام ہے اور غنااسباب كے وجود كانام ہے۔بغیراسباب کے فقرحق تعالیٰ کے ساتھ ہوتا ہے اور اسباب کے ہمراہ فقرانی ذات کے ساتھ ہوتا ہے پس اسباب مشاہدہ حق سے حجاب کامحل ہیں اور اسباب کوچھوڑ ناحق تعالی کے مشاہرہ آور کشف کامحل ہے اور دونوں جہان کی خوبصورتی حق تعالیٰ کے مشاہرہ اوراس کی خوشنو دی میں ہے اور اللہ تعالی کی ناراضگی اور تمام دنیاحق تعالی سے حجاب کی صورت میں ہیں اور فقر کی تفصیل میں وضاحت کے ساتھ یہ بیان آئے گا۔

### حضرت عبدالله بن خفيف رحمة الله عليه

ادر تبع تابعین میں ہے ایک پر ہیز گاری دتقوی کی راہ کے سالک اور زہد میں اس امت کے یجی حضرت الومحہ عبداللہ خفیف ہیں۔ آپ جملہ احوال میں اپنی قوم کے زاہدوں اور پر ہیز گاروں میں شار ہوتے تھے۔ احادیث کے بارے میں آپ کی روایات بہت بلند ہیں اور آپ فقہ میں حضرت امام ثور کی کا نہ ہب رکھتے تھے۔ اس طرح معرفت و

حقیقت میں بھی آ پ انہی کے مذہب برقائم تصاور آ پ کے شاگر دوں اور اصحاب کو دیکھا اوران کی صحبت نیف حاصل کیا تھا۔ طریقت کے مقالات ومعاملات میں آپ کا کلام لطیف ہے آ بے روایت ہے کفر مایا''من ادادان یہ کون حیساتی حیوات فلاسكين المطمع في قلبه "(جو تخض اين زندگي مين واقعي زنده ر بناحيا بتا بوتوات چاہئے کہاسپے دل میں لا کچ کوٹھکا نہ نہ دے ) تا کہ دہ کتی اور و بال ہے آ زاد ہوجائے کیونکہ دل میں طمع رکھنے والے کے جذبات لا کچ کی وجہ ہے مردہ ہو جاتے ہیں۔ پس دل میں لا کچ ہونے کی مثال بالکل ایس ہی ہے کہ جیسے دل پر مہر گلی ہوئی ہواور جس دل پر مہر لگ چکی ہو لامحالہ وہ مردہ ہوتا ہے۔ وہ دل براہی خوش نصیب ہے کہ جوغیراللہ سے مردہ اور حق تعالی کے ساتھ زندہ ہو۔ کیونکہ اللہ تعالی نے ہرول کیلئے ایک عزت اور ایک ذلت بیدا فرمائی ہے۔اپنے ذکر کودل کیلئے عزت اور لا کچ کواس کیلئے ذلت قرار دیا ہے۔ چنانچہ آپ نے عی بي بحى فرمايا بي كن محلق الله القلوب مساكين الذكر فصارت مساكن الشهوات ولا يمحوا الشهوات من القلوب الاخرف مزعج اوشرق مقلق ''(حق تعالیٰ نے دلوں کواینے ذکر کی قیام گاہ بنایا ہے لیکن وہ نفس کی مصیبت کی وجہ ہے خواہشات کامسکن بن گئے اور شہوات کو دلوں سے یا تو بے قرار کرنے والا خوف دور کرسکتا ہےاور یا ہے آ رام کر دینے والاشوق \_ پس شوق اور خوف ایمان کے دوستوں میں سے ہیں جب کوئی دل ایمان کامکل ہوتا ہے تو اس کے ساتھ قناعت اور ذکر الٰہی ہوتا ہے نہ کہ طمع اور غفلت پس مومن کا دل لا کچی اورخواهشات کا تا بع نہیں ہوتا۔ کیونکہ خواہش نفس اور لا کچ وحشت کا نتیجہ ہوتے ہیں اور وحشت زدہ دل ایمان سے واقف نہیں ہوتا کیونکہ ایمان کوتوحق تعالی سے انس اورغیر حق سے وحشت ہوتی ہے۔ اس لئے بزرگوں کا قول ہے کہ 'السطماع حش منه کل و احد "(لا لی) آ دی ہے ہرکوئی دحشت زده اور متفر ہوتا ہے)

#### حضرت جنيد بغدادي رمتهاللهعليه

انہی تبع تابعین میں ہےا کیے طریقت میں شخ المشائخ اورشریعت میں امام الائمہ حضرت ابوالقاسم جنيد بن محمد بن جنيد البغد ادريٌ بهي بين \_ آي ابل ظاهراورار باب قلوب کے کیساں مقبول تھے اور علم کے جملے فنون میں کامل اور معاملات شریعت اور اصول وفروع میں مفتی اور امام کی حیثیت رکھتے تھے۔ آپ ٹورٹی کے اصحاب میں سے تھے۔ آپ کا کلام ا تناعالی اور احوال اس قدر کامل تھے کہ تمام اہل طریقت آپ کی امامت پر شفق ہیں اور کسی بھی مدعی اورمتصرف کوآپ برکوئی اعتراض نہیں۔آپ حضرت سری تقطیؒ کےخواہرزادہ اور م ید تھے۔ایک مرتبہ حضرت سری مقطیؓ ہے لوگوں نے دریافت کیا کہ'' کیا کسی مرید کا درجہ اینے مرشد سے بڑھ سکتا ہے؟'' آپ نے فرمایا ہاں اور اس کی واضح سی دلیل ہے کہ جنیدگا درجه میرے درجہ سے بلندے' لیکن آپ کا یہ قول تواضع کی وجہ سے تھااور آپ نے جو پچھ کہا وہ بصیرت کی بنا پر کہاور نہ کو کی مخص اینے ہے او پرنہیں دیکھا کرتا۔ کہ دیدار کا تعلق نیچے ہے ہوتا ہےاور آپ کا بیتول اس بات کی واضح دلیل ہے کہ آپ نے حضرت جنید کوایے سے او پر دیکھا۔ تا ہم اگر چہ آپ نے اینے ہے اوپر دیکھالیکن درحقیقت وہ نیچے ہے ....اور سی بات بڑی مشہور ہے کہ حضرت سری سقطیؓ کی زندگی میں مریدوں نے حضرت جنیدؓ سے درخواست کی که''اے شخ! آپ ہمیں کوئی نصیحت فرمائے تا کہ ہمارے دلوں کو راحت نصیب ہو' آ پ نے ان کی درخواست قبول نہ کی اور فرمایا کہ جب تک میرے شیخ بقید حیات ہیں میں کوئی نصیحت نہیں کرسکتا۔ یہاں تک کدرات کوسور ہے تھے کہ خواب میں پیغیمر عَلَيْنَهُ كَي زيارت نصيب بموئي-آب عَلِينَة في فرمايا" الصبند الوگول كونسيحت كى باتيل كها کروکہ حق تعالیٰ نے تمہار ہے کلام کوایک جہان کی نجات کا سبب بنا دیاہے' آپ جب بیدار ہوئے تو دل میں خیال پیدا ہوا کہ شاید میرا درجہ حضرت سری تنظمیؓ سے بڑھ گیا ہے۔ اس

لئے تو رسول الله علي في في مجھ وعظ كہنے كا حكم ديا ہے " صبح ہوئي تو حضرت سرى تقطي نے اینے ایک مرید کو بھیجا کہ جب جنید نماز ہے فارغ ہوتو اسے کہنا کہتم نے مریدوں کی درخواست پرتوانہیں وعظنہیں کیا۔ پھرمشا کُخ بغداد کی سفارش کوبھی ردکر دیا اور میرے پیغام سیمیخ پر بھی تم نے وعظ ونصیحت کا سلسلہ جاری نہیں کیا۔لیکن اب جب کہ پیغیمر علی ہے نے مجھے تحكم فرمایا ہے تو آ پ کے فرمان برضر ورعمل کرنا'' حضرت جنیدٌ کہتے ہیں کہ بین کروہ خیال میرے دل سے نکل گیا اور میں نے جان لیا کہ حضرت سری مقطی میرے ظاہری اور باطنی تمام احوال ہے واقف ہیں اور آپ کا درجہ بہر حال میرے درجہ سے بہت بلند ہے کہ وہ تو میرے اسرار سے مطلع میں اور میں ان کے حالات سے بے خبر ہوں چنانچہ میں ان کی خدمت میں حاضر ہوااورا پنے خیال برمعافی مانگی اور پھرآ پ سے بوچھا کہآ پکو پیلم س طرح ہوا کہ میں نے خواب میں پیغمبر عظیمات کی این کے ؟ آپ نے فر مایا کہ " میں نے خواب میں اللہ عز وجل کو دیکھا کہ وہ مجھے فر مارہے میں کہ میں نے اپنے رسول اللہ ﷺ کو بھیجا ہےتا کہ دہ جنید سے فر مائمیں کہ وہ مخلوق کو وعظ کہا کر ہےتا کہا*س سے*اہل بغداد کی مراد حاصل ہو .....اس حکایت میں اس بات پر بڑی واضح دلیل موجود ہے کہ مرشد جس حالت میں بھی ہوں مریدوں کے باطنی احوال ہے آ گاہ ہوتے ہیں .....آپ کا کلام بڑا بلنداور رموز بر علطيف بين -آب يروايت بكرفر مايا" كلام الانبياء نباغن الحضور وكلام الصديقين اشارات عن المشاهده ''(البياءليم السلام كاكلام رب العزت کے حضور کی خبردیتا ہے اور صدیقین کا کلام مقام مشاہدہ کی طرف اشارہ اور رہنمائی کرتاہے) خبر کی صحت دیکھنے سے ہوتی ہے اور اشارہ کی صحت تفکر اور سوچ سے۔اور خبرعین ذات کے علاوہ نہیں دی جاسکتی اور اشارہ غیر کے سوانہیں ہوسکتا ۔ پس صدیقین کے کمال کی انتہا ہے انبیاء کے احوال کی ابتدا ہوتی ہے اور اس بیان ہے نبی اور ولی کے درمیان فرق ادر انبیاء کی اولیاء پرفضیلت واضح ہے بخلاف ملحدین کے دوگر دہوں کے کہ جوانبیاءکرام کوفضیلت میں موخراوراولیاء کرام کومقدم مجھتے ہیں نیز آپ ہے روایت ہے کے فرمایا''ایک دفعہ میں نے خواہش کی کہ میں ابلیس کو دیکھوں چنانچہ میں ایک دن مجد کے دروازے پر کھڑا تھا کہ ایک بوڑ ھاشخص دور ہے میری طرف آتا دکھائی دیا۔ جب میں نے اسے دیکھاتو وحشت نے میرے دل میں اثر پیدا کیا جب وہ میرے نز دیک آیا تو میں نے یو چھا کہاہے بوڑ ھے! تو کون ہے کہ وحشت کی وجہ سے میری آ تکھ تجھے دیکھنے کی طاقت نہیں رکھتی اور ہیب سے میرے دل میں تیرا خیال لانے کی ہمت نہیں؟ اس نے جواب دیا کہ'' میں وہی ہوں جسے د كيفنى آب وآرزوتي "بيس في كباد" المعون! آدم عليدالسلام كو بحده كرف سے مجھے کس چیز نے روک لیا تھا؟اس نے کہا''اےجنید!تمہارے دل میں بیرخیال کیوں پیدا ہوا کہ میں اللّٰہ تعالیٰ کی ذات کےعلاوہ کسی اور کو سجدہ کرتا؟ حضرت جنیدٌ قرماتے ہیں کہاس کا پیہ جواب سن کر میں بڑا جیران ہوااور مجھے کوئی جواب مجھے نہ آیا کہ یکا یک میرے دل ہے آوازآني كـ "قل له كذبت لوكنت عبداً ماموراً لماخرجت من امرا الى نهيه قسمع التدا من قلبي فصاح وقال احر قتني بالله وغابٌ ''(احجنيد!اسے کہو کہ تو حجوث کہتا ہے کہا گرتو اللہ تعالیٰ کا فرما نبر دار بندہ ہوتا تو اس کے حکم ہے نکل کر اس کی منع کردہ چیز کی طرف نہ جاتا''پس اس نے میرے دل سے بیآ وازی تو چلایا اور کہنے لگا خدا کی تشم تونے مجھے جلا دیا ہے اور پھروہ غائب ہو گیا) یہ حکایت آپ کی ابلیس سے حفاظت اورعصمت کی دلیل ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ اینے اولیاء کونمام احوال میں شیطان کی مکاریوں ے محفوظ رکھتے ہیں .....آپ کی طرف ہے ایک دفعہ ایک مرید کے دل میں ناراضگی پیدا ہو گئی اوراس نے سمجھا کہ شاید میں کسی درجہ بریننج گیا ہوں اس لئے آپ سے روگر دانی کرلی۔ پھرایک روز آپ کی آز مائش کرنے کیلئے آپ کے پاس آیالین آپ اس کے حالات سے مطلع ہونے کی وجہ سے اس کے آنے کا مقصد سمجھ گئے" چنانچہ اس نے کوئی سوال کیا تو حضرت جنیدٌ نے یو چھا کہ اس سوال کا جوابتم الفاظ میں جا ہے ہو یا معانی میں؟ اس نے

کہا" دونوں صورتوں میں جواب چاہتا ہوں" آپ نے فرمایا" اگر عبارت میں جواب چاہتا ہوں" آپ نے فرمایا" اگر عبارت میں جواب چاہتا ہوں" آپ اور اگر معنوی جواب چاہتے ہوتو وہ یہ محسول نہ ہوتی اور یہاں مجھے آزمانے کیلئے نہ آت" اورا گرمعنوی جواب چاہتے ہوتو وہ یہ ہے کہ میں نے بچھے ولایت سے معزول کر دیا ہے" چنا نچای وقت اس مرید کا چرہ سیاہ ہو گیا اور چلانے لگا کہ یقین کی راحت میرے دل سے اٹھ گئ ہے" پھر تو بہ واستعقار میں مشغول ہو گیا اور اس نفول خیال کو چھوڑ دیا" تب حضرت جنید نے اس سے فرمایا" کیا تو جانتا نہ تھا کہ اولیاء اللہ تخفی رازوں سے واقف ہوجاتے ہیں اور تم ان کا زخم برداشت نہیں کر سے بھر آپ نے اس پر پھونک ماری تو وہ اپنی پہلی حالت کے مطابق اچھا ہو گیا اور مشائخ کے معاملات میں تصرف کرنے سے قو بہر لی۔

### حضرت احمد بن محمد نوری رحمة الله علیه

اورانمی میں سے طریقت میں شخ المشانُ شریعت میں امام الائم اہل تصوف کے بادشاہ اور تکلف کی آفت سے بری حضرت ابوالسن احمد بن محمد الخرا سانی نوری بھی ہیں۔
آ پا چھے معاملات واضح کلمات اور روشن مجاہدات کے مالک تنے اور تصوف میں آ پ کا خم بہب مخصوص تھا۔ صوفیا میں سے ایک گروہ ہے جس کونوری کہاجا تا ہے وہ آ پ کی اقتدا کر تا اور آ پ سے عقیدت رکھتا تھا اور جان لوکہ تمام صوفیا کے بارہ گروہ ہیں۔ ان میں سے دوگروہ مروود اور دس گروہ مقبول ہیں وہ یہ ہیں (۱) محاسی (۲) تھاری (۳) طیفوری اور دس گروہ مقبول ہیں جو کہیں (۸) خرازی (۹) خفیلی (۱۰) متاری۔

اور دس کر وہ میں بیلی (۷) تحقیق اور اہل سنت و جماعت کے گروہ ہیں باقی جو دو

گروہ مردود ہیں ان میں سے ایک تو علولی ہیں جوحلول اور امتزاج کی طرف منسوب ہے

سالمی اورمشتبانهی کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں .....اور دوسر ہے علاتی ہیں جنہوں نے شریعت

Presented by www.ziaraat.com

کوترک کر کے الحاد اختیار کرلیا اور مردود ہو گئے اباحتی اور فاری فرقے انہی ہے تعلق رکھتے ہیں۔ میں اس کتاب میں اینے مقام پر ایک مستقل باب ان گروہوں کے فرق میں تحریر کروں گا جس میں ان دوفرقوں کے درمیان اختلاف ادران دوگروہوں کی مخالفت کو بیان کروں گا۔ تا کہ انشاء اللہ کمل فائدہ حاصل ہو۔ تا ہم حضرت احمد نوریؓ کا طرز تمل دین کے معاملات میں ستی وچٹم پوٹی ترک کرنے اور ہمیشہ مجاہدہ کرنے میں قابل تعریف طریقہ ہے۔ اورآ پ سے روایت ہے کہ فر مایا'' میں حضرت جنید کی خدمت میں آیا تو آپ کومندارشاد يرتشريف فرمايايا مين نے كها "يا با القاسم غشتهيم فصد روك و نصحتهم فرموني بالحجارة "(اے ابوالقائم! آپ نے ان سے تن چھایا توانبول نے آپ کو مندوعظ پر بٹھا دیااور میں نے ان کونصیحت کی تو انہوں نے مجھ پر پھر برسائے )اس لئے کہ دین میں مداہنت کونفسانی خواہشات ہے موافقت ہے اورنقیحت کو اس سے مخالفت اور انسان اس چیز کا دشمن ہوتا ہے جواس کی خواہشات کے برنکس ہواور جو چیز اس کی خواہش نفس کےموافق ہواس کا دوست ہوتا ہے .... اور حضرت ابوالحن نوریؓ ،حضرت جنیدؓ کے رفیق اور حضرت سری مقطی کے مرید تھے۔آپ کو بہت سے مشائخ کی زیارت اور ان کی صحبت كا شرف حاصل بوا تها اور حضرت احمد بن الى الحواريٌ كو بهي يايا تها ..... تصوف **و** طریقت میں آپ کے اشارات بڑے لطیف اور اقوال بڑے خوبصورت ہیں اور علم کے تمام شعبول میں آپ کے نکات بہت بلند ہیں۔ آپ سے روایت ہے کر قرمایا "الجمع بالحق تى فى رقة عن غيره والتفوقة مِن غيره جمع به " (حق تعالى سے وابسة ہونااس كے غير ہے علیحد گی ہےاور غیراللہ سے علیحدہ ہوناحق تعالیٰ سے دائستگی ہے ) یعنی جس کسی کاارادہ حق تعالیٰ کے ساتھ مجتمع اور وابسۃ ہے وہ اس کے غیرے جدا ہے اور جو کو کی اس کے غیرے منقطع ہےوہ حق تعالیٰ کے ساتھ متعلق اور مجتمع ہے۔ پس ہمت وارادہ کاحق تعالیٰ کے ساتھ وابسة کرنامخلوقات کے خیال ہے جدا ہونا ہے۔ چنانچہ جب موجودات سے روگر دانی صحح ہو

طِمْی تو حق تعالیٰ کی طرف توجه درست ہوگئی ادر مخلوق سے اعراض درست ہو گیا کیونکہ'' المصدان الاتعيمعان "(ووضدي جمع نبيل موسكيس) من في حكايات من يرهاب كه ا یک مرتبہ حضرت نوریؓ تین دن رات تک مکان میں ایک ہی جگہ کھڑے ذکر الہی میں مشغول رہے۔لوگوں نے حضرت جنید ؒ کے سامنے بیعالت بیان کی تو آپ اٹھے اوران کے یاس تشریف لائے ادر کہاا ہے ابوالحن!اگرتم ہے جھتے ہو کہاس کے سامنے شور وغو غا کچھ مفید ہے تو مجھے بھی بتاؤ تا کہ میں بھی ای طرح بلندآ واز سے ذکر کروں اورا گر جانتے ہو کہ اس کے یہاں شور وغو غا قطعاً سود مندنہیں تو پھر دل کوتسلیم ورضا میں لگا دوتا کہ تمہارے دل کو راحت نصیب ہو۔حضرت نورگ نے شور کرنا چھوڑ دیا ادر کہا کہ اے ابوالقاسم آپ ہمارے ببترمعلم بين .....اورآب ي بن روايت من آتا بكرفر مايا 'اعَزَ الاشياء في زمانناشبان عالم يعمل بعلمه وعادف نيطق عَن الحقيقةِ " (بمارے زمانے ميں دوچيزيں سب سے عزت والی ہیں۔ایک وہ عالم جواہیے علم کے تقاضوں کے مطابق عمل کرےاور دوسراوہ عارف جواین حقیقت حال کے مطابق گفتگو کرتا ہے) لیعنی ہمارے زمانے میں علم اور معرضت وونوں ہی عزیز ہیں۔ اس لئے کہ علم عمل کے بغیر علم بی نہیں ہوتا اور معرفت، حقیقت کے بغیر معرفت ہی نہیں ہوتی ....اس پیر حضرت نوریؓ نے توبیا پنے وور کا پہۃ بتایا ہے۔ لیکن ہر دور میں ہی بیدو چیزیں عزیز رہی ہیں اور آج بھی عزیز ہیں اور جو کو کی علم اور معردنت کی تلاش میں مشغول ہواس کی حالت پرا گندہ ہو جاتی ہے کیکن وہ مقصد حاصل نہیں كرسكتالبذاا اے اپنے آپ میں مشخول ہو جانا جا ہے تاكدہ ہتمام جہان كو عالم اور عارف و کیجے ادرا بی طرف ہے حق تعالی کی طرف رجوع کرے تا کہ تمام اہل عالم کوعارف دیکھے۔ اس لئے کہ عالم وعارف عزیز ہوتے ہیں اورعزیز مشکل سے ملا کرتے ہیں اورجس جنے کا حصول دشوار ہواس کی تلاش کرنا دفت کاضیاع ہے۔اس لئے علم معرفت اور عمل وحقیقت ا بني ذات ميں بي تلاش كرنے چاہئيں .....آپ ہے بى آتا ہے كەفرمايا' مَن علم الاشياء بالله فرجوعه فی کل منٹی الله "(جُوخُض تمام اشیاء کواللہ تعالیٰ کی وجہ ہے جانتا اور پہچانتا ہے وہ ہر چیز میں اللہ تعالیٰ کی طرف ہی رجوع کرتا ہے) اس لئے کہ ملکیت اور حکومت کا قیام مالک کے ساتھ ہی ہوتا ہے۔ اس لئے راحت خالق کود کیھنے ہے ہوتی ہے منہ کہ کالوق کی رویت ہے۔ کیونکہ اگر چیز وں کوافعال کے اسباب جانے گا تو ہمیشہ رنج زدہ رہے گا اور ہر چیز کی طرف رجوع کرنا اس کیلئے شرک ہوگا۔ جب اشیاء کو افعال کا سبب جانے گا تو جانے گا کہ سبب خود بخو وتو قائم نہیں ہوتا بلکہ مسبب کے ساتھ قائم ہوتا ہے لہذا جب وہ مسبب الاسباب کی طرف رجوع کرے گا تو تعلقات دنیا سے رجوع یا جائے گا۔

## حضرت سعيد بن اساعيل الحير ي رمة الله عليه

اور انبی تی تابین میں سے سلف صافین کے امام اور اپنے اسلاف کے سی جانشین حضرت ابوء مان سعید بن اساعیل الحیری بھی ایک ہیں۔ آپ قدیم اور بزرگ صوفیا میں سے تھے۔ اپنے دور کے مردیکرا تھے اور تمام صوفیا کے دلوں میں آپ کی بڑی قدرتی۔ میں سے تھے۔ اپنے دور کے مردیکرا تھے اور تمام صوفیا کے دلوں میں آپ کی بڑی قدرتی۔ اولا آپ حضرت یکی بن معاذ کی صحبت میں رہا اور اس کے بعد حضرت شاہ شجاع کر مائی گی صحبت میں رہا درا نہی کے ہمراہ نیٹ اپور میں حضرت ابو حفق کی زیارت کیلئے آئے اور باقی تمام زندگی انہی کی صحبت میں گزار دی۔ بڑے اُقد لوگ آپ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا '' بحین کی عمر میں میرا دل ہمیشہ ایک حقیقت کی تلاش میں سرگر داں رہتا تھا اور اہلی طاہر سے نفر ت کرتا تھا اور میں جانیا تھا کہ لابحالہ لوگ جس طاہر پر عمل پیرا ہیں اس کے علاوہ شریعت کا ایک باطن بھی ہے۔ حتی کہ میں نے اپنا مقصود پالیا ایک روز میں حضرت کی بیاں بین معاذ رازی کی مجلس میں بینی گیا اور وہ راز میں نے پالیا ادر اپنا مقصد حاصل کرلیا تو میں نے اپنی کی صحبت اختیار کر لی۔ یہاں تک کہ حضرت شاہ شجاع کرمائی '' کے ہاں سے میں نے اپنی کی صحبت اختیار کر لی۔ یہاں تک کہ حضرت شاہ شجاع کرمائی '' کے ہاں سے میں نے اپنی کی صحبت اختیار کر لی۔ یہاں تک کہ حضرت شاہ شجاع کرمائی '' کے ہاں سے ایک جماعت یہاں آئی اور ان کی صفات بیان کیں تو میں نے اپنے دل کوان کی زیارت کی

طرف ماکل یا اور میں نے رہے ہے کر مان جانے کا ارادہ کرلیا اور حضرت شاہ شجاع ہے ان کی صحبت کا طریق حاصل کرنے کی درخواست کی تگرانہوں نے اجازت مرحمت نہ فرمائی کہ تمہاری طبیعت رجا بروروہ ہے اور تم نے حضرت کیجی " کی صحبت حاصل کی ہے اور ان کا مقام رجا ہے اورجس کسی نے رجاء کا شرب پایا ہوا سے طریقت اختیار کرنا مشکل ہوتا ہے، کیونکہ رجاء کی تقلید کرنے والے میں کا بلی پیدا ہوجاتی ہے آپ کہتے ہیں کہ میں نے بری تفرع اورزاری کی اور بیس روز تک ان کی درگاہ پر پڑار ہا تب کہیں انہوں نے مجھے اجازت دى اورا بني صحبت كيليح قبول فرمايا اور ميں ايك عرصه تك ان كي صحبت ميں رباد ہ ہوئے ہي غيور بزرگ تھے۔ حتی کہ آپ نے نیٹا پور جا کرحفزٹ ابوحفصؓ کی زیارت کرنے کا ارادہ کیا تو میں بھی آپ کے ساتھ ہولیا جس روز ہم حضرت ابو حفص کے یہاں پہنیے حضرت شاہ شجاع گا نے قبا بہن رکھی تھی۔ جب حضرت ابوحفصؓ نے آ ب کودیکھا تو احتر اماً کھڑے ہو گئے اور استقبال كيليرة كريره مركبا" وجدت في القباء ماو جدت في العباء "(من جو چيز گدر کی میں تلاش کررہا تھاوہ میں نے قبامیں یالی ہے) حضرت شاہ ایک عرصہ تک وہاں ر ہے اور اس دور ان حضرت ابوحفص ؓ نے میری ساری تیوبہ کواپنی گرفت میں کے لیا تاہم حفزت شاُهٌ كارعب مجھےان كى محبت مل ہميشەر ہے ہے باز ركھتا ركين حفزت ابوحفص ً میر دل کی اس ارادت کود کیھر ہے تھے اور میں اللہ تعالیٰ ہے بڑی عاجزی کے ساتھ یہ ما تگ ا ر ہتا تھا کہ کسی طرح حضرت ابوحفص کی صحبت مجھے میسر آ جائے اور حضرت شاہ بھی آ زردہ نہ ہوں یہاں تک کہ جس روز حضرت شاُہ نے واپسی کا ارادہ کیا تو میں نے بھی ان کی موافقت میں تیاری کی اور سفر کالباس پہن لیا اور اپنا دل حضرت ابو حفص ؒ کے یاس جھوڑ ویا۔حضرت ابوحفص ؓ نے حضرت ٹاُہ ہے کہا کہ محبت کی انبساط کا خیال رکھتے ہوئے اس *لڑ کے کو*ای مجگہ چھوڑ جاسیے کہ مجھے اس سے بڑی خوثی نصیب ہوتی ہے، حضرت شاُہ نے اپنا چرہ میری طرف کیااور فرمایا''اجب الثینے! (شیخ کی بات مان لو) چنانچہ حضرت تو تشریف لے گئے اور

میں پہیں رہ گیا۔ یہاں تک کہ حضرت ابوحفصؓ کی صحبت میں بڑے ہی عجائب وغرائب دیکھیے اورآ پ کا مقام شفقت کا مقام تھا۔اس طرح اللہ عز وجل نے تین رہنماؤں کے ذریعہ مجھے تین مقامات ہے گزار دیا۔ یہ تینوں مقام جن کی طرف آپ نے اشارہ کیا ہےخود آپ کو حاصل تھے۔مقام رجاء حضرت کیچی<sup>انی</sup> بن معاذ کی صحبت ہے،مقام غیرت حضرت شاہ شجائ<sup>ع</sup> کی صحبت سے اور مقام شفقت حضرت ابوحفص کی صحبت سے حاصل ہوا اور بیہ بات درست ہے کہ کوئی مرید پانچ چھ یااس سے بھی زیادہ رہنماؤں کی محبت سے منزل تک پنچ جائے اور پیراوراس کی صحبت نے اس کوکشف میں ایک مقام حاصل ہو لیکن بہتریہ ہے کہ نہ تو پیروں کو اسینے مقام ہے آلودہ کرےاور نہ ہی ان کی نہایت کواینے مقام میں محدود سمجھے اور کیے کہ مجھے ان کی صحبت سے بید حصد ملا ہے اور کا درجہ اس سے بلند ہے ان کے باس میرے لئے اس سے زیادہ حصہ موجود نہ تھا۔ یہ بات ادب سے زیادہ نز دیک ہے کیونکہ راہ حق کے کاملین کو مقام و ، وال سے سر دکارنہیں ہوتا .....نیشا پور اور خراسان میں تضوف کے اظہار کا آپ ہی ذریعہ تص-آپ نے حضرت جنیدٌ،حضرت رویمٌ،حضرت یوسف بن الحسینٌ اور حضرت محمد بن فضل بلخی" کی صحبت ہے بھی استفادہ کیا تھا اور مشائخ میں ہے کسی شخ نے اپنے شیوخ ہے وہ فائدہ حاصل نہیں کیا جوآب نے اینے پیروں سے حاصل کیا تھا۔ نمیثا پور کے رہنے والوں نے آپ کیلئے ایک منبر دکھ دیا تھا تا کہ آ ہے تصوف کی زبان میں ان کے سامنے وعظ کہا کریں گے۔ طریقت کے علم کے تمام فنون میں آپ کی کتابیں بلند پایداور روایات بڑی پختہ ہیں۔ آپ الله تعالى نا بى معرفت عرزت بخشى مواس كيلي ضرورى سے كدوه اسے آ ب كومعصيت کے ساتھ ذلیل نہ کرے ) اور اس چیز کا تعلق بندہ کے اپنے کسپ کے ساتھ ہے اور اس کا مجاہدہ ہمیشہ امورحق کی رعایت کرتا ہے اور اگرتم اس کاراز جاننا جا ہوتو وہ یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کی کوانی معرفت ہے عزیز بنا دیں تو اسے جائے کہ وہ معصیت ہے اپنے آپ کو ذلیل نہ کرے۔ کیونکہ معرفت اللہ تعالی کی عطا ہے اور معصیت انسان کا اپنافعل ہے اس لئے جو خص اللہ تعالی کی عطا سے صاحب عزت ہواس کیلئے نامناسب ہے کہ وہ اپنے فعل سے ذلیل ہو جائے۔ جیسا کہ حضرت آ دم علیہ السلام کو جب اللہ تعالی نے اپنی معرفت سے عزت بخشی تو پھران کی لغزش کی وجہ سے انہیں عزت سے گرایا نہیں۔

## حضرت ابوعبداللداحمربن ليجل رمته الثهليه

اوج معرفت کے مہل ادر محبت اللی کے قطب حضرت ابوعبد اللہ احمد بن یجیٰ بن جلالی بھی تبع تابعین میں ہے اپنی قوم کے بزرگوں اور اپنے وقت کے سرداروں میں ہے ہیں۔آپ کے طریقے بہت اچھے اور سیرت بڑی قابل تعریف تھی۔آپ کو حضرت جنیلاً حضرت ابوالحن نوریؓ اور بڑے بزرگوں کی ایک جماعت کار فیل ہونے کا شرف حاصل تھا۔ حقائق طریقت میں آپ کا کلام برا بلنداور اشارات انتہائی لطیف ہیں۔ آپ سے روايت بي كرفرمايا" هدمة العدارف البي مولا وليم يعطف على شيئ سواه" (عارف کی توجہ اپنے مولا کی طرف ہوتی ہے اور وہ ان کے سواکسی چیز پر ہرگز دھیان نہیں دیتا) اس لئے کہ عارف کومعرفت کےعلاوہ کچیمعلوم نہیں ہوتا۔ جب اس کے دل کا ہر ماپیہ ہی معرفت ہوتا ہے تو پھر اس کے ارادوں کا مرکز بھی دیدار حق ہوتا ہے کیونکہ ارادوں کا یرا گندہ ہوناغم کا باعث بنمآ ہے اورغم اس کو بارگاہ حق سے روک دیتے ہیں۔ اور آپ سے حکایت بیان کرتے ہیں کہ فرمایا'' میں نے ایک روز ایک بڑے بی خوبصورت کا فرنو جوان کو و مکھا اور اس کے حسن و جمال میں متحیر ہو کر رہ گیا اور اس کے سامنے جا کر کھڑا ہو گیا کہ حضرت جنید کامیرے پاس ہے گز رہوا تو میں نے ان ہے کہا''اے استاد! اللہ تعالیٰ اس جیسے چیرے کودوزخ کی آ گ میں جلائے گا؟ حضرت جنیڈنے کہا'' بیٹے پیفس کا بازار ہے جو تخجے اپنی طرف بلا رہا ہے بیعبرت کا نظارہ نہیں کیونکہ اگر تو عبرت کی نگاہ ہے دیکھے تو

جہان کے ہر ذر ہے میں ای طرح کا تعجب اگیز حسن موجود ہے لیکن صنعت الہی کی اس بے حرمتی کی مجب جنید ہمتی کی مجب مند ہمیں اللہ مجس مند ہمیں اللہ وقت مجھے قرآن مجد بھول گیا اور پھر کئی سال تک میں اللہ تعالیٰ سے استعانت جا ہتا اور تو بہ کرتا رہا تب جا کر کہیں مجھے قرآن یا د ہوا اور اب میں اس بات کی طاقت نہیں رکھتا کہ موجودات کی کسی بھی چیز کی طرف توجہ کر کے ان چیز وں کود کھنے میں اپنا وقت ضائع کروں۔

### حضرت ابومحمدرويم بن احمد رمته الدعليه

اییخے دور کے میکنااورز مانہ کےامام حفز ت ابومحد رویم بن احمد جھی تبع تا بعین میں سے بڑے بلندیایہ بزرگوں میں شار ہوتے میں۔ آپ حضرت جنید کے محرم راز اور قریبی سأتھی تھے۔حضرت داؤ'ڈ کے فقہی مسلک پر چلنے دا لے فقہا کے سرداراورعلم تفسیر وعلم قرات میں پوری مہارت رکھتے تھے اور اس دور میں فنون علم میں آپ جیسا بلند حال اور اعلیٰ مقام کوئی نہ تھا آپ نے تجدید میں بوے اچھے سفر اور تفرید میں بڑی سخت ریاضتیں برداشت کی تھیں۔ آپ نے آخری عرمیں اپنے آپ کو دنیا داروں میں چھیالیا اور عہدہ قضا کا معاہدہ کر لیا تھا حالانکہ دنیا کے تجاب میں آجائے سے آپ کا درجہ کہیں زیادہ بلندتھا۔ یہاں تک کہ حضرت جنیدٌ نے فرمایا کہ ہم و نیا سے فارغ رہتے ہوئے بھی ان میں مشغول ہیں اوررو پمُ اس میں مشغول ہوتے ہوئے بھی اس سے فارغ ہے علم طریقت میں آپ کی بہت ی كتابين بين خصوصا وه كتاب كه جس كا نام''غلط الواجدين'' ركها ہے ادر وہ مجھے برى پيند ہے۔ روایات میں ہے کہ ایک دن کی نے آپ کے پاس آ کر بوچھا کہ' کیف حالک' (آپكاطالكياب؟)آپنے فرمايا "كيف حال من دينه هوا وهمته دنيا ليس هـوَ بصالح نقى و لابعاد ف نقى ''(الشخص كاحال كياءوگا جس كاديناس كي خواہش ہواور جس کامقصودا پی دنیا ہو۔ وہ نہ قومتی صالح ہےاور نہ ہی یا گیزہ عارف ہے ) اور آپ
نے اس طرح نفس کے عوب کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اس لئے کہ نفس کے نزویک دین
خواہش نفس ہے اور نفس کا اتباع کرنے والے اپنی خواہشات کو دین کا نام دے دیتے ہیں
اور اس کی متابعت کوشر بعت کا درجہ دے دیتے ہیں چنا نچہ جو کوئی اس کی منشا کے مطابق چلے
وہ اگر چہ بدعتی ہی ہواس کے نزدیک دین دار ہوتا ہے اور جو کوئی اس کی منشا کے خلاف چلے
اگر چہ تقی ہی ہوان کے نزویک بدین قرار پاتا ہے اور ہو کوئی اس کی منشا کے خلاف چلے
ومرے سے الگ نہیں ہوئی اور شائع ہور ہی ہے۔ پس ہم ایسے آ دمی کی صحبت سے اللہ تعالی
کی پناہ چا ہے ہیں سب باتی ہوسکتا ہے کہ حضرت نے اس طرح سائل کے حال کی حقیقت
میان کی ہو نیزیہ بھی درست ہے کہ آپ نے سائل کو قاس کی حالت پر چھوڑ دیا ہواور نفیحت
میان کی ہو نیزیہ بھی درست ہے کہ آپ نے سائل کو قاس کی حالت پر چھوڑ دیا ہواور نفیحت
متادیب کیلئے ان باتوں کوا پی طرف منسوب کرلیا ہو کے ونکہ تبلیخ کا یہ بھی ایک طریقہ ہے۔

#### حضرت يوسف بن حسين رازي رمته السعليه

اپ زمانہ کے بے مثال اور بلندم تبہ حضرت ابو یعقوب یوسف بن حسین رازی اس میں تع تابعین میں سے اپ وقت کے بڑے ائمہ اور قدیم مثار کی میں شار ہوتے ہیں۔
آپ نے طویل عمر پائی اور حضرت ذوالنون مصری کے مربعہ ہے۔ بہت سے مشار کی کی صحبت کا شرف حاصل ہوا اور سب کی خدمت کا کام سرانجام ویا۔ آپ سے روایت ہے کہ '' افدل المنساس الفقیر الطماع و اعز هم اعجب المحبوبه الصديق ''(الوگوں میں سب سے زیادہ ذلیل وہ فقیر ہے جوال لجی ہواور تمام لوگوں میں صاحب عزت وہ ہے جس سب سے زیادہ ذلیل وہ فقیر ہے جوال لجی ہواور تمام لوگوں میں صاحب عزت وہ ہے جس نے اپنی تمام صحبت کو محبوب کے لئے خالص کر دیا ) اور طبع ورویش کو دونوں جہان کی رسوائی میں ذال دیتی ہے کوئلہ در ویش تو و ہے جس اللہ و نیا کی نگاہوں میں حقیر ہوتے ہیں لہذا جب وہ طبع کریں تو اور بھی ذلیل ہوجاتے ہیں ہی عزت والے غی اس فقیر سے بہتر ہیں جو جب دہ وہ خس میں تو اور بھی ذلیل ہوجاتے ہیں ہی عزت والے غی اس فقیر سے بہتر ہیں جو

ذلت ہے دو چار ہوں اور طمع درولیش کوجھوٹ کا ارتکاب کرنے پر آ مادہ کرتی ہے اور دوسری بات ریجی ہے کہ محب ایے محبوب کی نگاموں میں ساری مخلوق سے زیادہ ذلیل موتا ہے کیونکہ محب خود بھی اینے آپ کوایے محبوب کے مقابلہ میں سخت تفیر سمحتا ہے اور اس کے سامنے تواضع کرتا ہے اور پیرسب طمع کے نتائج میں سے ہے لیکن جب بیلا کی ختم ہوجائے تو بھر ذلت تمام ترعزت میں بدل جاتی ہے۔جیسا کہ جب تک زلیخا کوحضرت یوسف علیہ السلام کی حرص تھی ہرقدم پر ذلت ہے دوجار رہی کین جب اس نے لا کیج چھوڑ دیا اورا پے دل سے ان کی حرص تکال دی تو خداتعالی نے اسے حسن اور جوانی دوبارہ لوٹا دی اورای طرح ہوتا آیا ہے کہ محب کی رغبت برمحبوب اعراض اور روگر دانی کرتا ہے اور بے انتخائی سے پیش آتا ہے کیکن جب محتبایی رغبت کوچھوڑ دیتااور صرف دلی ربط و تعلق پر بی اکتفا کر لیتا ہے تو محبوب بے چین ہو کرخود بخو داس کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور تقیقت ریہ ہے کہ جب تک محب کووصل کی طمع نہ ہواس کیلئے عزت ہے لیکن جب اس کو وصال کالا کچ لاحق ہوجا تا ہے تو پھر ساری عزت، ولت بن جاتی ہے اور محبت وہ خالص ہوتی ہے جس میں محبوب کے فراق و وصال کی گنجائش نہو۔

### حضرت سمنون بن عبد الله رحته الله عليه

الل محبت کے آفاب اور پیٹوا حضرت ابوالحن سمنون بن عبداللہ الخواص ہمی بررگان تبع تابعین میں سے ایک بیں آپ اپ دور میں بے نظیر اور محبت خداوندی میں بری بلندشان کے مالک تصفیام مشائخ آپ کو ہزرگ جانے اور آپ کوسنون الحب کے نام سے بیٹان آپ خودا ہے آپ کوسنون الکذاب کے نام سے متعارف کرائے سے سے بیٹار کے نام سے متعارف کرائے سے سے نام الکیل نامی ایک محف سے بڑے درئج برداشت کے تصابی نے ایک مرتبہ ظیفہ وقت کے سامنے الی باتوں کی آپ کے متعلق گوائی دی جن کا آپ سے صادر

ہونا محال تھا۔اس سے تمام مشائخ کو بڑی نکلیف ہوئی۔ دراصل بیفلام الخلیل ایک ریا کار آ دمی تھا جس نے تصوف اور پارسائی کا دعویٰ کررکھا تھا اور دین کود نیوی دولت وعزت کے بدلد میں ج کر خلیفہ وقت کے دربار میں اپنی پارسائی کا ڈھونگ رجار کھا تھا۔ جیسا کہ اس دور میں بھی ہور ہا ہےاور پھر با دشاہ اوراس کے دربار بوں کے سامنے مشاکح اور درویشوں برنکتہ چیدیاں کرتا تھا تا کہلوگ ان بزرگوں ہے دورر ہیں اور ان ہے کو کی فیض حاصل نہ کرسکیں ، اس طرح خود اس کا مرتبہ قائم رہے۔حضرت سمنون اور اس دور کے مشائخ بڑے خوش نصيب يتح كدان كيلي اسطرح كادتمن صرف ايك تعادر نداس دور ميس تو مرحق صوفي كيلي سينكرون بزارون بلكه لا كهول غلام الخليل موجود جين .....ليكن كوكى براه نبيس كيونكه مروار، کرگسوں (میدھوں) کے ہی قابل ہوتا ہے.....اور جب بغداد میں حضرت سمنون کا مرتبہ بڑھ گیااور ہرکوئی آپ کا قرب تلاش کرنے لگا تو غلام الخلیل کو بڑی تکلیف ہوئی اوراس نے آپ ہر بہتان لگانے اور رنجیدہ کرنے کے ہتھکنڈ بے شروع کر دیئے یہاں تک کہ ایک عورت کو آپ کے پاس جھیجا۔حضرت سمنونؓ کی نگاہ اس کے جمال پریڑی اور اس عورت نے اینے آپ کو حضرت سمنون ٹر پیش کیا تو آپ نے صاف اٹکار کر دیا۔ وہ حضرت جنیڈ کے یاس گئی اور کہا کہ آ ہے سمنونؓ سے کہیں کہ وہ مجھےا پی زوجیت میں قبول کرلیں۔جنید ؓاس مِر سخت ناراض ہوئے اور بری سختی ہے ڈانٹ ویا۔ چنانچہ وہ عورت غلام انخلیل کے پاس آئی اور جس طرح إلىي عورتين تهمت لگايا كرتی جين اس طرح حضرت سمنونٌ برايك تهمت لگا دی۔ غلام الخلیل نے دشمنوں کی طرح اس عورت کی تہمت کو سنا اور حضرت سمنون کو برا بھلا. کہنے لگا اور خلیفہ وقت کو آپ کے خلاف بھڑ کا دیاحتی کہ خلیفہ نے آپ کے قبل کر دیے کا فرمان جاری کردیا۔ جب جلاد کولایا گیا اور آپ توقل کرنے کی خلیفہ سے اُجّازت طلب کی گئی اورخلیفہ نے قبل کا تھم دینے کا ارادہ کیا تو اس کی زبان بند ہوگئی۔ جب اس رات وہ سویا تو خواب میں ویکھا کہ کوئی کہدر ہاہے کہ تمہارے ملک کا زوال حضرت سمنونؓ کی زندگی کے

ساتھ وابسۃ ہے۔۔۔۔ دوسر برداس نے معافی مائی اور عزت کے ساتھ آپ کور خصت کیا۔۔۔۔۔ عبد اللی کی حقیقت کے بیان عمل آپ کا کلام بلند پایداورا شارات بڑے باریک بیں۔ اور آپ وہی عظیم بزرگ ہیں کہ آپ جب جازے والین آ رہے تھے تو اہل فید نے آپ ہے وعظ وضیحت کرنے کی درخواست کی آپ برسر منبرلوگوں کو تھیجتیں کرنے گلے کین توجہ سے کوئی بھی من ندر ہا تھا چنا نچہ آپ نے مجد کی قد بلوں کی طرف رخ کر کے فرمایا "میں آم سے کہتا ہو" یہ سفتے ہی تمام قد بلیس نیچ گر بڑیں اور ٹوٹ کر چور ہو گئیں۔۔۔۔ اور آپ سے دوایت ہے کہ فرمایا" لا بعبر و عن شی الا بماھو اوق منه و لا شی اوق من المحجمة فلم یعبر عنها "(کی چیز کی قبیراس چیز سے کی جاتی ہے جواس سے زیادہ نازک ہواور جب کہ عب سے زیادہ نازک چیز کوئی نہیں تو پھر عبت کی تعبر سے کی مظلب اس کا میہ ہے کہ عبت کوان الفاظ میں بیان نہیں کیا جا سکتا کیونکہ عبارت تعبیر کرنے والے کی صفت ہے جب کہ عبت محبوب کی صفت ہے ہیں اس کی حقیقت کا اوراک عبارت کے ذریعہ ہرگر نہیں ہو سکتا۔۔

## حضرت ابوالفوارس شاه شجاع كرماني رمته اللهطيه

اوران تع تابعین می سے مشاکخ کے بادشاہ اور زبانہ کے تغیرات سے بنیاز حضرت ابوالفواری شاہ شجاع الکرمانی " بھی ایک ہیں۔ آپ بادشاہوں کی اولا و میں سے شخصاور اپنے زبانہ میں بنظیر سے تھے۔ حضرت ابور اب بخش کی صحبت سے فیفل عاصل کیا تھا اور بہت سے مشاکخ کا زبانہ پایا تھا۔ حضرت ابوعثان حمر کی کے تذکرہ میں آپ کا بچھ ذکر گزر جکا ہے۔ تصوف میں آپ کے رسائل بڑے مشہور ہیں اور ایک کتاب بھی تصنیف کی گزر جکا ہے۔ تصوف میں آپ کے رسائل بڑے مشہور ہیں اور ایک کتاب بھی تصنیف کی ہے۔ جس کانام مراة الحکمار کھا۔ آپ کا کلام بڑا بلند پایہ ہے روایات میں آتا ہے کہ آپ نے فرمایا " لمدھ ل المفضل فضل 6 مائے میں وہ فاذ ار اوہ فلا فضل لھم ولاھل

الولاية ولاية مَالَم يروها فازار الوها فلا ولاية لهم "(اللفضيك كيك الروقت تک فضیلت ہے جب تک وہ اسے نہ دیکھیں اور جب اسے دیکھ لیں تو پھران کیلئے کوئی ً فضیلت نہیں اور اہل ولایت کیلئے ولایت ہے جب تک وہ اسے نہ دیکھیں اور جب اسے د مکھے لیس تو پھران کیلئے کوئی ولایت نہیں )معنیٰ اس کا بدے کہ جس جگہ فضیلت اور ولایت موجود ہواس کی رویت ساقط ہوتی ہےاور جب اس کی روایت حاصل ہو جائے اس کی حقیقت ساقط ہو جاتی ہے کیونکہ نضیلت ایک ایسی صنعت ہے جس میں نضیلت کا دیکھنا درست نہیں اور ولایت الی صفت ہے جس میں ولایت کود کھنا جائز نہیں .....ادر جب کوئی کے کہ میں صاحب فضیات ہوں یا ولی ہوں تو نہ وہ صاحب فضیات رہتا ہے اور نہ ولى!....ادرآپ كآ ثار ميں ريكھا ہے كه آپ جاليس سال تك ندسوئے اور جب سوئے توحق تعالی کوخواب میں دیکھا تو عرض کی'' بارخدایا! میں آپ کو حالت بیداری میں تلاش كرنار ما مول كيكن آپ كونيندكي حالت مين حاصل كيا ہے حق تعالى في ارشاد فر مايا''ا شاہ!ان شب بیدار یوں کی وجہ سے ہی تونے خواب میں مجھے پایا ہے اگرتم ان را توں میں سو جاتے تو آج اس طرح مجھے حاصل نہ کریاتے .... (واللہ اعلم)

## حضرت عمروبن عثان المكى رحته الله عليه

اورانمی میں ہےدلوں کے سروراورسینوں کے نور حضرت عمرو بن عیان المکی بھی اسے آپ اللہ طریقت کے ہزرگوں اور سرواروں میں سے ہیں۔ علم تصوف کے حقائق میں آپ کی تصانیف مشہور ہیں۔ آپ ای ارادت کی نبست حضرت جنید گی طرف کرتے تھے، حضرت ابوسعید خراز گی زیارت اور حضرت نباتی گی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ اصول طریقت میں آپ ای وقت کے امام تھے۔ آپ سے روایت ہے فرمایا" لایقع عملی گیفیت عملی گیفیت عملی گیفیت عملی کی فیفیت عملی کے فیفیة المواجد عبارة لانه سوالله عندالمومنین "(وجدکی کیفیت عملات میں

بیان نہیں کی جاسکتی کیونکہ بیابل ایمان کے پاس اللہ تعالی کا ایک راز ہے ) اور جو چیز عبارت میں بیان کی جاسکے وہ اللہ تعالیٰ کا راز نہیں ہوتی کیونکہ بندہ کا تصرف اور تکلیف اسرار ربانی سے منقطع ہوتا ہے اور کہتے ہیں کہ حضرت عمر و بن عثان ً، اصفہان میں تشریف لائے تو ایک نو جوان آ پ کی صحبت سے اس کو منع کرتا تھا۔ جتی کہ وہ نو جوان بیار ہو گیا اور بچھ عرصہ بستر علالت پر پڑا رہا۔ شخ ایک دن ایک جماعت کے ہمراہ اٹھے اور اس کی عیادت کیلئے تشریف لے گئے۔ اس نو جوان نے حضرت کی طرف اشارہ کیا کہ آ پ قوال سے چند اشعار پڑھنے کیلئے فرما کیں۔ حضرت نے قوال کو تھم دیا تو اس نے بڑھا۔ شعر

مالى مرخدت فلم يعدنى عائد منكم ولميسرض عبد كم فاعود

کیا وجہ ہے کہ میں بیار ہوا تو تمہاری طرف سے کوئی بھی عیادت کیلئے نہ آیا۔ حالانکہ آپ کا کوئی غلام بھی بیار ہوجائے تو میں اس کی بھی بیار پری کرتا ہوں)

اس بیار نوجوان نے بیشعر سنا تو اٹھ کر بیٹھ گیا اور اس کی تکلیف اور بیاری کی کے گئی سے دور ذیکہ سے ایس سے میں مقبل نے سیشے میں اس

شدت کم ہوگئیادر کہا''ز دنی''(میرے لئے کچھاور پڑھو!) توال نے دوسراشعر پڑھا۔ وانشید میں میرضی عیلی صدو د کم

وصدودعند كمعلى شديد

(اورتمہارامیرے پاس آنے سے رکار بنامیرے نزدیک میری بیاری سے بھی سخت اور میرا آپ کے پاس آنے سے رکار بنامیر کے بر بڑا سخت ہے ) میں کر بیاراٹھ کھڑا ہوااوراس سے بیاری جاتی رہی۔ چتانچہ اس کے باپ نے بخوشی اسے حضرت عمروہ بن عثان کی صحبت میں دے و یا ادرا پے دل میں موجووا ندیشے سے تو بدی .....اوروہ وونوں آپ کی صحبت کی برکت سے طریقت کے بزرگوں میں سے ہوئے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

### حضرت مهل تسترى رحمته اللهعليه

دلوں کے مالک اور برائیوں کومٹانے والے حضرت ابو محمیہل بن عبداللہ تسترکیؓ بھی تبع تابعین میں اپنے وقت میں بیر تھے ادرتمام لوگ آپ کے عقید تمند اور مداح تھے آ پ نے بہت ی ریاضتیں کیں اور آ پ کے معاملات بہت اچھے تھے اخلاص اور افعال كيوب مين آپ كاكلام بزالطيف ب-علاظ امركاكهنا ك' هو جمع بين الشريعة والمحقيقة "(آپ نے شریعت اور حقیقت کوباہم جمع کر دیا ہے) کیکن ان کاریقول خطایر منی ہے کیونکہ کسی نے بھی شریعت وحقیقت میں فرق نہیں کیا کیونکہ شریعت بغیر حقیقت کے کچھنیں اور حقیقت بغیر شریعت کے کچھنہیں! اوراس وجہ سے کہاس پیر کی باتوں کا اوراک برا آسان ہے اور طبیعتیں اس کو بہتر طور پر پالیتی ہیں اس لئے لوگ اس طرح کی باتیں كرتے ہيں ورنه حق تعالیٰ نے جب شریعت وحقیقت كوآ پس میں جمع كرديا ہے تو پھر يہ بات محال ہے کہاولیاءاللہ اس میں فرق کریں۔لامحالہ اگر دونوں میں کوئی فرق موجو وہوتو ایک کو قبول اور دوسری کورد کرنا پڑے گا جبکہ شریعت کار دالحاواور حقیقت کارد کفراور شرک ہے اور صوفیاء جوفرق کرتے ہیں وہ معنی کا فرق نہیں بلکہ شریعت کے ذریعہ حقیقت کو ثابت کرنا (الله كے سواكوئي معبود نہيں بيرتو حقيقت ہے اور محمد الله ہے جملہ شريعت ہے) اگر كوئي شخص ایمان کی صحت کی حالت میں ان میں سے ایک کو دوسرے سے جدا کرنا چاہئے تو ہر گر نہیں کر سکنا اوراس کی بیخواہش باطل ہوگی ۔غرضیکہ شریعت اصل ہے۔حقیقت کیلئے اورحقیقت، شریعت کیلئے اصل الاصول بے جیسا کہ توحید کی معرفت حقیقت ہے جوشریعت کیلئے اصل الاصول کی حیثیت رکھتی ہے اور تمام احکام ونواھی کا اتباع شریعت ہے۔ پس اہل ظاہر کی طبیعت جس چیز میں نہ لگے وہ اس سے منکر ہو جاتے ہیں۔ حالانکہ راہ حق کے اصولوں میں

حضرت محمد بن صل المنحى رحمة الله عليه

## حضرت محمد بن على التريذي رمته الله عليه

انہی میں سے شخیر رگ اور صفات بشریت سے فانی حضرت ابوعبد اللہ تحدین علی التر فدی ہمیں ایک ہیں۔ آپ جملہ علوم میں کامل اور پیشوا کی حیثیت رکھتے ہیں اور مشاکخ محققین میں سے طریقت کے معاملات میں آپ کی بہت می تصنیفات ہیں ' حسم الولایة کتساب المحج نبوا در الاصول ''اوران کے علاوہ بھی بہت کی کتابوں میں آپ کی کتاب المحج نبوا در الاصول ''اوران کے علاوہ بھی بہت کی کتابوں میں آپ کر امات ظاہر ہیں۔ میر بے نزویک آپ بڑے باعظمت بزرگ ہیں اور میرا ول پوری طرح آپ کی مجہ تر فدی ایک ایسا وریتیم طرح آپ کی محبت کا شکار ہو چکا ہے۔ میر بے شخ '' نے فرمایا کہ محمد تر فدی ایک ایسا وریتیم بحرت کی مثال نہیں ملتی سے ملم ظاہر میں آپ کی بہت کی کتب ہیں اورا حادیث میں آپ کی اسانید بڑی عالی اور معتبر ہیں ، آپ نے قرآن کریم کی ایک تفیر کلمی شروع کی تھی لیکن کی اسانید بڑی عالی اور معتبر ہیں ، آپ نے قرآن کریم کی ایک تفیر کلمی شروع کی تھی لیکن

عمرنے اس کو کمل کرنے تک وفانہ کی تاہم جس قدر لکھی گئی وہ بھی اہل علم کے درمیان استفادہ کے قابل مجمی جاتی ہے،آپ نے فقہ کاعلم حضرت امام ابوصنیفہ کے شاگردوں میں ے ایک خاص شاگر دے حاصل کیا تھا ۔۔۔ آپ کوتر نہ میں تحد کھیم کے نام سے بیکارا جاتا تھا اور ملک کے صوفیاء کرام آپ کی اقتداء کرتے تھے۔ آپ کے مناقب وفضائل بے شار ہیں منجمله ان میں سے میکھی ہے کہ آپ نے حضرت خضرعلیہ السلام کی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا اور آپ کے مرید حضرت ابو بکر وراق آپ سے روایت کرتے ہیں کہ ہریک شنبہ کو حضرت خصر علیہ السلام آپ کے پاس تشریف لایا کرتے تھے اور بید دونوں ایک دوسرے ہے باطنی وُفی حقائق اور واقعات کے بارے میں گفتگو کیا کرتے تھے ۔۔۔۔ نیز آپ نے فرمایا كر " من جهل باوصاف العبوديه يكون اجهل باوصاف الربوبية ومن لم يعرف طريق معرفة النفس لم يعرف طريق معرفة الرب بان الظاهر متعلق بالباطن والتعلق بالظاهر بلا باطن محال ودعوى الباطن بلا ظاهر محال فمعرفة اوصاف الربوبية في تصحيح اركان العبودية ولا يصح ذالك الا بالادب '' (جو خص اوصاف عبودیت یعن علم شریعت سے جاہل ہووہ اوصاف ربو بیت کے بارے میں زیادہ جاہل ہوتا ہے ادر جو محص معرفت نفس کا طریق نہیں جانتا وہ حق تعالیٰ کی معرفت کے طریق ہے بھی ناواقف ہے کیونکہ ظاہر کا باطن کے ساتھ تعلق ہوتا ہے اور باطن کے بغیر ظاہر کے ساتھ تعلق محال ہے اور ظاہر کے بغیر باطن کا دعویٰ محال ہے، پس اوصاف ر بو ہیت کی معرفت عبودیت کے ارکان وا حکام کوٹیح طور پر بجالا نے میں ہےاوریہ چیز ادب ے بغیر صحیح نہیں ہو علی .....اور پیکمہ ایک بنیا دی اور بڑا ہی مفید طلب ہے جس کا تفصیلی بیان انشاءاللهايينے مقام پر ہوگا۔

## حضرت محمر بن عمرالوراق رمته الله عليه

حضرت ابو برحمر بن عمر الوراق" بھی انہی تبع تا بعین میں ہے ایک تھے جوامت کے زاہدوں کے شرف اور اہل فقر وصفا کے یا کباز کی حیثیت کے حامل تھے، کبار مشاکخ اور بلندیا یہ زاہدوں میں آپ کا شار ہوتا ہے آپ کو حضرت احمد بن حضرویہ کی زیارت اور حضرت محمد بن علی ترندی کی صحبت کا شرف حاصل ہوا تھا۔ آ داب اور معاملات میں کے بیان میں آپ کی تھنیفات بہت ہی ہیں اور مشائخ آپ کومودب الاولیاء کہا کرتے تھے ....آپ حکایت کرتے ہیں کہ حضرت محمد بن علی تر ند کی نے ایک مرتبہ مجھے ایک کتاب کے چندا جزاء دیئےاور فر مایا کہ انہیں دریا ہے جیموں میں ڈال دو۔ میرے دل نے مجھے اس کی اجازت نہ دی چنانچہ میں نے ان کو گھر میں رکھ دیا اور واپس آ کر حضرت سے کہد دیا کہ میں ڈال آیا مول حفرت نے سوال کیا کہ پھرتم نے کیاد کھا؟ میں نے عرض کی پھی بھی نہیں دیکھا آپ نے فرمایا تو پھرتم نے وہ اجزاء دریا میں نہیں ڈالے جاؤ ادرانہیں دریا میں ڈال کرآ ؤ میں والیس آیااور میرا دل وسوسوں میں مبتلا تھا پھر بھی جب میں نے انہیں دریا میں بھینک دیا تو ور یا کا یانی دوحصوں میں بٹ گیااوراس میں ہے ایک صندوق نمودار ہوا جس کا ڈھکنا کھلاتھا جنب وہ اجزاء صندوق میں جایزے تو اس کا منه بند ہو گیا اور پھریانی بھی آپس میں ال میں نے واپس آ کر بیساری کیفیت بیان کی تو حضرت نے فریایا کہ ہاں اہتم نے واتعی دہ اجزاء دریا میں ڈال دیئے ہیں۔ میں نے عرض کی''اے شنے اس معاملہ کے بعد مجھے ضرور بتلائے آپ نے فرمایا کہ میں نے یہ کتاب اصول طریقت اوراس کے اسرار ورموز کی تشريح مين تصنيف كي تقى مراوكول كيلية اس كالمجمعة د شوار تھا۔ چنانچد أيد كتاب مجھ سے مير ب بھائی حضرت خضرعلیہ السلام نے ماتک لی اور اللہ تعالیٰ نے اس دریا کو حکم دیا کہ وہ کتاب ان تک پہنچا دے ۔۔۔۔۔ اور حفزت ابو بکر وارق سے بیہ حکائت بھی مروی ہے کہ آ ب نے فر مایا

"المناس ثلاثة المعلماء والا مرا والفقرا فازا فسد العلماء فسد الطاعة والمشريعة واذفسدالا مرا فسد المعاش و اذا فسد الفقرا فسد الاحلاق" والمشريعة واذفسدالا مرا فسد المعاش و اذا فسد الفقرا فسد الاحلاق" ولوگ تين طرح كي بوت بين (۱) علاء (۲) امراء (۳) فقراء پس جب علا بر باد بوجات بين تو لوگوں پرشريعت اوراس كي اطاعت مين بگاڑ پيدا بهوجاتا ہے، جب امرا بگڑتے بين تو لوگوں كي معيشت بناه بهوجاتى ہي اور جب فقراء مين بزابياں پيدا بهوجاتى بين تو اخلاق بر باد بوجاتے بين ) پس امراء اور بادشا بول عنائي تنابي توظم وسم سے بوتى ہوتى ہواور علا كى بنا بي طمع اور لا الح سے اور فقراء كى بربادى جاه طلى سے بوتى ہے۔ جب تك بادشاه علا سے روگردان شمين بوتے بناه بين بوتے اور جب تك علاء بادشا بول كي صحبت سے كناره كش رہتے بين بين ہوتے بناه بين بهوتے بناه بين كي وجہ سے بوتا ہے علاء كی طبح ان كى بدديا بنى كى وجہ سے بوتا ہے علاء كی طبح ان كى بدديا بنى كى وجہ سے بوتا ہے علاء كی طبح ان كى بدديا بنى كى وجہ سے بوتا ہے اور پورى مخلوق كا بگاڑ أنه بين بوتے سے اور پورى مخلوق كا بگاڑ أنه بين بوتے من بوتا ہے اور پورى مخلوق كا بگاڑ أنه بين بوتا ہے اور پورى مخلوق كا بگاڑ أنه بين بوتا ہے اور پورى مخلوق كا بگاڑ أنه بين بين طبقوں كے بگاڑ كے ساتھ وابستہ ہے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

حضرت ابوسعيداحمه بن عيسلى انخراز رمته الدعليه

توکل درضاء کاسفیندارراہ فنا کے سالک حضرت ابوسعیداحد بن عیسیٰ الخراز بھی حضرات تع تابعین میں سے ایک ہیں۔ آپ اراد تمندوں کے احوال کے بیان کرنے والے اور طالبان حق کے اوقات کی دلیل تھے۔ فناد بقا کے طریقہ کی وضاحت کرنے دالے آپ پہلی شخصیت ہیں۔ آپ ہی نے اس کے اصول وضوابط مرتب فرمائے۔ آپ کے مناقب مشہور، ریاضت بری خوب، نکات بصیرت افروز، تصانف گرانفدراور کلام ورموز بلند یا ہے ، حضرت دوالنون مصری سے ملاقات اور حضرت بری سطی کی کے ملاقات اور حضرت بری سے مطلق کی ک

صحب کا شرف حاصل تھا سمروی ہے کہ تینمبر علیات کے ارشاد مبارک" جبلت القلوب علی حب من احسن المیھا "(دل فطر تااس سے محبت کرتے ہیں جوان کے ساتھا چھا برتاؤ کر ہے) کے متعلق آپ نے فر مایا " واعجبا لمن لم یو محسناً غیر الله کیف لایمیل بحلیته المی الله "(اس شخص پر برا اتعجب ہے جس نے اللہ تعالی کے علاوہ کس کواپنا محسن نہیں پایا پھر بھی اللہ تعالی کی طرف پوری طرح متوجہ نہیں ہوتا) اس لئے کہ در حقیقت احسان وہی ہوتا ہے جو مالک الملک کی طرف سے ہو کیونکہ بغیر کسی بدلہ کے احتیاج کسی کے ساتھ نیکی کرنے کا نام احسان ہے اور جو کوئی خود کسی دوسرے سے کسی احسان کا محتاج ہووہ اور وہ کوئی خود کسی دوسرے سے کسی احسان کا محتاج ہووہ اور وہ کوئی خود کسی دوسرے سے کسی احسان کا محتاج ہووہ اور وہ ایسی کے ساتھ نیکی اور احسان کیسے کرسکتا ہے پس تمام جہان کی ملکیت خداوند عز وجل کیلئے اور وہ ایسی ذات ہے جوغیر سے بے نیاز ہے لہذا جب حق تعالی کے دوستوں نے اس معنی کو جان لیا تو انہوں نے احسان اور انعام میں محتن و منعم حقیق کا مشاہدہ کر لیا اور ان کے دل اس کی دوئی اور عشر سے نے احسان اور انعام میں محتن و منعم حقیق کا مشاہدہ کر لیا اور ان کے دل اس کی دوئی اور عشر اللہ سے انہوں نے منہ موڑ لیا۔

حضرت على بن محمد الاصفها في رحمة الله عليه

محققین کے بادشاہ اور مریدین کی دلیل حضرت ابوائحن علی بن محمد الاصفہانی کمی حضرات تبع تا بعین میں سے ایک تھے۔ بعض نے آپ کا اسم گرامی حضرت علی بن سہیل بیان کیا ہے، آپ کبار مشاکخ میں سے تھے۔ حضرت جنید ؓ کے ساتھ آپ کی بڑی لطیف خطو کتابت رہتی …… آپ اس پاید کے بزرگ تھے کہ حضرت عمرو بن عثمان کلی نے آپ کی زیارت کیلئے اصفہان کا سفر کیا تھا …… آپ حضرت ابور آب کے مصاحب اور حضرت جنید ؓ کے رفیق تھے، آپ قابل تعریف طریقہ کے ساتھ مخصوص رضاور یاضت میں آ راستہ آ فات کے رفیق تھے، آپ قابل تعریف طریقہ کے بیان میں انجھی زبان اور رموز واشارات کے اکشاف میں بوے لطیف بیان کے بالک ہیں …… مروی ہے کہ آپ نے فرمایا انتخاص کے بات میں جس مروی ہے کہ آپ نے فرمایا

الحضور افضل من اليقين لان الحضور وطنات واليقين خطرات "(حن تعالیٰ کی بارگاہ میں ہرونت کی حاضری اس کی ذات کے یقین سے افضل ہے کیونکہ بارگاہ خداوندی میں حاضرر ہنااس کواپناوطن بنا لینے کی طرح ہے جب کہ یقین تو صرف دل میں بيدًا ہونے والےخطرات وخیالات کا نام ہے) چنانچہ وطن بنالینے میں غفلت کا گذرنہیں ہوتا اور صرف یقین کی کیفیت صرف دل میں گزرنے والی ایک چیز ہے جو بھی آ جاتی ہے تجھی نہیں آتی۔ پس حاضران بارگاہ قدس کے اندر قیام پذیر ہوتے ہیں اور صرف یقین ر کھنے والے اس بارگاہ کے دروازے پر کھڑے ہوتے ہیں .... میں غیبت اور حضور کے بيان ين انشاء الله ايك باب لار مامول .... اور نيزا بي فرمايا كه من وقت آدم الى قيام الساعة الناس يقون القلب القلب وانا احب ان ارى رجلا يصف القلب ويقول اليش القلب اوكيف القلب فلا ارى ''(حضرت) ومعليه السلام ے آج تک اوگ میرادل میرادل کہتے ملے آتے ہیں جب کمیں عامتا ہوں کا سے ایک آ دمی کود کھولوں جودل کی صفات بیان کرے اور بتائے کہ دل کیا چیز ہے یا اس کی کیفیت کیا ہے کیکن مجھے آج تک ایبا آ دمی نہیں مل سکا ) اور عوام تو اس گوشت کے نکرے کو دل کہتے ہیں جب کہ وہ تو دیوانوں ،مفلوک الحال اور بچوں کوجھی حاصل ہوتا ہے،لیکن دہ اس گوشت کے ککڑے کے باوجود بغیر دل کے ہی ہوتے ہیں۔ پس دل کیا چیز ہے؟ کہ جس کے بارے من الفاظ کے علاوہ میں کچھنیں سنتا لیعنی اگر میں عقل کودل کہوں تو پیغلط ہے کیونکہ وہ تو دل نہیں اورا گرروح کودل کہوں تو یہ بھی صحیح نہیں کیونکہ دہ بھی دل نہیں اورا گراس علم کودل کہوں تو ریبھی نہیں ہوسکتا ہے کیونکہ حق تعالیٰ کے تمام مشاہدات کا تعلق دل ہے ہےاوراس کیفیت کے بمجھنے کاالفاظ دعبارت کے سواکوئی ذریعیہ ہیں۔

حضرت محمد بن اساعيل خير النساح رمته الدعليه

ادرانبی میں سے اہل شلیم کے مرشدادر محبت خدادندی کے طریق میں صاحب استقامت حضرت ابوالحن محمد بن اساعيل خير النسائج بھي جي ۔ آپ بزرگ مشائخ ميں ہے ہیں اور معاملات ونصائح بیانی اور مہذب عبارات میں ایسنے دور میں اچھی شہرت کے حامل تھے۔ آپ کوطویل زندگی نصیب ہوئی تھی ،حضرت شبکی اور حضرت ابراہیمؓ خواص دونوں نے آپ کی مجلس میں ہی تو ہہ کی تھی۔ چتانچہ آپ نے حضرت جنیڈ کی حرمت کا لحاظ رکھتے ہوئے حفرت شبکی کواس کی خدمت میں بھیج دیا تھا۔ آپ حفرت سری مقطی کے مریداور حفرت جنیدٌ وحفرت ابوالحن نوریؓ کے ہمعصر تھے،حضرت جنیدؓ کے نز دیک آپ قابل احرّ ام تھے اورحضرت ابوحزاه مجمى آپ كابرااحر ام كرتے تھے۔روایت ہے كمآپ كونيرالنساج كہنے کاسب یہ ہے کہ آ ب ایک مرتبدایے پیدائش وطن سے جب سامر وتشریف لے گئے توج کے ارادہ ہے آپ کا گزرکوفہ ہے ہوا۔ ایک ریشم باف نے کوفہ کے دردازے ہرآ پ کو پکڑ لیا کہتم تو میرے غلام ہوا در تمہارا تام خیر ہے آپ نے اس کوحق تعالیٰ کی طرف سے خیال کیا اوراس آ دمی کی مخالفت نہ کی اور کئی سال تک اس کا کام کرتے رہے، وہ چھس آ پ کو جب بھی خیر کہد کر یکارتا تو آ پ اس کی آ واز پر لبیک کہتے یہاں تک کہوہ اپنی اس حرکت پر پشیمان ہواور کہا کہآ پ تشریف نے جائے کیونکہ میں نےغلطی کی تھی ،آپ میرے غلام نہیں''آ پ سیلے گئے اور مکہ کمرمہ پہنچ گئے اور اتنا مقام حاصل کیا کہ حضرت جنیدٌ فرمایا كرتے تھے كە اخرخرنا " (خرىم سے بہتر ہے ) آپ اى بات كو پىندكرتے تھے كدلوگ آپ کوخیر کے نام سے یکاریں اور فرمایا کرتے تھے کہ جب ایک مسلمان نے میرانام خمرر کھ دیا ہے تو اس کوتبدیل کرنا مناسب نہیں ..... کہتے ہیں کہ جب آ پ کی وفات کا وفت قریب آیا تو شام کی نماز کا وقت ہور ہاتھا، مزع کی بیہوشی سے ذراا فاقہ ہوا تو آئکھیں کھول کر ملک

الموت كى طرف د يكااورفر مايا" قف عافاك الله فانما انت عبد مامرو وانا عبد مامور وما امرت به لا يفوتك وما امرت به فهوشي يفوتني فدعني امضي فيسمنا اموت به ثم امض بما اموت به "(الله تجمِّ معاف كرد عدد راتهُ برجا! تو بهى الله تعالی کا ایک بندہ ہے جوایک کام پر مامور ہے اور میں بھی الله تعالی کا بندہ ہوں جوایک کام پر مامور ہوں۔ تاہم جس کام کائتہ ہیں تھم دیا گیا ہے وہتم سے فوت نہیں ہور ہی البتہ مجھے جس کام کا حکم دیا گیا ہےوہ مجھ سے فوت ہور ہاہے پھر آپ نے یانی منگوا کر وضو کیا اور شام کی نماز اداکی اور پھر جان دے دی۔لوگوں نے اسی رات آپ کوخواب میں دیکھا اور پوچھا كرح تعالى في آب كي ساته كياسلوك كيا؟ آب في جواب ديا" لاتسلنى عن هذا ولىكىن استوحت من دينا كم ''(مجھے اس معاملے ميں كچھنہ يوچھوالبتة تمهاري دنيا ے چھٹکارا یا کر مجھے آ رام مل گیا ہے) آ ب سے روایت ہے کداین مجلس میں آ ب نے قرماياً''شير ح البليه صدور المتقين بنور اليقين و كشف بصاير الموقنين بنور الايسمان " (الله تعالى في مقى لوگول كيسينول كويقين كے نور كے ساتھ كھول ديا ہے اور اہل یقین کے دلوں کی آتھوں کو ایمان کے نور سے بینائی عطا فر مائی) کیونکہ متھی انسان کو یقین کے سوا حیارہ نہیں کہ اس کا دل یقین کے نور سے روشنی یا تا ہے اور اہل یقین کو ایمان کے حقائق کے سوا جارہ نہیں کیونکہ ان کی عقل کی آئکھیں نور ایمان سے ہی روثن ہوتی ہیں ۔ پس جہاں ایمان ہوتا ہے وہاں یقین بھی ہوتا ہے اور جہاں یقین ہوتا ہے وہاں تقویٰ بھی موتاہے کیونکہ بیا کی دوسرے کا ذریعہ اورا کی دوسرے کے تابع ہوتے ہیں۔ (واللہ اعلم)

# حضرت ابوحمز وخراساني رحتهالله عليه

انہی تع تابعین میں سے زمانے کوئل کی طرف دعوت دیے دالے اور اپ عہد کے میں حضرت ابو مزہ خراسانی بھی ایک ہیں،خراسان کے قدیم مشائخ میں سے تھے اور

حضرت ابوتر ابؓ کی صحبت سے مشرف ہوئے اور حضرت خرازؓ کی زیارت نصیب ہوئی تھی۔ خدا تعالیٰ پر مجروے میں کامل ورجہ کے مالک تھے آپ کے بارے میں مشہور ہے کہ ایک مرتبہ کہیں جارے تھے کہ کنویں میں گریڑے اور تین روز تک ای میں پڑے رہے، سیاحوں کا ایک گروہ وہاں پہنچا تو آپ کے دل میں خیال پیدا ہوا کہان کوآ واز دوں کہوہ مجھے یہاں ہے باہر زکال لیں مگر ساتھ ہی ہے خیال آ گیا کہ غیراللہ ہے مدد مانگنا مناسب نہیں اوریہ تو اللہ تعالیٰ کی شکایت ہوجائے گی کہ میں ان ہے کہوں کہ میرے اللہ نے مجھے کنویں میں ڈال دیا ہےتم سبل كر مجھے باہر نكال لواچنا نچەميں چي مور با، جب و ولوگ قريب آئے اور ديكھا کہ راستے میں کنویں کا منہ کھلا ہے تو انہوں نے ثواب کی نبیت سے اس کا منہ بند کر دینے کا مشورہ کیا تا کہ کوئی مسافراس میں گرنہ جائے ان کی اس طرح کی باتیں سن کر مجھے پریشانی ہوئی اور میں اپنی زندگی سے ٹامید ہوگیا وہ لوگ جب کنویں کامنہ ڈھانپ کرواپس طلے گئے تو میں موت کیلئے تیار ہو گیا اور خدا کے حضور بڑی عاجزی سے دُعا کی اورسب مخلوق سے مایوس ہو گیا .... جب رات خوب پھیل گئ تو کنویں کے اوپر سے مجھے سرسراہٹ ی محسوس ہوئی میں نے غور سے دیکھا تو نظر آیا کہ کنویں کا منہ کی نے کھول دیا ہے اور ایک بڑے ا ژوھا کی طرح کے ایک جانور نے اپنی دم نیجے ایکا دی ہے میں نے سوچا کہ غالبًا اللہ تعالیٰ نے میری نجات کیلئے اسے بھیجاہے چنانچہ میں نے اس کی دم کوزور سے پکڑلیا اور اس نے مجھےاویر تھینج لیا اپنے میں کسی ھا تف نے آ واز دی کہا ہے ابا حزہ تیری نجات بڑی خوب ہے کہ ہم نے ایک ہلاک کرنے والے جانور کے ذریعہ تحقیے موت کے منہ سے نجات دی! آپ سے لوگوں نے دریافت کیا کہ "غریب کون ہے؟" کو آپ نے فرمایا " المستوحشر من الانف "(جو تحص الفت سے دحشت زوہ ہوا) لینی وہ آ دمی جس کو دنیا و مافیہا بلکه این ذات کی محبت ہے بھی وحشت ہو۔ کیونکہ دنیا اور عقبی میں درویش کا وطن نہیں ہوتا اور دطن کے علاوہ کسی بھی چیز ہے الفت ، وحشت ہی ہوتی ہے جب تمام جہان ہے اس کی الفت منقطع ہو جاتی ہے تو وہ سب چیز وں سے وحشت زدہ ہی ہو جاتا ہے پھروہ غریب ہوتا ہے۔ سروہ علم کی الفت سے اور پیمقام بہت ہی بلند ہے۔ (واللہ اعلم )

### حضرت ابوالعباس احمد بن مسر درق رمته الشعليه

ان تبع تا بعین میں سے فرمان خداوندی کے مطابق مریدوں کو دعوت حق دینے والے حضرت ابوالعباس احمد بن مسروق بھی ایک ہیں۔خراسان کے بزرگوں اور بڑے صوفیا میں آ ب کا شار ہوتا ہے اولیاء کرام اس بات پر شفق ہیں کہ آپ زمین کے اوتار میں ے تھے قطب المدارعلبہ کے ساتھ آپ کومجت حاصل رہی .....اوگوں نے ایک دفعہ آپ سے دریافت کیا کہاس دور کے قطب کون ہیں؟ آپ نے وضاحت کے مہاتھ اظہار تو نہ کیا لیکن اشار ہ کہا کہ حفزت جنید اس وفت کے قطب ہیں۔ آپ کو چالیس کے لگ بھگ بلند مرتبه اولیاء کرام کی خدمت اوران ہے استفاد ے کا شرف حاصل ہوا تھا اور ظاہری و باطنی علوم میں آپشامسوار تھ ....روایت ہے کہ آپ نے فرمایا''من کان مسرورہ بغیر الحق فسروره بورث الهموم ومن لم يكن انسه في حدمة ربه فانسه بورث الوحشة "(جس تخص كوايخ رب كى خدمت سے لگاؤنه موتواس كى محبت، وحشت كاپيش خیمہ ہوتی ہے ) یعنی اللہ کے سواجو کچھ ہے فانی ہے لہذا جو شخص فناہونے والی چیز سے خوش ہوتا ہے توجب وہ چیز فنا ہو جاتی ہے تو میمکین ہو جاتا ہے اور حق کی خدمت کے علاوہ سب م کھے بیار ہے لہذا جب بندہ پر مخلوق کا حقیر و بیکار ہونا ظاہر ہوجاتا ہے تو اس کے ساتھ ہر طرح کی محبت تمام تر وحشت ہو جاتی ہے۔ پس تمام جہان کے غم ادر حشت غیراللہ کے د تکھنے میں ہیں.....(واللہ اعلم)

حضرت ابوعبداللدبن احمراساعيل المغرني رمته الشعليه تع تابعین میں سے ایک متوکلین کے استاد اور محققین کے تین حضرت ابوعبداللہ احمد بن اساعیل المغر فی بھی ہیں، آب اینے وقت کے بزرگوں اور مشائخ میں شار ہوتے ہیں اور اپنے دور کے اساتذہ میں مقبول اور مریدوں کے ساتھ شفقت کا برتا و کرنے والے بزرگ تھے۔حضرت ابراہیم خواص اور حضرت ابراہیم رشیبا کی دونوں آپ کے مرید تھے آپ کا کلام بلندیایہ اور ولائل بڑے واضح میں اور آپ دنیا سے قطع تعلقی پر بڑے استقامت سے قائم رہے۔آپ سے روایت ب كفر مايا" مارايت انصف من الدنيا ان حد مته احد متک و ان ترکتها ترکتک "(ش نے دنیا سے زیارہ انصاف کرنے والاکسی کونہیں دیکھا کہ اگر تو اس کی خدمت کرے گا تو وہ بھی تیری خدمت کرے گا کیکن اگر تو اس کو چھوڑ دیے تو وہ بھی تھے چھوڑ وے گی ) یعنی جب تک تمہیں اس کی جتجو ہے وه بھی تمہاری طالب ہے لیکن جب تم اس کونظرانداز کر کے حق تعالیٰ کی طلب کی طرف متوجہ ہو جاؤ گے وہ بھی تم سے بھاگ جائے گی اور اس کے خیالات تمہارے دل سے نکل جاتے ہیں۔ پس جو خص صدق ول کے ساتھ دنیا ہے اعراض کرے وہ اس کے شر ہے محفوظ اور اس كىمصيبت سے نجات يا جاتا ہے۔

حضرت ابوعلی بن الحسن بن علی الجوز جانی رحت الله علیه

زمانه کے پیراور اپ دور کے مرد یکا حضرت ابوعلی بن الحن بن علی الجوز جانی "

بھی حضرات تبع تابعین میں سے ایک تھے۔ آپ اپنے زمانہ کے بے مثل بزرگ تھے
معاملات طریقت اورنفس کی خرابیوں پر تکھی جانے والی آپ کی تصانیف بہت ہی ہیں ،
حضرت محمد بن علی ترخدی کے ہمعصر تھے اور حضرت ابراہیم سمر قندی ہیں بررگ آپ کے ہی

مريد تھ .....روايت بكرايك مرتبا آپ فرمايا" الخلق كلهم في ميادين الفضلة يركفون وعلى الظنون يعتمدون وعندهم انهم في الحقيقة بقلبون وعن الكاشفة ينطقون ''(سبلوگ غفلت كے ميدانوں ميں گھوڑے دوڑا ديتے ہيں اورشکوک وادھام پراعتاد کئے ہوئے ہیں لیکن سمجھتے ہیں کہ درحقیقت ہم ہے ہی دنیا ایک حالت ہے دوسری حالت کی طرف آ جارہی ہے اور ہماری ہی ٹفتگواسرار کو کھو لنے والی ہے ) اس مرشد نے اس طرح غرورطبیعت اورنفس کی سرکشی کی طرف اشارہ کیا ہے جیسا کہ ایک جاہل آ دمی اپنی جہالت کا ہی معتقد ہوتا ہےاسی طرح جاہل صوفی اور بھی زیادہ اپنی جہالت کا عقیر تمند ہوتا ہے۔ چنانچے صوفیا میں سے وہ صوفی زیادہ صاحب عزت واحر ام ہوتا ہے جو صاحب علم بھی ہواور جاہل صوفی سب سے زیادہ ذلیل ہوتا ہے کیونکہ صاحب علم صوفیوں کو حقیقت کا مرتبہ حاصل ہوتا ہے اور غروران کے نز دیک بھی نہیں آتالیکن جاہل صوفی محض غرور میں مبتلا ہوتے ہیں انہیں حقیقت حاصل نہیں ہوتی۔وہ غفلت کے میدان میں چرتے پھرتے ہیں اور سیجھتے ہیں کہ بیدولایت کامیدان ہےاہیے وہم و گمان پراعتا دکرتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ یمی یقین ہے،رسم ورواج کے یابند ہوتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ یہ ہی حقیقت ہا بنی نفسانی خواہش کے مطابق ہو لتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ یہی مکاشفہ ہے کیونکہ غرور انسان کے سر سے اس وقت ہی نکل سکتا ہے جب اسے جلال یا جمال حق کا مشاہرہ حاصل ہو۔اس کئے کہ جب اس کا جمال ظاہر ہوتا ہے تو سب لوگ اسے بی دیکھتے ہیں تو ان کاغرور فنا ہوتا ہےادرحق تعالیٰ کا جلال ظاہر ہونے کی صورت میں وہ اپنے آپ کونہیں دیکھتااوراس كاغرورسر بى نېيس اٹھا تا۔

حضرت ابومحد احد بن الحسين الحرمري رحمة الله عليه علوم طريقت كو بعيلان اورسوم طريقت كومقرر كرف والع حصرت ابومحد احمد

بن الحسين الحريريٌ بھي حضرات تع تابعين ميں ايك تھے۔ آپ حضرت جنيد ك راز داروں میں ہے تھے اور حضرت مہیل بن عبداللّٰہ کی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ ظاہری اور باطنی تمام علوم سے باخبر علم فقد میں اینے دور کے امام۔اصول فقد کے کامل ماہرا ورطریق تصوف میں اس بلندمقام پر فائز تھے کہ حضرت جنیدٌ جیسے بلندیا بیربزرگ نے آپ سے کہاتھا که''میرےمریدوں کوادب سکھائے اورانہیں ریاضت کی تا کید سیجئے آپ حضرت جنیلاً کے دلیعبد مقرر ہوئے کہان کے بعدان کی مند پرتشریف فرما ہوئے ..... آپ کے بارے يُس روايت بي كفرمايا" دوام الايسمان وقوام الاديان وصلاح الابدان في ثلاثة خصال الاكتفا والاتقا والاحتماء فمن اكتفلي بالله صلحت سريرته ومن اتقىي مانهي الله عنه استقامت سيرته ومن احتماء مالم لوافقه ارتاضت طبيعته فشمره الاكتفاء صفوالمعرفة وعاقبة الاتقاء حسن الخليقة وغاية الاحتسماء اعتبدال البطيقة "(ايمان كى بيتكى ،وين كى پختكى اوربدن كى اصلاح تمن خصلتوں(۱)اکتفاکرنے(۲) پر ہیز کرنے اور (۳) غذا کی تکہداشت برمنحصر ہے پس جس کسی نے حق تعالیٰ کی ذات کواینے لئے کافی سمجھ لیااس کا باطن درست ہو گیااور جس کسی نے اللہ کے منع کردہ امور سے پر ہیز کیا اس کی سیرت نیک ہوگئی اور جس کسی نے خوراک کی حفاظت ( یعنی حلال وحرام اور مناسب و نامناسب میں تمیز کی ) اورایئے نفس کوریاضت کا خوگر بنایا اس کی طبیعت اعتدال برآ گئی۔ پس الله تعالی براکتفا کرنے کا ثمرہ معرفت خداوندی کی صفائی ،تقوی و بر هیزگاری کاانجام خوش خلقی اورغذا کی تکهداشت کا نتیجه طبیعت کی تندرسی اوراعتدال ہے ) لینی جو مخص اینے تمام معاملات میں حق تعالیٰ کو کافی سمجھتا اور اس برتو كل كرتا ہے اس كى معرفت بالكل صاف متھرى ہوتى ہے اور جومعا ملات ميں تقويل كو اختیار کرتا ہے اس کا اخلاق دنیا اور آخرت میں نیک ہوجاتا ہے جبیرا کہ پیغیم واللہ نے فرمایا بَحِكُ أُمن كشر صلاقه بالليل حسن وجهه بالنهاد ''(جَوَكُ فَي رات كُوزياده تماز

پڑھتا ہے اس کا چہرہ دن کے دقت زیادہ باجمال ہو جاتا ہے) ایک روایت میں ہے کہ قیامت کے دن مقی لوگ اس شان کے ساتھ آئیں گے کہ 'وجھ وھے نسور علی منابومن نور ''(ان کے چہرے منور ہوں گے اور دہ نور کے منبروں پر بیٹے ہوں گے ) اور چوخض غیر مناسب غذاؤں سے اجتناب کی راہ اختیار کرے گا اس کا جم پیاریوں سے اور نفس شہوت و سرکشی سے محفوظ رہے گا اور یہ بات بڑی جامع اور عمدہ ہے جو سننے کے قابل تھی مناسب اللہ اعلم بالصواب۔

حضرت ابوالعباس احمد بن محمد بن سهل الآملي رمته الله عليه ان تبع تابعین میں سے اہل ظرافت کے شنخ اور اہل صفا کے پیشوا حضرت ابو العباس احمد بن محمد بن سبل الامليجهي ايك يتھے۔ بزرگ مشائخ اورار باب حشمت ميں آپ كا شار ہوتا ہےا ہے ہمعصرلوگوں میں آپ کا بے حداحتر ام تھا۔علم تفسیر اور قرات کے جید عالم تھے اور قرآن کے لطائف بیان کرنے میں آپ کو خاص ورک حاصل تھا حضرت جنید ّ کے عظیم مریدوں میں سے تھے، حضرت ابراہیمٌ بارستانی کی محبت سے فیض یاب ہوئے تھے اور حضرت ابوسعید خراز آپ کی بے حد تکریم کرتے تھے بلکہ آپ سے علاوہ تصوف میں کسی کو تشلیم بی نه کرتے تھے۔روایت ہے کہ آپ نے فر ایا 'السکون الی مالوحات الطبائع يقطع صاجها عن بلوغ درجات الحقائق ''(طبيعت كى پنديده چيزول كى طرف سکون تلاش کرنا انسان کو حقائق کے درجات تک پہنچنے سے روک دیتا ہے) لیعنی جوشخص · طبیعت کی پسندیده چیزوں سے آ رام حاصل کرتا ہے وہ حقیقت تک پینچنے میں نا کام رہتا ہے کیونکہ جیعتیں تونفس کے اسباب وآلات ہیں اورنفس اللہ تعالیٰ سے کل حجاب میں ہے جب كدحقيقت محل كشف ب،اس كئے جومريد حق سے جاب ميں مواور طبيعت كى مرغوبات كى طر ف آ رام یا تا ہووہ مجھی اس مخفس جیسانہیں ہوسکتا جسے دی تعالیٰ کا مشاہدہ حاصل ہو۔ پس

حقائق تک رسائی کشف کا مقام ہے جومرغوبات طبعی سے اعراض کرنے سے وابستہ ہے کونکہ طبیعتوں کی الفت وو چیزوں سے ہوتی ہے۔ ایک دنیا اور اس کی چیزوں سے اور دوسری آخرت اوراس کے حالات سے۔ دنیا ہے تواس لئے الفت کرتا ہے کہ اس کا ہم جنس ہےاور عقبے سے اپنے باطل گھمنڈ کی وجہ سے الفت کرتا ہے کیونکہ وہ نہ تو اس کا ہم جنس ہے اورنہ بی اس کی حقیقت کا اسے علم ہے اس عقبے ہے اس کی محبت اپنے زعم کی بنا بر ہے نہ کہ اس کی حقیقت کے علم کی وجہ ہے۔ کیونکہ اگر اسے حقیقت عقبی کی معرونت حاصل ہو جاتی تو وہ اس دنیا سے قطع تعلق کرلیتااور جب اس دنیا ہے قطع تعلقی ہوجاتی تو طبیعت کی حکمرانی ختم ہو جاتی اور پھر حقائق کامشاہرہ نصیب ہوتا۔ کیونکہ عالم عقبی کا طبیعت کے ساتھ صرف اتنا ہی تعلق بركطبيعت فنابوجائي." لأن فيها مالاحطر على قلب بشو" (اس لئے كه جنت میں وہ نعتیں ہیں جن کا تبھی وہم انسانی میں خیال تک بھی نہیں گز را) دل میں گز رنہ ہونے کی وجہ ریہ ہے کہ بیداستہ پرخطر ہے اور جو چیز ایک دفعہ خیال اور وہم میں آ جائے اس کی زیاد ہ وقعت نہیں ہوتی \_ پہر حال جب وہم و خیال حقیقت عقبی کی معرفت سے عاجز ہیں تو طبیعت کواس کی اصلی حقیقت ہے الفت کیسے ہو عمق ہے۔ پس میہ بات درست ہو گئی کہ تقبی كساته طبيعت كالكاؤا يك خيال باطل ب\_(والله اعلم)

حضرت ابوالمغیث الحسین بن منصور الحلاح رحته الله علیه معانی میں منصور الحلاح رحته الله علیه معانی میں مستفرق اور اپنے دعویٰ میں ہلاک شدہ حضرت ابوالمغیث الحسین بن منصور الحلاج بھی حضرات تع تابعین میں سے ایک ہیں، آپ طریقت کے مشاقوں اور مستول میں سے تھے، آپ قوی حال اور بلند ہمت کے مالک تھے، آپ کے بارے میں مشاکح کا اختلاف ہے بعض کے فزدیک آپ مردود ہیں لیکن بعض کے ہاں مقبول مضاکح کا اختلاف ہے بعض کے فزدیک آپ مردود ہیں لیکن بعض کے ہاں مقبول حضرات عمر بن عثان المکی، ابولیعقوب یز جوری، ابولیعقوب القطاع علی بن سہل اصفهائی اور

ان جیسے دوسرے بزرگوں نے آپ کور د کر دیا ہے، کیکن ابن عطارٌ ،محمد بن حنیفٌ،ابوالقاسم نصر آبادیٌ اور دوسر ہے متاخرین نے آپ کو تبول کیا ہے اور حضرات جنیدٌ شبکی ،حریریؒ ،مصریؒ اوران جیسے ہزرگوں کی ایک جماعت نے آپ کے بارے میں توقف کیا ہے جب کہ ایک دوسرے گروہ نے آپ کو جاد واوراس کے اسباب کی طرف منسوب کیا ہے تا ہم ہمارے دور ميں شيخ المشائخ حضرت ابوسعيد ابوالخيرٌ ،حضرت شيخ ابوالقاسمٌ اورحضرت شيخ ابوالعباس مشقا كيٌّ نے آپ کے بارے میں اپنی رائے کوراز میں ہی رکھا ہے، البتدان حضرات کے نزد یک آ ب بزرگ ہی تھے۔حضرت استاد ابو القاسم قشیریؒ فرماتے ہیں کہ وہ واقعی اہل طریقت واہل معانی میں ہے ایک بزرگ تھے تو لوگوں کے نظر انداز کرنے سے وہ مردود ہرگز قرار نہیں یاتے اوراگر وہ طریقت میں مجوراور حق تعالیٰ کے نزویک مردود ہیں تو وہ لوگوں میں مقبول ہونے کے باعث مقبول قرار نہیں یا سکتے ۔لہذا ہم ان کےمعا<u>ملے کوح</u>ں تعالیٰ *کے سپر* د کرتے ہیں۔البتہ جس قدر بزرگی کانشان ہم نے ان میں پایا ہے اس قدران کو بزرگ سمجھتے ہیں۔ بہرحال صرف چند بزرگوں کے علاوہ باقی تمام مشائخ میں سےان کی فضیلت کے کمال اور حال کی صفائی اور اجتها دوریاضت کی کثرت کا کوئی بھی منکرنہیں ....اس کتاب میں ان کا تذکرہ نہ کرنا دیانت کے خلاف ہوتا کیونکہ بعض اہل ظاہران کی تکفیر کرتے اور ان کی فضیلت و ولایت کا انکار کرتے ہیں، اور آپ کے احوال عذر، حیلہ سازی اور جادو کی طرف منسوب کرتے ہیں اور یہ جمجھتے ہیں کہ حسین بن منصور حلاج بغداد کا وہ بے دیں شخص ہے جو محمہ بن ذکریا کا استاد اور ابوسعید قرمطی کا رفیق کارتھا۔ حالانکہ جن حسین کے بارے میں مثائخ کا اختلاف ہے وہ بیضا کے رہنے والے فاری النسل بزرگ تصاور مشائخ کاان کوترک اور رد کرناان کے ذہن میں کسی طعن کی دجہ سے نہیں بلکہ ان کے عجیب وغریب حالات دواقعات کی وجہ ہے ہے، کہ پہلے وہ حضرت نہل بن عبداللّٰہ ؒ کے اراد تمند تھے لیکن بھران سے اجازت کئے بغیر وہاں ہے جلے گئے اور حضرت عمر و بن عثانٌ سے رابطہ پیدا کیا

پھروہاں ہے بھی بغیراجازت چلے گئے اور حضرت جنید ؓ ہے تعلق پیدا کرنے کی کوشش کی لیکن انہوں نے قبول نہ کیا تو وقت کے دیگرتمام مشائخ نے بھی ان کو چھوڑ دیا۔ پس و ممل میں متروک ہیں اصل طریقت میں متروک نہیں ..... کیانہیں دیکھتے کہ حضرت ثبلیؓ نے فر ما<u>ما</u> "ابا والحلاج في شئُّ واحد فخلصني جنوني واهلكه عقله"(شراورطاح ایک ہی حالت میں تھے پس مجھے تو میرے جنون نے بحالیا اور اس کی عقل نے ہلاک کرویا) اگروہ دین کے بارے میں مطعون ہوتے تو حضرت شبکی یوں بھی نہ کہتے کہ میں ادر حلاج ایک بی حالت میں ہیں .....اور حضرت محمد بن خفیف ؒ نے فرمایا که 'هو عالم ربانی'' (وہ عالم ربانی ہیں ) ای طرح آپ کی بزرگی اور فضیلت کی اور بھی بہت می دلیلیں موجود ہیں۔ تاہم مشائخ کی ناراضکی اور نافر مانی اس راہ طریقت میں ان کیلئے دحشت اور ہجران کا باعث بن گئی .... تصوف کے اصول وفر و ع اور رموز و کلام میں ان کی تصنیفات بہت ی ہیں اور میں علی بن عثمان علاقیؓ نے بغداداوراس کے گردونواح میں ان کی تصنیفات کے پچاس ننخ اورخوزستان کارس اورخراسان میں بھی بعض ننخ خود دیکھیے ہیں۔ان میں ہرقتم کی وہ ہا تیں موجود پائی میں جوابتدا میں مریدوں پر ظاہر ہوا کرتی ہیں۔اس میں سے بعض باتیں تو<sup>ا</sup> بری قوی ہیں اور بعض بہت ضعیف ہیں۔ بعض بزی آ سان اور بعض انتہائی مشکل ہیں۔ درحقیقت حق تعالیٰ کی طرف ہے جب کمی شخص پر کوئی بات ظاہر ہوتی ہے تواینے حال کی قوت کےمطابق اےلوگوں کےسامنے بیان کرتا ہے اور حق تعالی کافضل اس کی امداد کرتا بلیکن اگراینے کلام کی تعبیر میں عبلت سے کام لے اور تعجب کا مظاہرہ کرے تو اس طرح پیدا ہوجانے والے ادھام اور پیجید گیاں سننے والے کونفرت اور بیزاری میں مبتلا کرویتی ہیں اور عقل اس کلام کے ادراک میں نا کام ثابت ہوتی ہے تو اس وقت لوگ کہنے لگتے ہیں کہ پیہ کلام بڑائی بلند ہے۔ چنانچے ایک گروہ تو اپنی جہالت کی دجہ سے اس سے منکر ہو جاتا ہے اور دومرا گروہ اپنی جہالت ہی کی دیہ ہے اس کا اقر ار کرتا ہے، ادر ایک گروہ کا انکار دوسر ہے

گروہ کے اقرار کی طرح ہی ہے،لیکن جب اہل تحقیق وبصیرت اس عبارت میں غور کرتے میں تو أئیس نہ تو كوئى الجھن موتى باورنه بى وه كى تعجب من جتلا موتے میں -اوروه اس كى مدح یاذم سے فارغ اوراس کے اٹکار واقرار ہے ایک طرف ہو جاتے ہیں مساور باقی وہ لوگ سخت غلطی میں مبتلا میں جواس جوانمر دحسین بن منصور حلاج کے تعجب انگیز واقعات *کو* جادوگری ہے منسوب کرتے ہیں کیونکہ اہل سنت و جماعت کے ہاں جاد و کا وجود اس طرح حق ہے جس طرح کرامت کا وجود! البتہ جاد و کا اظہار ہر حالت میں کامل دریعے کا کفر ہے اور کرامت کا اظہار کامل در ہے کی معرفت ہے۔اس کئے کدان میں سے ایک جادوتوحق تعالیٰ کی نارانسکی اورغضب کانتیجہ ہے اور دوسرا کرامت اس کی خودشنو دی اور رضا کاثمر ہے اور میں اثبات کرامات کے باب میں بوری شرح کیساتھ اس سئلے کو بیان کروب گا اور الل سنت وجماعت کے ارباب بصیرت کا تقال ہے کے کوئی مسلمان نقصان بینداور جادوگر نہیں ہوسکتا اور نہ ہی کوئی کا فرصاحب کرامت ہوسکتا ہے۔ کیونکہ ضدیں ایک جُگہ جمع نہیں ہو سکتیں۔ حالانکہ حسین بن منصور جب تک زندہ رہے نیکی کے لباس میں رہے، یعنی اچھی تمازوں اور اللّٰد تعالیٰ کے ذکر اور مناجات میں مشغول رہے ۔۔۔۔۔ ہمیشہ روزے ہے رہتے ، الله تعالیٰ کی حمد و ثنااوراس کی عظمتوں کو بیان کرتے رہے اور حق تعالیٰ کی صفت تو حید کے عمدہ نکات بیان کرتے رہے ،لہذااگرآ پ کے افعال بحریم بنی ہوتے تو اس طرح کے نیک کام آپ ہے محال ہوتے۔ ایس بلاشبہ بیافعال کرامت مصاور کرامت کسی محقق ولی ہے ہی ظاہر ہوا کرتی ہے، اہل سنت کے بعض علمان کے اس نظریئے کارد کرتے ہیں کہ 'بندہ اور خدابا ہمل کرایک دحدت بن جائے ہیں کیکن علما وی نیشنیج آپ کی عبارت پر ہےنہ کہ معنی پر۔ کیونکہ مغلوب الحال شخص کا غلبہ حال کے وقت اپنی عبارت کو درست رکھ سکناممکن نہیں ۔ نیزیریجی ہوسکتا ہے کہ اس عبارت کامفہوم اس قدرمشکل ہو کہ لوگ اس کو سیجھنے ہے قاصر رہتے ہوں اور ان کے اینے وہم نے اس عبارت سے ان کیلئے الی صورت پیدا کردی ہو

کہ و چھن اپنی کم نہی کی وجہ سے اس کا اٹکار کرر ہے ہوں حالانکہ ان کابیا نکار خودان کی کم نہی ک طرف راجع ہوگانہ کہ اس معنی کی طرف!لیکن میں نے بغداد میں محدین کے ایک ایسے گروہ کود بکھا ہے کہ وہ آپ ہے محبت کا مدی ہے اور آپ کے کلام کواینے الحاد کیلئے محبت قراردیتااوراین آپ وطاجی کہلاتا ہےاورآپ کےمعاملہ میں بڑی مبالغرآ میری سے کام لیتا ہے۔جس طرح کہ رافضی (شیعہ) لوگ حضرت علی کرم اللہ وجہہ ہے اپنی محبت کے بارے میں انتہائی مبالغہ سے کام لیتے ہیں۔ میں انشاء اللہ ان کے کلام کی تر دیداور ان فرقوں كے بيان ميں ايك متقل باب لاؤں گا۔الغرض آپ چونكه مغلوب الحال شخص تھے اور اپنے آپ پرقابوندر کھ کتے تھاس لئے آپ کا کلام لائق اقتد انہیں کیونکہ صرف ای شخص کا کلام لائق اقتدا ہوتا ہے جواینے آپ پر قابور کھ سکے .... پس الحمد الله که میرے دل میں آپ کی عزت موجود ہے تاہم نہ تو آپ کا طریق کسی اصل پرصیح ہے اور نہ ہی آپ کا حال کسی محل پر متمکن ہےاورآپ کے احوال میں بظاہر بڑا فساد ہے، جھے اپنے مکاشفات کی ابتدا میں آب سے متعلق بہت سے دلائل حاصل ہوئے اور میں نے آپ کے کلام کی شرح میں ایک متقل کتاب بھی لکھی جس میں آپ کے کلام کی عظمت اور آپ کے احوال کی محبت کو دلائل و براهین سے ثابت کیا۔علاوہ ازیں اس ہے قبل ذکر کر دہ اپنی کتاب''منہاج الدین''میں بھی آپ کے احوال کی ابتداوانہا کو بیان کیا ہے اور مختصراً میاں بھی کچھ بیان کر دیا ہے۔ پس جس طریق کی اصل کواتے اعتر اضات کے ساتھ قابت کرنا پڑے اس کے ساتھ کس طرح تعلق بیدا کیا جائے اور کس طرح اس کی افتدا کی جائے؟ کیونکہ نفسانی خواہشات کوتو سچائی کے ساتھ ہرگز موافقت نہیں ہوتی۔ اس لئے وہ حق سے انحراف اور کجروی کیلئے طریقے تلاش كرتى رہتى بيں تاكداس سے ليك جائيں .... آپ سے روايت ہے كه فرمايا" الالسنة مستنطقات تحت نطقها مستهلكات ''(زبانيس بولتي بيركيكن ان سے نگلنے والے الفاظ میں دل کی ہلاکت کے سامان پوشیدہ ہوتے ہیں ) یعنی عبارتیں اور الفاظ

باعث آفت ہیں اور معنی کی حقیقت بیان کرنے میں ناکام ہیں۔ کیونکہ اگر معنی حاصل ہو جائے تو پھر عبارات کی وجہ سے جائے تو پھر وہ عبارات کی وجہ سے وجود پذیر نہیں ہوسکتا۔ اگر وہ گم ہوجائے تو پھر عبارات کی وجہ سے وجود پذیر نہیں ہوسکتا۔ حقیقت سے کے کہ طالب اپنی سوچ سے کسی عبارت کوکوئی معنی بہنا تا ہے اور پھران کو حقیقی اور سیح معنی سمجھ لیتا ہے اس لئے ہلاکت میں مبتلا ہوجاتا ہے۔ (واللہ اعلم)

حضرت ابواسحاق ابراجيم بن احمد الخواص رحته الله عليه اور انہی تابعین سے ایک متوکلین کے سید سالار اور اہل تسلیم و رضا کے بیشوا حفرت ابواسحاق ابراہیم بن احمہ الخواص بھی ہیں۔ آپ تو کل میں بڑی شان اور بلندمقام کے مالک تھے آپ نے بہت سے مشائخ کو پایا۔ آپ کی بہت می کرامتیں مشہور ہیں اور معاملات طریقت میں بری عمدہ تصانیف موجود ہیں.....آپ کے بارے میں روایت ہے كرآب فرماي" العلم كله في كلمتين لاتتكلف في ماكفيت ولا تضع ما است کفیت ''(تمام) تمام علم دوجملوں میں مجتمع ہےا کیب مید کرتن تعالیٰ نے جس کام کا تجھے مكلّف نہیں بنایا اس كا تكلف نه كرے اور دوسرا ميركہ جس كام كا تجھ پرفبر يضه عائد كيا گيا ہے اس کوضائع نہ کرے) تا کہ دنیاوآ خرت میں توحق تعالیٰ کے منشاء کے موافق ہوجائے۔اس کلام سے مراد بیہ ہے کہ تو اپنی قسمت کو تبدیل کرنے کی کوشش نہ کر کیونکہ بیقسمت از لی ہے ہورتمہازے تکلف سے بیتبدیل نہیں ہوسکتی ادران کے احکام کی بجا آ دری میں کوتا ہی کا مرتکب نہ ہو کہ تھم کا ترک تجھ کو برے انجام ہے دو جار کر دے گا ..... لوگوں نے آپ ہے وریافت کیا کہ عجائبات میں سے آپ نے کیا کچھود یکھاہے؟ تو آپ نے فرمایا یوں تو بہت ہے تجائب دیکھے ہیں لیکن سب سے عجیب تربیہ بات دیکھی ہے کہ حفزت نضرعلیہ السلام نے میری صحبت اختیار کرنا جا ہی کیکن میں نے انکار کردیا۔لوگوں نے پوچھا اس کی وجہ کیا ہے؟ تو فرمایا'' میں نے بیاس لئے نہیں کیا تھا کہ مجھے ان سے زیادہ کسی انتھے رفق کے ملنے

کی تو قع تھی بلکہ صرف اس لئے کہ میرے دل میں خوف بیدا ہوا کہ تی تعالی کو چھوڑ کرآپ پر بھروسہ نہ کرنا پڑے اور یوں آپ کی صحبت میرے تو کل کو نقصان نہ پہنچائے اور میں فریضہ کو ترک کر کے نقل کی ادائیگی میں نہ لگ جاؤں ظاہر ہے کہ آپ کی بیہ بات آپ کے کمال پر دلالت کرتی ہے۔

#### حضرت الوحمز وبغدادي رمتاللهايه

عزت کےسرابردہ اور اہل یقین کی بنیاد حضرت ابوحزہ بغداد البز از بھی حضرات تع تابعین میں ہے ایک تھے۔ آپ اپنے حلقے کے برے اور مشائخ کے متکلمین میں شار ہوتے تھے۔حضرت حارث محاسیؒ کے مرید حضرت سری سقطیؒ کے صحبت یا فتہ حضرت نوریؒ اور حفزت خیر النمائ کے ہمعصر اور بڑے بڑے مشائخ سے اکتماب فیض کرنے والے تھے۔ آپ بغداد کی مجدرصافہ میں حلقہ وعظ فر مایا کرتے تھے، آپ علم تفیر اور علم تجوید کے بلندیا بیاعالم تصاور پنجبر علیه کی احادیث کے سلسلہ میں آپ کی روایت کردہ حدیثیں بزی ۔ 'آفتہ اور متنتر بھی جاتی ہیں۔ آ ب وہی واحد قابل تعریف انسان ہیں جنہوں نے حضرت نورکُنُّ کاان کی مصیبت کے دور میں ساتھ دیا تھا چنانچہ تن تعالی نے ان سب کونجات سے نوازا۔ میں انشاء الله اس كوحضرت نورئ كے ندبب كى شرح میں بيان كروں گا ..... آپ سے روايت بي كرفرمايا" اذا سلمت منك نفسك فقد اديت حقهاو اذا سلم منك المخلق فقضيت حقوقهم "(جب تحمد ترانفس محفوظ ره گياتو كويا تونيا يو جودكا حق ادا کردیااور جب تھے سے محلوق خدا محفوظ رہی تو گویا تونے ان کے حق بھی ادا کردیئے ) لینی حقوق کی دوقتمیں ہیں ایک تیرےایئے وجود کاحق اور دوسرالوگوں کاحق..... جب تو اینے نفش کواللہ تعالیٰ کی نافر مانی اور گناہ ہے روک ر کھے اور آخرت کی سلامتی کاراستہ تلاش کرے تو تونے اپنفس کاحق ادا کر دیا اور جب تونے لوگوں کواپے شرہے محفوظ رکھا اور

ان کیلئے برائی کاارادہ نہ کیا تو تو نے ان کاحق بھی ادا کر دیا۔لہذااس کوشش میں لگارہ کہ جھے کو اور مخلوق کو تتھ سے کوئی برائی نہ پہنچے پھراس کے بعد حق تعالیٰ کے حقوق ادا کرنے میں مشغول ہوجا۔(واللہ اعلم)

## حضرت ابوبكر محمر بن موسىٰ الواسطى رمية الله عليه

این فن کے امام، بلند حال اور لطیف کلام حضرت ابو بکر محمد بن موی الواسطی بھی حضرات تبع تابعین میں ہے ایک تھے۔ آ پ محقق مشائخ میں شار ہوتے تھے اور حَفائق تصوف کے بیان کرنے میں برعظمت شان اور بلندمقام کے حامل بزرگ تھے۔ جملہ مشاکخ كنزديك آب قابل تعريف تحد حفرت جنيد ك قديم اصحاب من آب كاشار موتا . م. آ ب كاكلام اس قدر مشكل موتاتها كه الل ظاهر كى آنكه ش جيّان تها . آب زياده عرصه كسى شهريس آرام كيلي همبرت نه تقر ليكن جب آپ مروميں تشريف لائے تو چونكه يهاں کے لوگ اپنی لطافت طبع کی وجہ ہے بڑے نیک سیرت تھے اس لئے انہوں نے آپ کا ہزا احر ام کیا اور عزت کے ساتھ آپ کو قبول اور آپ کا کلام سناچنا نچے آپ نے باقی عمر وہاں ى گراردى .... آپ سے روايت ہے كه فرمايا "الله اكسو فى ذكره اكثو عقلة الناس لسد كسره "(اس كاذكركرنے واسلے كوذكركرنے ميں اكثر اليي غفلت موجاتى ہے كماليك غفلت تو اس کا ذکر بھول جانے والوں کو بھی نہیں ہوتی ) کیونکہ اگر اس کی ذات کو یا در کھے اورزبان سےاس کاذکر بھول بھی جائے تو نقصان دہ نہیں ،نقصان دہ حالت تو پہنے کہ زبان یراس کا ذکرتو کرتار ہے لیکن اس کی ذات کوفراموش کر دے کیونکہ اس طرح ذکر بغیر ندکور کے ہوگا۔ پن جن تعالیٰ کی ذات ہے روگر دانی کے باد بؤو ذکر کرتے ہوئے کسی غور میں مبتلا ہوجانا غفلت کے اعتبار ہے اس حالت ہے زیادہ ہے کہ غرور میں مبتلا کر دینے والے ذکر ہے روگر دانی کرےاور ذات حق تعالی کو یا در کھے۔ کیونکہ ذکر کو بھول جانے والے مخص کو

بھول جانے میں اس کے حضور کا گھمنڈ نہیں ہوتا کیکن ذاکر کواس کی نیبت کے باوجود ذکر میں اس کے حضور کا گھان ہوتا ہے۔ بیس بے حضور ک کا گھمنڈ موجود نہ ہو۔ کیونکہ طالبان جن کی سے زیادہ غفلت کے قریب ہے جس میں حضوری کا گھمنڈ موجود نہ ہو۔ کیونکہ طالبان جن کی ہلاکت اسی وقت واقع ہوتی ہے جب وہ کسی باطل گمانی میں جتال ہوتے ہیں۔ اس لئے کہ جب زعم باطل پیدا ہو جاتا ہے تو پھر مقصود حاصل نہیں ہوتا۔۔۔۔۔ اور بیہ بات ذہمن شین کرنے جب زعم باطل پیدا ہو جاتا ہے تو پھر مقصود حاصل نہیں ہوتا۔۔۔۔۔ اور بیہ بات ذہمن شین کرنے طور پر ہمت سے حاصل ہوتی ہے اور ہمت کا غرور اور بڑوائی کے ساتھ کوئی واسطہ نہیں ۔۔۔۔ بہرحال ذکریا تو غیبت ہوتا ہے یا حضور میں! اگر ذکر کرنے والا اپنے آپ سے نہیں ۔۔۔۔۔ بہرحال ذکریا تو غیبت ہوتا ہے یا حضور میں! اگر ذکر کرنے والا اپنے آپ سے بخر ہوئین حق تعالی کے حضور حاصر ہوتو پھر اس کا ذکر ہی نہیں بلکہ مشاہدہ بن جاتا ہواور اگر اپنے آپ ہے اور غیبت ہوتا ہے اور غیبت ہوتا ہوتا ہوتا وہ ذکر ہی نہیں بلکہ غیبت ہو اور غیبت اگر اپنے آپ ہے باخر اور حق تعالی سے عافل ہوتو وہ ذکر ہی نہیں بلکہ غیبت ہو اور غیبت دراصل غفلت ہی کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے۔۔۔۔۔ (واللہ اعلم بالصواب)

حضرت الویکرین و گف بن حجد ارتبلی رحمت الدعلیه
احوال کیلئے تسکین اور مقال کیلئے کشی حفرت ابو بکر بن و گف بن عجد ارتبائی بھی
حفرات تبع تابعین میں ہے ایک تھے۔ آپ کا شار بزے بزرگوں اور مشہور مشائخ میں ہوتا
ہے۔ حق تعالیٰ ہے تعلق کے معاملہ میں آپ کی زندگی بڑی پاکیرہ اور اچھی رہی ہے اور
حقیقت تصوف کے بیان میں آپ کے بڑے قابل تعریف اور لطیف اشار مے موجود ہیں۔
چنانچہ متا ترین میں ہے ایک بزرگ کا کہنا ہے کہ 'شلشہ میں عبدائب المدنیا اشار ات
المشبلی و نکات المرتعش و حکایات المجعفر ''(تین چیزیں دنیا کے جائیات میں
المشبلی و نکات المرتعش و حکایات المجعفر ''(تین چیزیں دنیا کے جائیات میں
ہے ہیں۔ حضرت بعشر کی کے اشار ات، حضرت مرتحش کے نکات اور حضرت جعشر کی حکایت)
آپ اینے دور کے بزرگ صوفیا اور سردار ان ائل طریقت میں سے ایک تھے۔ عمر کے ابتدئی

حصے میں خلیفہ دفت کے دربانوں کے افسر تھے لیکن پھر حفرت خیرالنساج کی محبت میں توجہ کی اور حضرت جنید بغداد گ کے مرید ہو گئے ان کے علاوہ بھی وقت کے دوسر ہے بہت ہے بزرگوں کی زیارت کا شرف حاصل کیا۔ آپ سے روایت ہے کہ آپ نے حق تعالیٰ کے ارشادُ 'قُلَ لُللَمُوْمِنِيْنَ يَغُصُّوا مِنُ اَبْصَادِهِمُ ''(مومنول سے كهد يجح كدا يَي تَكَامِيل يجى ركهاكريس) كمعنى مين فرمايا "اى ابصار الرئوس عن المحارمو وابصار القلوب عماسوى الله تعالى '''(يعنى اين سركي آئكھول كوشہوت كے ساتھ د يكھنے سے اوراییے دل کی آنکھوں کواللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کی طرف متوجہ ہونے سے محفوظ رکھیں ) پیں شہوت کا اتباع اور غیرمحرم کوشہوت کی نگاہ ہے دیکھنا حق تعالی سے غفلت کی وجہ ہے ہوتا ہاور اہل غفلت کیلئے سب سے بڑی مصیبت یہ ہے کہ وہ اپنے عیوب سے بھی غافل ہوتے ہیںادر جوکوئی اس دنیا میں غفلت شعار ہوگا دوآ خرت میں بھی غافل اور جاہل ہی ہوگا 'وُمَنُ كَانَ فِيُ هَٰذِهِ ٱعُمٰى فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ ٱعُمٰى ''( اور جوكوكَي اس دنيا من اندها ہے وہ آخرت میں بھی اندھا ہوگا ) اور حقیقت یہ ہے کہ جب تک حق تعالیٰ سمسی کے دل سے شہوت کا ارادہ باک نہ فرما دیں اس وقت تک اس کے سرکی آئکھیں شہوت کی تباہ کار بوں سے محفوظ نہیں روسکتیں اور جب تک حق تعالیٰ کسی کے دل میں اپنا ارادہ قائم نہ کر دیں اس وقت تک اس کے دل کی نگاہیں غیر اللہ کے نظارے سے محفوظ نہیں ہو *سکتیں* ..... اورآپ کے بارے میں آتا ہے کہ ایک روز آپ بازار میں تشریف لافے توایک گروہ نے آ ب كود كيوكركها كه هدا مسجدون " (يتوكوكي ديواند ب) توآب فرمايا "ان عنمدكم مجنون وانتم عندي اصحاء فزادي الله في جنوني وزادني صّحتكم " (میں تمہارے نزدیک دیوانہ ہوں اور تم میرے نزدیک ہوشیار ہو۔ پس حق تعالیٰ میری د بوانگی میں اور تمباری ہوشیاری میں اضافہ کر دیں ) یعنی میری دیوانگی حق تعالیٰ کے ساتھ میری شدت محبت کی بنابر ہےاورتمہاری ہوشیاری حقّ تعالیٰ ہے تمہاری شدت غفلت کی وجہ

ے ہاں لئے میری دُعاہے کہ اللہ تعالی میری دیوانگی میں اضافہ کردیں تا کہ میرا قرب اور بڑھ جائے اور تمہاری ہوشیاری میں اضافہ کردیں تا کہ تمہاری غفلت اور دوری بھی بڑھ جائے ۔۔۔۔۔ آپ کا بیہ جوالی قول آپ کی غیرت کی وجہ سے تھا کہ بیلوگ مسلمان ہونے کے باوجوداس قدر کم علم کیوں ہوگئے ہیں کہ وہ جنون اور محبت الی کی کیفیت میں فرق بھی محسوس نہیں کر سکتے ۔۔۔۔۔ (واللہ اعلم)

حضرت ابومحمر بن جعفر بن نصير الخالدي رمته الدعليه

اور انہی حضرات تبع تابعین میں سے اولیاء کرائم کے احوال واقوال کولطیف بیرابه میں بیان کرنے والے حضرت ابو محد جعفر بن خالدی بھی ایک ہیں۔ آپ کا شار حضرت جنید کے بڑے اور پرانے اصحاب میں ہوتا ہے۔ آپ علوم تصوف کے بڑے مجر عالم۔ مشائخ کے کلام کے حافظ اور ان کے حقوق کی بڑی رعایت کرنے والے تھے علم کے تمام شعبوں میں آپ کا کلام بزابلندیا بیٹار کیا جاتا ہے اور آپ نے نفس کی سرکٹی کور ک کرنے كے سلسله ميں تمام مسائل ميں برى عمدہ حكا تميں بيان فر مائى بيں ليكن ان كومنسوب سمى اوركى طرف كيا بـ .... آب سروايت ب كفرمايا "التسو كسل استوا القلب عند الوجود والعدم ''(رزق کے ملنے یانہ ملنے تمام صورتوں میں دل کے ایک حال پر برابر ر بنے کانام تو کل ہے) یعنی رزق کے موجود ہونے پر خوش نہ ہواور موجود نہ ہونے پڑمگین نہ ہو کیونکہ انسان کاجسم حق تعالی کی ملکیت ہے اور اس کی پرورش یا ہلاکت کے معاملہ میں حق . تعالیٰ ہی زیادہ بہتر اور حقدار ہیں کہاس کو جس طرح جائیں رتھیں تو درمیان میں دخل نہ دے، ملک کو مالک کے حوالے کراورایئے تصرف کورک کردے .....حضرت ابو محمد بن جعفر ّ بیان فر ماتے ہیں کہ میں ایک د فعہ حضرت جنید گی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ بخار میں مبتلا تھے، میں نے عرض کی استاد مکرم!اللہ تعالیٰ ہے وُ عالیجئے کہ وہ آپ کے جسم کو تندرتی عطا

فرمائیں، آپ نے فرمایا کل میں تندر تی کیلئے دُعا کر رہاتھا کہ میرے اندرے آواز آئی کہ تنہاراجیم ہماری ملک ہے۔ ہم چاہئیں گے تو بیار کھیں اور چاہئیں گے تو بیار کھیں گے۔ ہمارے اور ہماری ملک کے درمیان وخل دینے والے تم کون ہوتے ہو، اپنے تصرف کو ترک کردوتا کہ ہمارے بندے ہوجاد ! ..... (واللہ اعلم)

## حضرت ابوعلى محمربن قاسم الرود بارى دمته الله عليه

قابل تعریف اور سخاوت کے معدن حضرت ابوعلی محدین القاسم الرود باری بھی ا نبی حضرات تبع تابعین میں ہے ایک ہیں،آپ صوفیاء میں سے بڑے جوانمر دبزرگ اور بادشاہوں کی اولاد میں سے تھے۔معاملات تصوف کے جملے فنون میں بری شان کے مالک تھے، آپ کے اوصاف اور کرامتیں بکٹرت ہیں اور طریقت کی باریکیوں کو بیان کرنے میں آ بكااسلوب انتهائى لطيف بآب سروايت بكرفرمايا "المويد الايريد لنفسه الا منا اراد الله له والمراد لا يريد من الكونين شيأ غيره "(مربيره ووبوتا بجو ا پیے نفس کے لئے وہی چیز جا ہے جواللہ تعالیٰ اس کیلئے جا ہے ہیں ادر مراد دہ چخص ہے جو دونوں جہانوں میں حق تعالیٰ کے سواکس چیز کونہ جائے ) لیں ایک تو اے ارادے سے حق تعالی کے ارادے پر راضی ہوتا ہے تا کہوہ مرید ہوا در اللہ تعالی کے مبت کا تو کوئی ارادہ ہی نہیں ہوتا چتانچہ وہ حق تعالی کی مراد ہوتا ہے لہذا جو شخص حق تعالیٰ کو حیابتا ہے وہ اس چیز کے علادہ کسی چیز کاارادہ نہیں کرے گاجو چیز حق تعالیٰ اس کیلئے جاہئیں گے وہ بھی حق تعالیٰ کے علاوہ کسی چیز کاارادہ نہیں کرے گارپس حق تعالیٰ کے ارادے پر راضی ہوجانا طالب حق کے مقامات کی ابتدا ہے اور حق تعالی سے محبت اس کے احوال کی انتہا ہے ساور مقامات کا تعلق عبودیت کے محقق مینے سے ہے جب کدانتہائی درجات کا حصول محض تائیدربانی ے ہوتا ہےاور جب ایسا ہے تو پھر مریدائی ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے کیکن مرادحی تعالیٰ

کے ساتھ قائم ہوتا ہے .... (واللہ اعلم)

حضرت ابوالعباس قاسم بن مهدى السيارى رحمة الثهايه اورانہی میں سے تو حید خداوندی کے خزینداوراس کی مکتائی کی طرف رہنمائی کرنے والے بزرگ حضرت ابوالعباس قاسم بن مہدی السیاری بھی ایک ہیں آپ ایپے دور کے بہت بڑے پیشوااورعلوم ظاہری وباطنی کے بلندیا بیعالم تھے آپ نے حضرت ابو بکر واسطی کی محبت اور دوسرے بہت سے مشائخ سے تربیت کا شرف حاصل کیا تھا آپ طبقہ صوفیاء میں بڑے متاز اور صاحب شرف حق تعالیٰ کی محبت میں سب سے زیادہ زاہد تھے۔ آ ب كا كلام بلنديايداورتصانف برى قابل تعريف بين مسرآ ب ك بار يمن آتا ب كفرمايا "التوحيدان لايخطر بقلبك مادون التوحيد "(حرّ تعالى كي توحيد) حق ہیے کے دل میں اس کے سواکسی چیز کا گزر ہی نہ ہو) یعنی تیرے دل میں مخلوق بلکہ اپنے معاملے کی صحب وصفائی کا دھیان بھی نہ آئے کیونکہ غیر کا خیال ان کے اثبات کی وجہ سے آتا ہےاور جب غیر ثابت ہو گیا تو گویا مقصد تو حید تو ساقط ہو گیا۔۔۔۔۔ آپ ایک علمی اور دولتمند خاندان کے چٹم و چراغ تھے اور مرومیں کسی کو بھی آپ کے خاندان پر فوقیت حاصل نہ تھی ، آپ نے اپنے والد سے بہت بڑی جائیداد وراثت میں یائی تھی کیکن وہ تمام دولت ومیراث وے كرآ ب نے حضرت يغمر الله كا ك دوموے مبارك فريد لئے تھے۔ خداتعالى نے ان دوبالوں کی برکت ہے آپ کوتو یہ نصوح کی تو فیق نصیب فر مائی اور آپ حضرت ابو بکر واسطی ً کی صحبت میں داخل ہو گئے ادر اس مقام ومرتبہ تک پہنچے کہ صوفیاء کے ایک گروہ کے امام و پیٹوا ہو گئے ..... جب آپ دنیا سے رخصت ہونے لگے تو وصیت کی کہ یہ دونوں موئے مبارک میرے مندیں رکھ دیئے جائیں۔اس کے اثر ہے آج تک آپ کی قبر مروثیں طاہر ہادر مرجع خاص وعام ہے،لوگ آپ کے توسط ہے اپنی مہمات حق تعالیٰ کے حضور پیش

#### کرتے ہیں اوراپی مراد حاصل کرتے ہیں۔

#### حضرت ابوعبدالله محمربن خفيف رمته الله تعالى عليه تصوف میں اپنے دور کے بادشاہ اور تصرف و تکلف سے بے نیاز حضرت ابو عبدالله محمہ بن خفیف مجھی انہی حضرات تع تابعینٌ میں ہے ایک تھے۔ آپ اپنے دور میں علوم کے تمام شعبوں کے امام رہے ہیں مجاہدات میں آپ بری شان اور حقائق کے بیان میں مہارت تامہ کے مالک تھے۔ آپ کی پرمسرت زندگی اور مرتبہ ومقام آپ کی تصانیف ے ظاہر ہوتا ہے۔حضرات ابن عطاشبی حسین بن منصور جریدی وغیرہ کو آپ نے پایا اور مکہ مکرمہ میں حضرت یعقوب نہر جوریؓ کی صحبت کا فیض حاصل کیا تھا۔ مجدد ہونے کی وجہ ہے آ پ نے بڑے نیک سفراختیار کئے ، آپ کاتعلق شاہی خاندان سے تھالیکن جب اللہ تعالی نے توجہ کی تو فیل ارزانی فرمائی تو آپ نے و نیا سے مندموڑ لیا۔ اہل معانی کے دلوں عن آب كى برى عظمت وبزرگى موجود ب .... آپ بروايت ب كفر مايا "التوحيد الا عواض عن الطبيعه "(ا ٹي طبيعت سے اعراض كرنے كانام توحيد ہے) اس لئے كه تماطبیعتیں اللہ تعالیٰ کی نعمتوں ہے محبوب اور نابینا ہوئی ہیں۔ پس جب تک طبیعت سے اعراض نه کیا جائے حق کی طرف توجنہیں ہو عتی اور طبیعت کی طرف توجہ کرنے والا تو حید کی حقیقت سے مجوب رہتا ہے اور جبتم نے طبیعت کی خرابیوں کود کھے لیا تو توحید کی حقیقت تك رسائي حاصل كرلى .....اورآپ كى كرامتين اوردليلين بهت بين \_ (والله اعلم)

حضرت الوعثمان سعيد بن سلام المغر في رحمة الله تعالى عليه حضرت الوعثمان سعيد بن سلام المغر في رحمة الله تعالى عليه حضرت ابو عضرت ابو عنان سعيد بن سلام المغر في جي بي - آب اين حال پرقابور كھے دالے بزرگوں ميں سے

ایک تھے۔علم کے فنون میں کافی حصہ رکھتے تھے۔تصوف میں صاحب ریاست وسطوت تھے تفس کی برائیوں کو بیان کرنے میں آپ کی بہت ی روایات ہیں اور عمدہ کرامات مشہور من ..... آپ سروايت عفرمايا "من اثر صحبة الاغنياء على مجالسة الفقراء ابتلا ٥ الله تعالى بموت القلب " (جوآ دي فقراء كي مجالس يردولتمندول كي صحبت وہم نشینی کوتر جیح دیتا ہے اللہ تعالی اس کودل کی موت میں مبتلا کر دیتے ہیں ) یعنی جو آ دی فقرا کی مجلسوں میں بیٹھنا چھوڑ کر امراء اور در تشندوں کی صحبت اختیار کر لیتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے دل کونورمعرفت ہے برگانہ کر دیتے ہیں کیونکہ فقراء سے روگر دانی وہی کرسکتا ہے جس نے ابھی تک ان ہے مجالست ہی اختیار کی ہولیکن جو شخص صوفیا ۔ فقراء کی با قاعدہ ۔ صحبت اختیار کر لیتا ہے چھر وہ روگر دانی نہیں کر سکتا۔ لہذا جو فقراء کی ہم نشینی چھوڑ کر دولتمندول كي صحبت اختيار كرليمًا ہے اس كا دل نياز مندى كى موت مرجا تا ہے اوراس كاجسم غرور میں مبتلا ہو جاتا ہے ۔۔۔۔ پس جب فقراء کی مجالست ترک کر دینے کا ثمرہ دل کی موت ہےتو کیران کی صحبت ہے روگروانی کا انجام کتنا خطرناک ہوگا؟.....ان کلمات ہے صحبت اورمجالست كافرق معلوم ہوجاتا ہے ..... (والله اعلم بالصواب)

حضرت ابوالقاسم محمد بن محمود النصر آبادی رحمت الله تعالی علیه اورانبی میں سے صوفیاء کے صف اول کے بہادراور عارفان طریقت کے احوال یان کرنے والے حضرت ابوالقاسم محمد بن محمود النصر آبادی بھی ہیں آپ نیٹا بور میں ای طرح بلند حال اور عالی مرتبہ تے جس طرح نیٹا بور میں خوارزم شاہ اور محویہ میں شاہ بور سی فرات میں خوارزم شاہ اور محویہ میں شاہ بور سی فرات و مرتبہ اس دنیا میں تھا لیکن آپ کی عزت آخرت فرق یہ تھا کہ ان بادشاہوں کی عزت و مرتبہ اس دنیا میں تھا لیکن آپ کی عزت آخرت میں سی سی کا کلام بڑا مجیب اور کرامتیں بڑی بلند پایہ ہیں آپ حضرت شالی کے مرید اور میں آپ کا کلام بڑا مجیب اور کرامتیں بڑی بلند پایہ ہیں آپ حضرت شالی نہ تھا۔ فنون الل خراسان کے متاخرین صوفیاء کے استاد تھے۔ ایٹ دور میں آپ کا کوئی ٹانی نہ تھا۔ فنون

علم میں آپ اپنے زمانے کے سب سے بڑے عالم اور سب سے بڑے تھے تھے .... آپ ك باركين آتا بكرفرمايا "انت بين نستين، نسبة الى آدم ونسبة الى الحق فادا انتسبت الى آدم دخلت في صيادين الشهرات ومواضع الافات والزلات وهي نسبة تحقق البشوبه قال الله تعالىٰ انه كان ظلوما جهولا واذا نسبت الى الحق دخلت في مقامات الكشف والبراهين والعصمة والولاية وهمي نسبة تحقق العبودية قال الله تعالى و عباد الرحمن الذين يمشون على الارص هدوسا "(تودونستول كدرميان حايك نسبة دم عليه السلام كي طرف اور ووسری حق تعالیٰ کی طرف کیس جب تمهاری نبعت حفزت آ وم علیه السلام کی طرف کی جائے گی تو تم شہوت کے میدانوں اور خرابیوں اور خطاؤں کے مقامات میں داخل ہو جاؤ کے پینبت تنہاری بشریت کو ثابت کرتی ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ ' بے شک وہ ا بني جان كومشقت ميں ڈالنے والا نادان ہے .....اور جبتم حق تعالی كی طرف اپنی نسبت کرو گے تو کشف، دلائل یاک بازی ادر ولایت کے مقامات میں داخل ہو جاؤ گے اور پیر نسبت تمہاری عبدیت کو ثابت کرے گی جیسا کہ حق تعالی نے فرمایا ''اور حق تعالی کے وہ بندے جوز مین برعاجزی کے ساتھ چلتے ہیں ) بندوں کی نسبت حضرت آ دم سے تو قیامت کےدن منقطع ہوجائے گی لیکن حق تعالی کے ساتھ عودیت کی نبعت ہمیشہ قائم رہے گی اور اس میں بھی تغیر نہیں آئے گا 🔑 جب بندہ اینے آپ کواپی ذات کی طرف یا حضرت آ دمْ کی طرف منسوب کرے تواس کا کمال یہ ہے کہ یوں کیجے ''اِنِی ظلمتُ نفسی'' (میں نے اپنی جان برظلم کیاہے) اور جب بندہ اپنی نسبت حق تعالیٰ کے ساتھ کرے تو اس وقت اس مقام ميں ہوتا ہے كہتل تعالى ارشا وفر ماتے ہيں۔ ''يَاعِبَادِ لاَحَوُف'' عَلَيْكُم النَّوُمُ " (ا مرس بندو! آج تم يركوني خوف بين (والله اعلم بالصواب)

حضرت ابوالحسن على بن ابراجيم الحصر ي رحمة الله تعالى عليه اورانہی حضرات تبع تابعینؑ میں سے ایک راہ حق پر چلنے والوں کے دلی سر دار اور تحقیق حق میںمصروف رہنے والوں کے جانوں کاحسن حضرت بولحس علی بن ابراہیم · الحصر كُنْ بھى يى \_ آ ب بارگاه حق كے ذى احتشام بزرگوں اور صوفياء كے بڑے اماموں ميں سے تھے۔اپنے دور میں آپ بے مثال تھ اور تمام معانی طریقت میں آپ کا گلام بلند مرتبداورعبارات بنديده بين .....اورآپ سے روايت ہے كفر مايا" دعونى فى بلائى هاتوا مالكم الستم ملن اولاد آدم الذي حلقه الله تعالى بيده ونفخ فيه من روحه واستجد له ملتكته ثم امره بامر فخالف ناذا كان اول الدني درريا فكيف كان آخره "(مجھ ميرى مصيب من چور وو، لا وَجو كھ تمهارے پاس ہے، کیاتم اس آ دم کی اولا دنہیں ہوجس کوحق تعالی نے اینے ہاتھ سے پیدا کیا اور اس میں ا پی روح پھونگی اورا پے فرشتوں ہے اس کو تجدہ کرایا چھرا سے ایک بات کا تھم دیا تو اس نے اس کی خلاف ورزی کی۔ جب منکے کی پہلی شراب ہی اس طرح تلچھٹ ہوتو بتاؤاس کا آخیر کیا ہوگا ) یعنی جب آ دمی کواس کی حالت پر چھوڑ دیں تو وہ پوری طِرح مخالفت پراتر آتا ہے لیکن اگرحق تعالیٰ اس پراپی نظرعنایت فرمائے رکھیں تو وہ مجسم محبت بن جا تا ہے۔۔۔۔لِہذاتم حن تعالیٰ کی عنایات کی خوبصورتی کاانداز ہ کرواوراییے بدمعاملگی کااس سے مقابلہ کرواور تمام عمراسی میں گزاردو.....وباللہ التوفیق۔

میصوفیا متقد مین اوران کے پیشواؤں میں سے بعض بزرگوں کا تذکرہ تھا اگر ہم ان تمام کا ذکر اس کتاب میں کرتے یا اس گروہ کے نذکورہ حالات کی شرح کرتے اور ان کی حکایات بھی لکھتے تو کتاب طویل ہو جاتی اور اصلی مقصد فوت ہو جاتا۔ اب ہم متاخرین صوفیاء کے ایک گروہ کے حالات بیان کرتے ہیں ۔۔۔۔ تو فیق ،حفاظت اور امداد صرف اللہ ہی کی جانب سے ہوتی ہے۔

بارهوال باب

# صوفیاء متاخرین کے آئمہ کے ذکر میں

جان لو! الله تعالیّ تهمیں بھلائی نصیب کریں ۔ کہ ہمارے اس دور میں ایک طبقہ ا پیےلوگوں کا ہے جن میں ریاضت ومجاہدہ کی تو طاقت نہیں پھر بھی ریاضت کے بغیر ہی بزرگی اور فضیلت کے خواہشند ہیں اور تمام الل طریقت کواپنے جیسا ہی سجھتے ہیں کیکن جب بہلے بزرگوں کی باتیں سنتے ان کی عزت وشرف دیکھتے اور ان کےمعاملات کو پڑھتے ہیں اور پھرا پنے اندرنگاہ ڈالتے ہیں اور اپنے آپ کوان سے بہت دور پاتے ہیں تواس خواہش کو ترک کر دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم ان کی طرح نہیں ہیں اور نیز کہتے ہیں کہ ہمارے ز مّانے میں ان جیسے لوگ موجود نہیں ہیں۔ کیکن ان کا بیقول سراسر غلط ہے کہ کیونکہ اللہ تعالیٰ ز مین کو کسی وور میں بھی محبت کے بغیر نہیں چھوڑتے اور اس امت کو ہر گز اینے دوستوں سے خَالَ بِينِ كَرِيِّ جَبِيها كَهِ يَغْمِبُولِكُ كَارْشاد بِكُهُ لا يزالُ طائفة'' مِن امتى على الخير والمحق حتى تقومُ الساعة "(ميرى امت من سايك گروه تا قيام قيامت نيكي اور حق پرِقائمُ رہےگا )اور نیز حفرت پنجبرہ بیالی نے نے فرمایا ہے کہ''لایسز ال فسی احسی اربعون على خُلُق ابواهيم "(ميرى امت مِن بميشدايے عاليس افرادموجودر بي گجو حضرت ابراہیم علیہ السلام کےخلق پر قائم رہیں گے ).....جس گروہ کا ابھی ہم ذکر کرنے والے ہیں ان میں سے پچھ حضرات تو اس دنیا ہے گزر چکے ہیں اور اپنی روح کوراحت و آرام پہنچا چکے ہیں اور کچھ حضرات ابھی تک زندہ ہیں اللہ تعالی ہم سے اور تمام مسلمانوں مردوزن ہے اپنی رحمت کے سبب راضی ہوں۔

حضرت ابوالعباس احمد بن محمد القصاب رحمة الله عليه ان متاخرين صوفياء رحمة الله تعالى عليه بس سے ايک راہ ولايت کی رونق جماعت الل بدایت کا حسن حفرت ابوالعباس احمد بن محمد القصابُ بین ۔ کد آب نے ماوراء النبر کے مقتد مین صوفیاء کی زیارت کی اوران کی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ آپ عالی سرجے تیجی فراست، کثرت برهان اورز بدو کرامت میں بڑے مشہور ومعروف تتے طبرستان کے امام حضرت ابوعبدالله خیاطی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی وی ہو کی فضیاتوں میں سے ایک بیہ ہے کہ کی کوشلیم حاصل کئے بغیر وہ مقام عطافر مادیں کہ جب ہم کودین کے اصولوں اور تو حید کی باریکیوں کے مجھنے میں کوئی مشکل پیش آئے تو ہم اس سے دریافت کریں اور وہ حضرت ابو العباس قصاب کی شخصیت ہے۔ آپ بالکل ای سے پھر بھی آپ کا کلام اور گفتگواصول دین اور علم تصوف میں بڑی بلند مرتبہ ہوتی تھی اور آپ اینے ابتدائی اور انتہائی تمام حالات میں عالی حال اور نیک سیرت تھے۔ میں نے ان کی بہت ی حکایات نی بیں کیکن اس کتاب میں ہم اختصار کے طریقہ کو اپنائے ہوئے ہیں۔ کہتے ہیں کہ بوجھ سے لدے اونٹ کی مہار پکڑے ایک لڑکا آمل کے بازار جہاں ہروفت کیچڑر ہتا تھا ہے گزرر ہاتھا کہاونٹ کا یاؤں پیسلااور وہ زمین برگر بڑاجس سے اس کی ٹا تک ٹوٹ گئے۔ لوگوں نے اونٹ کی پیٹھ سے بوجھا تارنے ُ كالراده كيا كيونكه وه لزكاباتهم بلا بلا كرلوگول كويد وكيلئة يكارر باتفاات مين اتفا قا حضرت شيخ ابو العباسُ اس طرف آفکے اور یو چھا کہ' کیا ہوا؟ لوگوں نے بتایا کہ اونٹ کی ٹا تک ٹوٹ گئی ہے آپ نے اونٹ کی مبار تھای اور آسان کی طرف سر اٹھا کر وُعاکی ''بار خدایا اس اونٹ کی ٹانگ درست فرما دے کہ اگر اس کو درست نہیں کرنا جا ہتا تو پھر اس لڑ کے کے رونے ہے قصاب کے دل کوتو نے کیوں بے قرار کرویا ہے ؟ آپ کا پہ کہنا تھا کہای وقت اونٹ اٹھے کھڑا ہوا اور چلتے لگا ..... اور آپ نے روایت ہے کہ فرمایا ''تمام لوگوں کوحق تعالیٰ کی تقدیر پر ببرصورت راضی رہنا جاہتے ورنہ وہ رنجیدہ رہیں گے کیونکہ اگرتو اس کی تقدیر برراسنی ہوگا تو مصيبت كے وقت آ زمائش ميں ڈالنے والے كى طرف ديكھے گا اور اس طرح تجھے اس مصیبت بر تکلیف نہ ہوگی لیکن اگر تو تقدیر اللی پر راضی ندرے گا تو بلاتو ضرور آئے گی کیونکہ

اللہ تعالیٰ ہماری رضامندی یا نہ رضامندی ہے اپنی مقررہ تقدیر کوتبدیل نہیں کرتے تو اس طرح تو رنجیدہ خاطرر ہےگا۔ پس ہمارااس کے فیصلوں پر راضی رہنا ہماری راحت کا سبب ہے، اور جو خض اس کے فیصلوں پر راضی رہتا ہے اس کا دل آ رام پاتا ہے اور جو کوئی اس کی تقدیر ہے روگر دانی کرتا ہے وہ اس کی تقدیر کے وار دہونے پر رنجیدہ ہوتا ہے .... واللہ اعلم

# حضرت ابوعلى بن التحسين بن محمد المدقاق رحمة الدعليه

مریدوں کا بیان اور محققین کی برهان حضرت ابوعلی بن الحسین بن محمد الد قاق بھی ا نہی متاخرین صوفیاء کرام میں ہے ایک ہیں۔ آپ اینے فن کے امام اور اینے دور کے بے مثل انسان تھے۔راہ حق کے بیان کرنے میں آپ کا بیان براواضح اور زبان بری قصیح تھی۔ آپ نے بہت ہے مشائخ کی زیارت کی اوران سے صحبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ آپ حضرت نصر آبادیؓ کے مرید تھے اور لوگوں کو وعظ ونھیحت کیا کرتے تھے۔ روایت ہے کہ آب نِ فَرْمَايِا ' مَنْ أنس بغيره ضَعف فِي حَالِهِ وَمَنُ نَطَقَ مَن غيره كَذَبَ فی مقالِه " (جس نے غیر حق کے ساتھ انس کیاوہ اینے حال میں ضعیف ہو گیا اورجس نے غیراللہ کی طرف سے نطق کیا اس نے اسپے کلام میں جھوٹ بولا) کیونکہ حق تعالیٰ کے علاوہ کسی سے انس کرنا معرفت حق کی کمی کی وجہ ہے ہوتا ہے اور حق تعالی سے انس کرنا غیر ہے وحشت كرنا ب اورغير سے وحشت محسول كرنے والا غير الله كى طرف سے بول نہيں سكتا۔ میں نے ایک بزرگ سے سنا ہے کہ ایک دفعہ میں ان کی محفل میں حاضر ہوا تا کہ آ پ سے متوکلین کے حال ہے متعلق دریافت کروں آپ نے اس وقت بڑی عمدہ دستار پہن رکھی تھی میرے دل میں اس کی خواہش پیدا ہوگئ تاہم میں نے سوال کیا کہ 'اُبھا الا سنادما ُ السو كل ''(اےاستادتو كل كيا ہے؟) آپ نے فر مايا ۔ تو كل پيہے كہ تو لوگوں كى دستار كى طمع نہ کر ہے ہے کہ کرآپ نے اپنی دستارا تار کرمیر ہے سامنے ڈال دی۔ ( واللہ اعلم )

# حضرت ابوالحس على بن احمد الخرقاني رمته الله عليه

متاخرین صوفیاء میں ہے ایک اہل زمانہ کا شرف اور اپنے دور کے بگانہ صفت بزرگ حضرت ابوالحس علی بن احمد الخرقانی " بھی ہیں کہ آپ متقد میں مشائخ میں سے بڑے بزرگ اوراینے وقت کے تمام اولیاء کرام کے ہاں قابل تعریف تھے۔حضرت شیخ ابوسعید م نے آپ کی زیارت کا ارادہ کیا اور آپ کے ساتھ گفتگو کی تو ہرفن میں آپ کا کلام انتہا کی عمدہ اورلطیف پایا جب واپس جانے لگے تو آپ نے فرمایا "میں نے تمہیں اینے دور کی ولایت كيلي منتخب كرليا ب عن في حضرت شخ الوسعيد كي خادم حضرت حسين مودب سيسنا ب كه جب شيخ آپ كى خدمت ميں حاضر ہوئے تو آپ بالكل خاموش بيٹھے رہے اور آپ كى گفتگوغور سے سنتے رہےادرآ پی باتوں کے جواب دینے کےعلاوہ کسی قتم کی کلام نہ کی ، میں نے دریافت کیا کہائے ٹی آ پ کس وجہ سے خاموش ہو گئے تھے؟ فرمایا کہا یک وقت میں ایک بی باتیں کرنے والا کافی ہوتا ہاور میں نے حضرت استاد ابوالقاسم قشری سے سنا ہے کہ آپ نے فرمایا۔ جب میں ولایت خرقان میں داخل ہوا تو اس پیر کامل حضرت خرقانی " کی حشمت ورعب کی وجہ ہے میری فصاحت ختم ہو گئیں ادر مجھ میں بیان کرنے کی طاقت باقی نہ رہی۔ میں نے میہ مجھا کہ شاید میں اپنی ولایت سے معزول ہو گیا ہوں .....اور آ پ سے روایت ہے کہ فرمایا'' راستے دو ہی ہیں، ایک گمراہی کاراستہ اور دوسرابدایت کا، گمراہی کا راسته ده ہے جوخود بندے کا اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اور ہدایت کا راستہ وہ ہے جواللہ تعالیٰ کا بندے کی طرف ہے( میعنی ) جو بندہ یہ کہتا ہے کہ میں حق تعالیٰ تک پہنچ گیا ہوں وہ در حقیقت نہیں پہنچااور جو بندہ یہ کیے کہ حق تعالیٰ نے مجھےا بی ذات تک رسائی نصیب فر مائی ہے تو وہ واقعی حق تعالی تک پہنچ گیا ہے کیونکہ اس راہ میں پہنچنا تا پہنچنا اور تا پہنچنا پہنچنا ہے۔(واللہ اعلم)

## حضرت ابوعبدالله محدبن على رمته الله تعالى عليه

اہے وقت کے بادشاہ اورمطالب ومعانی بیان کرنے میں یکنا حضرت ابوعبداللہ محربن على المعروف بالداعسة اني مقيم بربسطام جمي أنبيس صوفيا متاخرين ميس ساليك بين -۔ آپ جملہ علوم ظاہری و باطنی کے ماہیا تا زعالم اور بارگاہ الٰہی کے ذی احتشام ہزرگوں میں ے تھے۔آپ کا کلام برامہذب اوراشارے انتہائی لطیف میں۔اس مسلک کے امام اور نیک سیرت بزرگ حفزت شخ سبلکی سے میں نے آ پ کے کلام کی کچھ با تیں کی ہیں جو بئى بى بلنداور بسنديده بي ان مي ساك يه كرآ فرمات بي السوحيد عنک موجود وانت فی التوحید مفقود " (توحیدتو تجھے سے درست ہے کیکن توخورتوحید میں درست نہیں ہے ) کیونکہ تو حق تعالیٰ کے تقاضوں کے مطابق اس میں قیام نہیں کرتا۔ اورتوحيدين اونى درجه يها يحكواني ملكيت بس ابناتصرف جهور وا اوراي تمام معاملات کوش تعالی عزوجل کے سپر دکر دے .....اور حضرت شیخ سہلکی نے بیان کیا کہ بسطام میں ایک مرتبہ ثدی ول آیا اور اس کی کثرت سے تمام درخت اور تھیتیاں سیاہ ہو س کئیں۔ چنانچ**ے لوگوں نے فریا**د کرنا شروع کر دی۔ شخ نے مجھے سے دریافت کیا کہ یہ کیا معاملہ ہے؟ میں نے بتایا کدیڈی ول آ گیا ہے اور لوگ اس کی وجہ سے انتہائی پریشان ہیں۔ یس کر شخ حصت پرتشریف لے گئے اور اپنا مندآ سان کی طرف کرلیا۔ ای وقت تمام نڈی ول چلا گیا۔ حتی که نماز عصر تک ایک دانہ بھی باقی ندر ہا اور کسی کا ایک پیۃ تک نقصان نہ هو\_(والله اعلم بالصواب)

# حضرت ابوسعيد فضل بن محمداله يمنى رحمة الله تعالى عليه

اور انہی میں سے محمان خدا کے شہنشاہ اور صوفیا ، کے بادشاہوں کے بادشاہ حضرت ابوسعید فضل بن محمد المبیمی بھی ایک ہیں۔ آب اپ وقت کا

جمال تصے ،تمام اہل ز مانیا ہے کے تابع فر مان تھے کھھ لوگ آپ کے حسن و جمال کے فریفتہ اوراكي كروه آپ كے سن اعتقاد كا قائل اوراكيكروه آپ كى قوت حال عے مرعوب تھا، آپ ظاہری و باطنی جملہ علوم کے بہت بڑے ماہر اور روحانی اسرار و رموز کی آگاہی میں آ ب بہت بڑی شان کے مالک تھے۔اس کےعلاوہ آ پ کی کرامات، آ ثاراور دلائل بہت زیادہ ہیں چانچے آج کے ونیامی آپ کے آٹارنمایاں ہیں۔ آپ اپنے ابتدائی حالات میں حصول علم کیلئے مہنہ سے سرخس تشریف لائے اور حضرت ابوعلی زاہد سے تعلق قائم کیا اور ا یک دن میں تمن دن کاسیق لیتے اور وہ تمن دن عبادت میں گزار دیتے۔ یہاں تک کہ امام ابوعلی زائدا ب کے اندررشد و مایت کے نمایان آ نارد کھ کرآ یکی پہلے سے زیادہ عزت و تحریم کرنے گئے .... کہتے ہیں کہ ان دنوں شخ ابوالفضل حسنٌ سرخس کے حاکم تھے۔حضرت ابوسعیدا یک روزندی کے کنارے جارہے تھے کہ شخ ابوالفضل حسین نے آپ کے سامنے آ کرکہا کہ اے ابوسعیدیہ تمہاری راہ تو نہیں جس برتم چل رہے ہو" اپنے راستہ برچلو! آپ نے شیخ ابوالفصل ہے ا پناتعلق قائم نہ کیا اور اس جگہ ہے واپس اپنی جگہ برآ کر ریاضت اور مجاہدے میں مصروف ہو گئے تنی کہ تن تعالیٰ نے آپ پر مدایت کا درواز ہ کھول دیا اور آپ کو پڑے اعلیٰ در ہے تک رسائی نصیب فرمائی .....حضرت شیخ ابوسلم فاریؓ سے میں نے سنا ہے كەمىرا آپ كے ساتھ بميشہ كچھ جھڑار ہاكر تا تھا۔ ايك مرتبه ميں آپ كى زيارت كيلئے گيا اس وقت میرےجم پرایک گدری تھی جومیل کچیل سے چڑے کی طرح ہوگئی تھی۔اسے اوڑھ کرجب میں آپ کے یاس پہناتو دیکھا کہ آپ تخت پر بیٹھ ہیں اورمصر کاریٹی لباس زیب تن کئے ہوئے ہیں۔میرے دل میں خیال پیدا ہوا کہ ان دنیا وی تعلقات اور علائق كے ہوتے ہوئے بيفقيرى كے مدى بين جب كه مثن د نيوى علائق سے مجر داور عليحدہ رہ كر فقیری کامدی ہوں۔میری اس مخص کے ساتھ کس طرح موافقت ہو عملی ہے؟ آپ میرے اس خيال سے آگاه بو گئے اور سراٹھا كرفر مايا" يا اب مسلم في ايني ديوان و جدت

مَنُ كَانَ قَلْبُهُ · قَائِمًا في مشاهَدةِ الحق يقعُ عليه اسم الفقير ''(ا\_الإملِم تم نے کس دیوان میں بیدیایا ہے کہ جس آ دمی کا دل مشاہدہ حق میں قائم ہواس پر فقیر کا اسم واقع ہوسکتا ہے) یعنی اصحاب مشاہرہ حق تعالیٰ کے ساتھ غنی ہوتے ہیں اور فقرا تو ارباب عجامدہ ہوتے ہیں۔حضرت ابوسلم کہتے ہیں کہ میں اپنے اس خیال سے برد ابشیمان ہوا اور اس تالبنديده خيال سے توبيك ....اورآپ سے روايت سے كه فرمايا" الته صوف فيام القلب مع الله بلاو اسطه "(ول كوش تعالى كساته باواسطة تائم موجان كانام تصوف ہے) اور بیمشاہرہ کی طرف اشارہ ہے اور مشاہرہ محبت کے علیے شوق دیدار میں استغراق اورحق کے بقامے صفت کے فنا کا نام ہے' کتاب الحج میں مشاہرہ اور اس کے وجود معلق انشاء الله مين أيك متقل باب كصول كالسسابك مرتبة بي فيشا يور عطوس كے سفر كا ارادہ كيا۔ دشوار كر ار بہاڑى راستے ميں سخت سردى تھى حتى كمآ ب كے ياؤں موزوں کے اندریھی سردی محسوس کرتے تھا کیک درولیش کہتے ہیں کہ میرے دل میں آیا کہ ا بنی اس جا در کے دوکلزے کر کے آپ کے یاؤں پر لپیٹ دوں کیکن میرے دل نے شدخیا ہا کیونکہ بیرجیا در بزی عمد ہتھی۔ جب ہم طوس میں بینچ گئے تو مجلس میں میں نے سوال کیا کہ مجھے البام اورشيطاني وسوسے كے درميان فرق بتائي؟ آپ نے فرمايا ' البام تو وہ تھے جس نے تیرے دل میں چادر پھاڑ کر ابوسعید کے پاؤں کے گرد لیسٹ دینے کی آرز و پیدا کی تا کہوہ سردی سے محفوظ ہوجا کیں اور شیطانی وسوسہ وہ ہے جس نے مجھے اس نیک کام سے روکے و رکھا .... اس قتم کی بے شار باتیں ہیں جوآ ہے طاہر بین لیکن ہم طوالت کے خوف ہے انہیں چھوڑتے ہیں۔(واللہ اعلم)

ح**صیرت ابوالفصل محمر بن ا**لحسن فخ**تلی** رحمة الله تعالی علیه ادتادی زینت اور عابدوں کے شخ حضرت ابوالفصل محمد بن الحن الخبی بھی انہی صوفیا متاخرین میں ہے ایک ہیں۔طریقت میں میں انہی کی افتد اکرتا ہوں آپ علم تفسیر اور حدیث کے بہت بڑے عالم تھے اور تقوف میں حفرت جنید کا غرب رکھتے تھے آب حضرت مصریؓ کے مریدراز دارادر حضرت ابوعمر قز ویٹؓ وحضرت ابوالحن بن سالبہؓ کے ہمعصر تھے آ ب ساٹھ سال تک تجی خلوت پہندی کی وجہ سے بہاڑوں میں دوڑتے رہے اوراپیے آپ کولوگوں میں گمنام کرایا۔ زیادہ عرصہ آپ نے کوہ لگام میں بسر کیا آپ نے بڑی اچھی عمر یائی ،اور آپ کی کرامات و برامین بہت میں کیکن آپ صوفیا ندلباس اور رسوم کے یابند نہ تھے بلکدال رسم کے ساتھ بڑی تنی سے چیش آتے تھے۔ میں نے آپ سے زیادہ پر ہیت انسان تبين ويكها ..... آب سے روايت ہے كفر مايا "الدنيا يوم ولنا فيها صوم "(ب دنیادن ہےاورہم خوداس میں روزہ دار ہیں ) یعنی ہم اس میں سے نہ کوئی حصہ لیتے ہیں اور نداس میں الجھتے ہیں۔ کیونکہ ہم نے اس کی خرابی کو دکھے لیا ہے اور اس کے بردوں ہے واقفیت حاصل کر کے ہم نے اس سے منہ موڑ آیا ہے ..... میں ایک دفعہ آ ب کے ہاتھ دھا ا ر ہاتھا کہ میرے دل میں خیال بیدا ہوا کہ جب تمام معاملات تقدیر ادر حق تعالی کی تقسیم پر موتوف ہیں تو پھرآ زادمنش لوگ اینے آپ کو کرامت کی امید پر پیروُں کاغلام کیوں بنا لیتے ين؟ .... آپ نے فر مایا'' بیٹاتم نے جو کچھ خیال کیا ہے جھے اس کاعلم ہو گیا ہے چنانجہ جان لے! کہ ہرتھم کا ایک سبب ہوتا ہے جب حق تعالیٰ کس بچے کوولایت کا تاج اور حکومت دینے کا ارادہ فرماتے ہیں تو پہلے اس کو تو بہ کی تو فیق نصیب فرماتے ہیں اور پھراس کو ایے کسی ووست کی خدمت میں بھیج دیتے ہیں تا کہ اس کی بہ خدمت اس کیلئے کر امت کا سبب بن جائے .....ایے بن بہت سے لطائف روزانہ ہم پر ظاہر ہوتے تھ .....جس روز آپ کی وفات ہوئی آپ بانیان اور دمش کے درمیان ایک گھاٹی سے ملحقہ گاؤں بیت الجن میں قیام یذیر تھے ادر میری گود میں آپ نے اپنا سر رکھا ہوا تھا۔ عام عادت کے مطابق ایک یے ووست کی جدائی کامیرے دل پرشدیداٹر اور رنج تھا۔ آپ نے مجھے فر مایا'' بیٹا میں مجھے

اعتقاد كاايك مسئله بما تا موں اگر تونے اپنے آپ كواس كے مطابق درست كرليا تو تو ہر تم كر رخى وغم سے چھوٹ جائے گا جان كے! كه نيك و بد ہر تم كے حالات اور مقامات حق تعالى مى پيدا فرماتے ہيں اس كئے تہم بس اس كے كسی فعل پر نہ تو جھڑ اكر تا چاہئے اور نہ مى ول ميں رنح كرنا چاہئے اس كے علاوہ آپ نے كوئى لمبى وصيت نہ فرمائى اور جان دے دى ..... (واللہ اعلم بالصواب)

حضرت ابوالقاسم عبدالكريم ابن ہوازن قشيري رحمة الله عليه انبی میں سے ایک مسلمانوں کے استادامام اور اسلام کی زینت حضرت ابوالقاسم عبدالکریم ابن ہوازن القشیر گُ بھی ہیں۔آپاپنے دور میں یکٹا۔ بلندمر تبداور عالی مقام بزرگ تھے۔الل زمانہ آپ کی فضیلتوں اور بزرگ سے بخوبی واقف ہیں۔ تمام فنون میں آب كے لطائف بہت ہيں اور بري عمدہ و تحقیقی تصنيفات موجود ہيں۔ حق تعالی نے آپ کے حال اور زبان کوفضولیات ہے محفوظ فر مادیا تھا۔ ایک مرتبد میں نے سنا تو آپ فرمار ہے يخي مشل التصوف كعلة البوسام اوله هذيان واحره سكوت واذ تمكن الحسوس '' ( نصوف کی مثال مرض برسام کی طرح ہے کداس کی ابتدابنہ یان گوئی اور انتہا خاموتی ہے اور جب مضبوط ہوگئی۔تو گونگا بن ہوگیا) بس صفوت کے دو پہلو ہیں ایک وجد اوردوسرانمود نمودمبتدی حضرات كيلئے ہاور نمود ميں نمود عارت فيان كوئى بوتا ہے اور وجد منتهی حضرات کیلئے ہے اور دجد کی حالت میں وجد سے عبادت محال ہے۔ پس جب تک وہ طالب حق ہوتے ہیں اپنے بلند مقصد کے سبب ناطق ہوتے ہیں اور ہمت ونطق میں ابل آرز وکوان کانطق بنریان معلوم ہوتا ہےاؤ ، جب وہ انتہا تک پینچ جائے ہیں تو پھرتمام باتوں سے خلاصی یا جاتے ہیں بہال تک کدان میں بیان کرنے بلکدا شارہ کرنے کی ہمت بھی باقی نہیں رہتی ۔اس کی مثال وہ ہے کہ چونکہ حضرت موٹ علیہ السلام ابھی مبتدی تھے اور

ان کی تمام ہمت صرف رویت تن تک بی تھی اس لئے آپ نے اس قصد کو بیان کرتے ہوئے درخواست کی کہ' دَبِّ اُدِ نِسٹی اُنْظُو ُ اِلَیْکَ ''(اے بیرے دب جھے اپتادیدار نصیب کرتا کہ میں تجھے دیکھوں) آپ کی بی عبارت مقصود کے حاصل نہ ہو سکنے کے سبب بنیان اور بے فائدہ دکھائی دیتی ہے۔ لیکن ہمارے رسول علیہ جو تکہ ختی اور حمکن تھا اس لئے جب آپ کی شخصیت مقام ہمت تک بھٹے گی اور آپ کی ہمت فائی ہوگئ تو آپ نے فر مایا' لا اُحصی ثناء علیک ''(اے اللہ! میں تیری حمدوثانیس کرسکتا) اور بیمنزل بری بلنداورمقام انتہائی عالی ہے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

#### حضرت ابوالعباس احمد بن محمد رحته الثهليه

شخ دامام یک اوراپ طریق می منفرد حفرت ابوالعباس احمد بن محمد الاشقانی "
ہی انہی متاخرین میں سے تھے۔ آپ علم اصول وفروع کے تمام شعبوں میں امام تھے
طریقت کے تمام معانی ومطالب میں کمال کو پہنچ ہوئے تھے۔ آپ نے بہت سے مشاک کی زیارت کی اورخود بھی جلیل القدر اہل تھوف میں شار ہوتے تھے۔ اپنے طریق کو مشکل عبارت میں فاتے جیر کرتے تھے اوراس عبارت میں آپ ہی مخصوص تھے میں نے جابلوں کے ایک گروہ کود یکھا ہے کہ ان عبارات میں آپ کی تقلید کرتا ہے اور آپ کے مشکل اور جم کمات کو افقیار کر رکھا ہے حالا تکہ تقلید تو معنی میں بھی تا پہند یدہ ہے بھلا عبارت میں تقلید کمات کو افقیار کر رکھا ہے حالا تکہ تقلید تو معنی میں بھی تا پہند یدہ ہے بھلا عبارت میں تقلید کرتا ہے اور آپ بھی جھے پر تجی شفقت فرمایا کے درست ہو گئی ہے۔ جھے آپ سے بڑا انس تھا اور آپ بھی جھے پر تجی شفقت فرمایا کرتے تھے۔ بعض علوم میں آپ میرے استاد بھی ہیں۔ میں نے اپنی زندگی میں کی گروہ کے کئی فرد کو آپ سے زیادہ شریعت کی تعظیم کرنے والا نہیں دیکھا۔ آپ نے تمام موجودات کے حلوم تھل کررکھا تھا۔ سے فائدہ نہ ہوتا تھا۔ آپ کی مشکل علی عبادات کی وجہ ہے کی امام محقق کے علاوہ کی کوآپ سے فائدہ نہ ہوتا تھا۔ آپ کی مشکل علی عبادات کی وجہ ہے کی امام محقق کے علاوہ کی کوآپ سے قائدہ نہ ہوتا تھا۔ آپ کی مشکل علی عبادات کی وجہ ہے کی امام محقق کے علاوہ کی کوآپ سے بیشہ مختفر رہی ،

اور جوش میں بمیشہ یفر مایا کرتے ہے کہ 'استھی عدم الاو جو دلمہ '' (میں ایساعدم چاہتا ہوں جس کیلئے کوئی و جود نہ ہو) اور فاری میں فر مایا کرتے ہے کہ '' برآ وی کوجس طرح ہونا چاہئے وہ نہیں ہوسکا اور جھے بھی جیسا ہونا چاہئے ایسا ہونا محال ہے کہ میں بھینا جانتا ہوں کہ ایسانہیں ہوگا اور وہ بات یہ ہے کہ اللہ تعالی مجھے اس عدم میں لے جائے جس کیلئے ہرگز وجود نہ ہوکیونکہ مقامات و کرامات میں ہے جو کچھ بھی ہے۔ تجاب اور بلاکامحل ہے۔ اور بندہ اپنے تجاب کا بی عاش ہوکر رہ گیا ہے حالانکہ آرز و نے ویدار میں بندے کا فتا ہو جانا اس آ رام ہے بہتر ہے جو جاب کے ساتھ ہواور چونکہ حق تعالی ایسی ذات ہے کہ جس پر عدم کا اطلاق جائز بی نہیں اس لئے اگر میں اس کے ملک میں نیست ہو جاؤں تو کیا نقصان کا اطلاق جائز بی نہیں اس لئے اگر میں اس کے ملک میں نیست ہو جاؤں تو کیا نقصان کا اطلاق جائز بی نہیں اس لئے اگر میں اس کے ملک میں نیست ہو جاؤں تو کیا نقصان (واللہ اعلم بالصواب)

ا پناتمام حصہ آپ کے حق میں جھوڑ دیا تھا اور تمام دنیا ہے روگر دانی کر لیتھی اللہ تعالیٰ نے ان کوآپ ہی کی زبان حال کی برکت ہے سیڈوسر دار بنادیا تھا۔۔۔۔۔ میں ایک روز حضرت شیخ كے سامنے بيشا اينے مشاہدات واحوال آپ كے سامنے پیش كرر ماتھا تا كه كھو ئے اور کھرے کی مجھے پر کھ حاصل ہو جائے کیونکہ آپ ہی اس دور کے نافلہ تھے اور آپ بری حرمت کے ساتھ ان باتوں کوئن رہے تھے میں اپی جوانی کے جوش اور بھین کے غرور کی بنا پر ان باتوں میں حریص ہوا جار ہاتھا اس طرح کہ شاید حضرت شیخ کو ابتدا میں ان حالات سے واسط ہی نہیں بڑا کہ آب میرے معالم میں آئی عاجزی وانکساری سے کام لے رہے ہیں۔ آپ نے میرے باطن میں دیکھا اور فرمایا اے دوست! میری پی عاجزی حیرے آیا تیرے احوال کی وجہ ہے نہیں کیونکہ اصول کوتبدیل کرنا برامشکل ہے بلکہ میں پیا تکساری اور آ كُرُكُرُ ابت احوال كوتبديل كرنے والے عربيدوں كو البصحت سكھانے كيلئے كرتا موں اور بيسب طالبان حل كيلي برابر ب ندكه خاص تير القريب القريب بات في وجران رہ گیا۔۔۔۔ آپ نے ایک دفعہ مجھے دیکھ کر فرمایا''اے بیٹا! آ دمی کوطریقت میں اس ہے زیادہ تعلق نہیں ہوتا کہ جب کسی کواس کا پیرطریقت ہے وابستہ کرتا ہے تواس کوطریقت کے عاصل کر لینے کاغرور بیچیے دھکیل دیتا ہے اور جب بیراس کوطریقت ہے معزول کر دی تووہ ا بینے غرور کو بیان کرنے میں بھی بند ہوجا تا ہے پس اس کاحق تعالیٰ کے ماسویٰ کی تفی کرنا اور دجود باری تعالی کو ثابت کرنا بلکه ایناوجود وعدم سب کاسب غرور اورزعم باطل ہوتا ہے اور انسان زعم باطل کی قید ہے آ زادنہیں ہوتا اس لئے اس کو چاہئے کہ درگاہ عبودیت کو لازم بکڑے اور بندگی کی نسبت کے علاوہ تمام نسبتوں کو اپنے آپ سے دور کردے ....اس واقعہ کے بعد بھی آ ب کے بہت سے اسرار جھ برظاہر ہوئے اور اگر میں آ ب کی کرامات کے بیان كرنے ميں مشغول ہوجاؤں تواصل مقصد بيان كرنے سے قاصر رہ جاؤں كا (داللہ اللم)

# حضرت ابواحمد المظفر بن حمد ان رمته الله عليه

ادرا نمی حفرات صوفیاء متاخرین میں سے ایک اولیاء کے رئیس اور اہل صفاء کے ناصح حضرت ابواحد المظفر بن حمدانٌ بھی ہیں۔اللہ تعالیٰ نے مندر میاست پر بی آپ کیلئے اس طریقت کی را بی کشاده فر مادی تعیس اور آپ کے سر پر کرامت کا تاج رکھو یا تھا۔ فناو بقا میں آپ کا بیان بڑا عمدہ اور عبارت بڑی بلند مرتبہ ہوتی تھی۔ حضرت شخ المشائخ ابوسعید ّ فر ماتے تھے کہ ہم بندگی کی راہ ہے حق تعالیٰ کی درگاہ تک چینچتے ہیں جب کہ خواجہ مظفر خداوندی کی راہ ہے .... یعنی ہم نے تو مجاہدہ ہے مشاہرہ حق کا مقام حاصل کیا ہے کیکن وہ مشامر وجن سے مشاہدہ کی طرف آئے ہیں .... میں نے آپ سے ستا ہے کہ فرمایا کہ جو کچھ دوسر یے بریر گون کو داد یوں اور جنگلوں کو قطع کرنے سے میسر آیا ہے مجھے وہ مندشینی اور رياست كے دوران بى ال كيا ہے .... الل رعونت آپ كاس قول كومض دعوىٰ پر بى محمول کرتے ہیں لیکن بیان کی کونائی فہم ہے کیونکہ اہل معانی کا بی کسی حالت کی خبر دینا ہر گر محض دعویٰ کی بنیاد برنبیں ہوتا۔آب کے نیک خلفاءآج تک باقی اورموجود ہیں .....اور برزرگوار خواجه إجرسلمه الله تعالى فرمات بن كه ايك دن من آب كى خدمت من حاضر بواتو نيشا يور کے مدعیوں میں سے ایک شخص آپ کے پاس جیٹھا تھا اور کہ رہا تھا کہ طالب پہلے فانی ہو جائے تب باقی ہوتا ہے۔خواجہ مظفر نے فرمایا کہ 'فنا پر بقا کیسے متصور ہوسکتی ہے کیونکہ فنا تو نیستی ہے عبارت ہے اور بقاہتی کی طرف اشارہ ہے اور ان میں سے ہرایک دوسرے کی نفى كرتا بيس فنامعلوم بے تاہم جب بينيست ہو جائے پھرا گرمست ہو بھی تو يد بعينه وہ نہ ہوگی بلکہ وہ خود کوئی دوسری ہی چیز ہوگی اور بید درست نہیں کہ ذوات یعنی اصل ہی فانی ہو جائيس البته صفت اورسبب كافنا مونا درست بے نين جب صفت وسبب فنا موجا كيل تو موصوف اورمسبب باتی رہتا ہے ادراس کی ذات برفنا کا وارد ہونا درست نہیں۔ میں علی بن

عثان کہتا ہوں کہ مجھے حضرت خواجہ کی عبارت بلفظ تو یاد نہیں تا ہم معنی وہی ہیں جو میں نے بیان کئے ہیں اور میں اس عبارت کی مرادزیا دہ واضح کر دیتا ہوں تا کہ عام فہم ہو جائے ، پس مراداس سے بیہ ہے کہ بندہ کا اختیار اس کی اپنی صفت ہے اور وہ اپنے اختیار کی بدولت حق تعالیٰ کے اختیار سے مجوب ہے پس بندہ کی اپنی صفت اس کیلے حق تعالیٰ سے تجاب ہے اور الا کالہ حق تعالیٰ کا اختیار از کی ہے اور بندہ کا اختیار حادث اور از کی پرفنا درست نہیں اور جب حق تعالیٰ کا اختیار از کی ہے اور بندہ کے تعالیٰ کا اختیار فانی اور اس کا حق تعالیٰ کا اختیار فانی اور اس کا حق تعالیٰ کا اختیار فانی اور اس کا تصرف منقطع ہو جائے گا۔۔۔۔ (واللہ اعلیٰ)

گرمیوں کے موسم میں ایک دفعہ میں سفر کا لباس پہنے پریٹان حال آپ کی خدمت میں حاضر ہواتو آپ نے پوچھا''ابوالحن! جھے بتاؤاس وقت تمہاراارادہ کیا ہے؟
میں نے عرض کیا''میر ہے لئے ساع کی مختل ہونی جا ہے! آپ نے ای وقت آدی جیج کر ایک قوال اور اہل عشرت کی ایک جماعت کو بلوایا' میر نے جیجن کی گرمی اور قوت وارادہ اور محبت کی سوزش نے ابتداہی میں ساع کے اندر میری حالت کو مفطر ب کردیا۔ جب چھے وقت گررگیا اور اس آفت کے جوش د غلبہ میں کچھ کی واقع ہوئی تو آپ نے جھے فرمایا ''تمہارے لئے بیساع کیسارہا؟ میں نے عرض کیا۔ شخ جھے بہت ہی پند آیا' فرمایا''ایک وقت آک گا کہ بیراگ اور گرا کے اور اس آب و جائے گر قوت اس مناہدہ حاصل ہو جائے تو اس وجائے تو اس مناہدہ حاصل ہو جائے تو اس وجائے واراس طرح اسے اس مناہدہ جاؤ کی عادت تنہ بنالینا کہ بیٹ ہماری طبیعت ناید ہی بن جائے اور اس طرح اسے اصل مقصود سے بی بازرہ جاؤ ۔… (واللہ اعلم بالصواب)

#### تيرهوال باب

## متاخرين صوفيا كرام كالمخضر تذكره

مختلف شہروں میں موجود تمام صوفیاء کرام کے حالات اگر بیان کروں تو کتاب بہت طویل ہوجائے گا۔ بہت طویل ہوجائے گا۔ بہت طویل ہوجائے گا درا گرسب کونظر انداز کر دوں تو کتاب کا مقصد فوت ہوجائے گا۔ اس لئے میں اپنے عہد کے ان صوفیاء اور مشاک کے مختصر حالات بیان کرتا ہوں جوار باب معانی ہیں اور اہل رسوم کی بجائے صرف اسرار ربانی سے واقف حضرات کا تذکرہ کرتا ہوں باکھ اگر انلہ تعالیٰ کی مشیت ہوتو اپنی مراد کے حصول سے زیادہ قریب ہوجاؤں چنا نچہ دہ یہ حضرات ہیں!

## متاخرين صوفياءابل شام وعراق

(۱) حفرت شیخ زکی بن العلاً اپ دور کے بزرگ مشائخ اور ساوات میں سے تھے میں نے آپ کو مجت کے شعلوں یں سے ایک شعلہ جوالد کی مانند پایا۔ آپ کی براہین اور کرامات بڑی ظاہر ہیں ۔ (۲) حفرت شیخ بزرگوار ابوجعفر محمد بن المصباح العید لانی صوفیاء کے رئیس حضرات میں سے تھے آپ حطارف کی تحقیق میں کامل مہارت کے مالک تھے اور زبان بڑی بی خوب پائی تھی۔ آپ حضرت حسین بن منصور حلائے کے ساتھ بڑی عقیدت اور میلان طبع رکھتے تھے۔ میں نے آپ کی بعض تصانیف خود آپ بی سے بڑھی ہیں۔ ۔ میں نے آپ کی بعض تصانیف خود آپ بی سے بڑھی ہیں۔ ۔ میں اسے آپ کی بعض تصانیف خود آپ بی سے بڑھی ہیں۔ ۔ میں سے آپ کی بعض تصانیف خود آپ بی سے بڑھی ہیں۔ ۔ میں اسے میں سے کام واور بڑے نیک حال بزرگ ہیں۔ میں سے کی بعض تصانیف خود آپ بی سے بڑھی ہیں۔ ۔ میں سے کام والے تھے۔ ۔ میں سے تھے ورویشوں کے گران اور ان کے ساتھ واجھا عقادر کھنے والے تھے۔

#### صوفياءابل فارس

(۱) حضرت شیخ الثیوخ ابوالحن بن سالبدنسوف میں بریفسیح اللمان اور مسئلہ تو حید میں بریفسیح اللمان اور مسئلہ تو حید میں برے بی واضح بیان کے مالک بزرگ تھے آپ کے کلمات برے مشہور ہیں ۔۔۔۔ (۲) حضرت شیخ مرشد ابواسحاق ابن شہر یارصوفیا میں صاحب حشمت شے اور انظامی امور کا بورا ملکہ رکھتے تھے ۔۔۔۔۔ (۳) حضرت شیخ طریقت ابوالحن علی بن بحران پررگ صوفیاء میں سے تھے (۴) حضرت شیخ ابواسلم ہردی وقت کے بندیدہ اور نیک حال بررگ تھے ۔۔۔۔ (۵) حضرت شیخ الوالئے آپ والدمحترم کے نیک خلف الرشید اور سے بررگ تھے ۔۔۔۔ (۱) اور حضرت ابواسحاق کی میں نے زیارت نہیں گی۔ میں سے شیخ الثیوخ حضرت ابواسحاق کی میں نے زیارت نہیں گی۔

#### قهستان آ ذربیجان اور طبر ستان کے صوفیاء

ا۔ شخ شفق فرح معروف باضی زنجائی آیک نیک سیرت اور پسندیدہ طریقت کے بزرگ تھے، (۲) شخ وندری اس گروہ کے بزرگوں میں سے ہیں اور آپ کے نیک کام بے شار ہیں۔ (۳) بادشاہ تا براہ تی کے تیز رفتار صوفی ہیں۔ (۴) شخ ابوعبداللہ جنیدی ۔ نرم دل اور قابل احرّ ام بزرگ ہیں۔ (۵) شخ ابوطا ہر مکشوف اس دور کے بڑے بزرگوں میں دل اور قابل احرّ ام بزرگ ہیں۔ (۵) شخ ابوطا ہر مکشوف اس دور کے بڑے بزرگوں میں سے ہیں ۔ (۱) خواجہ حسن سمنانی محبت اللی میں گرفتار اور خوش نصیبی کے امید وارضوفی ہیں۔ (۷) شخ سہلکی صوفی حضرات کے بڑے درولیش ہیں۔ (۸) احمد پسر شخ خرقانی ہیں۔ (۵) احمد پسر شخ خرقانی اپنے والد بزرگوار کے اجھے جانشین ہیں۔ (۹) اور ادیب کمندی اس دور کے سادات میں سے ہیں۔

#### اہل کر مان کے صوفیاء

(۱) حصرت خواج علی بن الحسین السیر کانی آب این دور کے سیاح ہوئے ہیں اور آپ نے بڑے دور کے سیاح ہوئے ہیں اور آپ کے صاحبز ادے تکیم بھی ایک مردیگا نہ تھے۔ (۲) شیخ محمد بن سلمداینے وقت کے بزرگوں میں سے ہیں ۔۔۔۔۔اس کے علاوہ بھی اللہ تعالیٰ کے اور اللہ تعالیٰ کے اور نوجوان دنو خیز امید وارتصوف بھی ہیں۔

#### اہل خراسان کے صوفیاء متاخرین

خراسان کہ جہاں آج حق تعالی کی رحموں اور توجہ کا سامیہ ہے بزرگوں میں سے (۱) کینخ مجتمد ابوالعباس وامغانی میں آپ کی زندگی بڑی اچھی اور وقت بڑا ہی پیندیدہ گزرا ہے۔(۲) خولجہ لاوجعفر محمد بن علی الجوینی اس طا مُف صوفیاء کے تحقیقین اور بزرگوں میں سے ایک ہیں۔ (۳) خواجہ ابوجعفر تر ثیزی اینے دور کے یکنا دیے مثال لوگوں میں سے تھے۔ (٣) خواجہ محمود نیشا پوری آینے دور کے پیشوا اور بڑی اچھی زبان کے مالک تھے۔ (۵) شخ محم معثوق \_ بری اچھی زندگی اور اچھے وقت کے مالک تھے۔ آپ عشق الٰہی کی چنگاری تھے اور بڑے نیک باطن اور خوش سیرت بزرگ تھے۔ (۲) خواجہ رشید مظفر پسر شیخ ابوسعید راہ تصوف کے امید دارانی قوم کے مقتداءا درصوفیاء کے دلوں کا قبلہ تھے .....(۷) خواجہ شخ احمد جمادی سرحسی اینے وقت کے مردمیدان تھے اور ایک عرصہ تک میرے رفیق بھی رہے میں۔ میں نے آپ کے بہت سے عجیب کام خود دیکھے ہیں اور آپ واقعی صوفیاء میں سے ایک مرد مجاہد تھے (۸) شخ احمر تھار سم فقدی مرو میں مقیم تھے۔ اور اپنے دور کے سلطان الصوفياء تھے۔(9) اور شخ ابوالحس على بن على الاسوداين والد بزرگوار كے سيح خليفدادراين معاملات میں صدقہ فراست اور بلند ہمتی میں بے مثال بزرگ تھے میں نے خراسان میں تین موصوفی بزرگ دیکھے ہیں جن میں سے ہرایک تصوف میں ایک مشرب رکھتا تھا کہ ان میں سے ہرایک تمام دنیا کیلئے کافی تھا اور بیسب اس لئے ہے کہ محبت خدادندی کا آفتاب اور طریقت کا قابل خراسان میں طلوع ہوا تھا لیکن میں ان سب حضرات کا شار کروں تو کتاب بہت طویل ہوجائے گی۔

## صوفياءابل ماوراالنهر

(۱) خواجه امام البوجعفر محمد بن الحسين الحريّ خواص وعوام ميں بڑے مقبول تھے۔
آپ كلام حق سننے والے اور حق تعالى كى محبت ميں گرفقار صوفی تھے۔ آپ بڑى بلند ہمت اور مضبوط البحھ حالات كے مالك تھے ۔ (۲) خواجہ فقہ یہ البومحمہ پالفرى البحھ حالات اور مضبوط معاملات كے ساتھ ساتھ اپنے اصحاب ميں بڑے ہى صاحب عظمت تھے۔۔۔۔۔ (۳) حضرت احمد ابلاقی اپنے وفت كے شخ اور زمانے كے بزرگ تھے آپ د نيوى رسوم و عادات كے تارك تھے ۔۔۔۔ (۳) حضرت خواجہ عارف اپنے وفت كے يكم موتى اور زمانہ كے بنظير كے تارك تھے۔۔۔۔۔ (۵) اور حضرت على بن الى اسحاتی اپنے زمانہ كے بزرگ اور مرد ذى وقار انسان تھے۔۔۔۔۔ (۵) اور حضرت على بن الى اسحاتی اپنے زمانہ كے بزرگ اور مرد ذى وقار تھے اور آپ كى كلام بڑى اثر انگیز تھی۔ یہاسماگراى ان بزرگوں كے تھے جنہیں میں نے خود تھے اور آپ كى كلام بڑى اثر انگیز تھی۔ یہاسماگراى ان بزرگوں کے تھے جنہیں میں بزرگ اہل حقیق میں ہے ہوئے ہیں۔

## اہل غزنی کے صوفیاء

(۱) حفرت ابوالفضل بن الدسدى معرفت كے شخ اور بزرگ پير تھے آپ كى براھين ظاہراوركرامات بڑى روش بيں آپ محبت خداوندى كى آگ كے ايك شعله تھے ادر آپ كے معاملات بالكل گمنام بيں۔ (۲) حضرت اساعيل اشاشی علائق و نياہے مجر داور

کنارہ کش بزرگ تھے۔آپ ایک صاحب حشمت پیر تھے اور آپ نے ملازمت کا راستہ اختیار کیا تھا۔ (٣) شخ سالارطبری علاتصوف میں ہے ہیں اور بزی اچھی سیرت کے مالک ہیں۔(۴) حضرت ابوعبداللہ محمد بن انحکیم المعروف بمرید آپ اسرارتصوف کےمعدن اور راہ حق کے تیز گام بزرگ تھے آپ بارگاہ البی کے دیوانوں میں سے تھے اور اپنے دوریس اسی فن کے بے مثل ولا ٹانی صوفی تھ آ ب کے معاملات لوگوں پر پوشیدہ ہی رہے آ ب کی براہین بڑی واضح اورنشانیاں بڑی طاہر ہیں اور دیدار کے مقابلہ میں آپ کی صحبت کا معاملہ بہت بہتر ہے(۵) حضرت سعید بن ابی سعید ذی احتر ام شخ اور سب سے زیادہ مقدم بزرگ ہیں۔ آپ حضرت پغیر علی کے احادیث کے حافظ تھے آپ نے بڑی اچھی عمر پائی اور بہت سے مشائخ کی زیارت کی ، آپ بڑے قوی الحال اور باخبر صوفی تھے لیکن آپ نے معاملات لوگوں ہے پیشیدہ رکھے اور اپنے معانی کسی کونہیں دکھائے .....(۲) حضرت ابو العلاعبدالرحيم بن احمد اسعدي بزے بزرگوارسر داراؤر صاحب عزت و وقارصوفی تھے آپ اپی قوم کے عزیز اور وقت کے سردار تھے میرادل آپ سے براخوش ہے آپ برے مہذب حالات اور نیک معاملات کے مالک تصاورعلم کے جملہ فنون سے بخو بی واقف تھ (۷) اورشخ کیا روزگارسورة بن محدین الجرویزی - ابل طریقت کے ساتھ بوری شفقت رکھتے تھے اور آپ کے نزدیک ہرایک کی ایک عزت تھی۔ آپ نے مشائخ کی زیارت کی تھی۔ عوام وعلما شہر کی خوش اعتقادی کے پیش نظر میں بھی بڑی امیدر کھتا ہوں کہ آپ کے بعدایسے لوگ پیدا ہوں گے کہ ہمارا اعتقاد ان ہے وابستہ ہوگا۔ اور پیر پراگندہ حال لوگوں کا گروہ جواب اس شہر میں راہ یا چکا ہے اور طریق تصوف کونتیج کردیا ہے وہ اس شہر سے مث جائے گا اور پیشبر پھرایک دفعہ اولیاءاور بزرگوں کی قیام گاہ قرار پائے گا .....اب ہم ان فرقوں کے مذاہب كافرق بيان كريں گے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

#### چود هواں باب

# ندا هب صوفياء مين مختلف فرقون كاباجمي فرق

اس ہے قبل حصرت ابوالحن نوریؓ کے تذکرہ میں میں نے بیان کیا تھا کہ صوفیاء کے بارہ گروہ ہیں۔ان میں سے دوگروہ مردود اور دس گروہ مقبول ہیں اور ان دس گروہوں میں سے ہرگروہ کامعاملہ اور طریق مجاہدات میں نیک اور درست ہے اور مشاہدات میں بھی آ داب بڑے ہی عمدہ ہیں اور بیلوگ تصوف کے معاملات ،مجاہدات اور ریا ضات میں مختلف ہونے کے باوجود شریعت کے اصول و فروع اور توحید میں بالکل باہم موافق ہیں۔حضرت ابويزيد فرمايا بكر احتلاف العلماء رحمة الافي تجريد التوحيد " (مسئلة وحيدخالص كےعلاوہ علماء كااختلاف رحمت ہے)اوراس كلمہ كےموافق ايك حديث یا ک بھی مشہور ہے۔ غرضیکہ تصوف کی حقیقت ان مشائخ کے درمیان حقیقی معنی میں متفق علیہ ہے اور مجازی ورحمی لحاظ سے اس میں اختلاف ہے۔ پس میں اختصار واعجاز کے ساتھ ان کے کلام کوتضوف کے بیان میں تقیم کرتا ہوں اور اصل فدہب میں ہر ایک کیلئے مقام عزت متعين كرتا ہوں تا كەطالبان حق كواس كاعلم حاصل ہوعلاء كيليئے ہتھيار مريدوں كيليج اصلاح، اہل محبت کیلئے کامیابی اہل مروت و ذی عقل لوگوں کیلئے تنبیبہ اور میرے لیے دونوں جہان میں یہ چیز باعث ثواب ہو۔( وہاللہ التو فیق )

#### فرقه محاسبيه

محاسبی فرقے کے لوگ حفرت ابوعبداللہ حارث بن اسد المحاسبیؒ کی طرف منسوب بیں۔ جوتمام اہل زمانہ کے نزدیک مقبول النفس اور مقتول النفس بزرگ تھے۔ اصول وفروغ اور حقائق کے بڑے زبردست عالم تصاور آپ کا کلام معاملات ظاہری و باطنی کی صحت کے ساتھ خالص تو حید کے بیان میں تھا۔ اور آپ کا عجیب ند ہب یہ تھا کہ آپ رضا کو طریقت کے مقامات میں شار کرتے تھے اور کہتے تھے کہ بیاحوال میں سے ایک حالت ہے۔ اس اختلاف کی ابتدا تو انہوں نے ہی کی تھی لیکن اب اہل خراسان نے اس قول کو لیا ہے اس کے برعس عراقی حضرات کہتے ہیں کہ رضا بھی مقامات میں سے ایک مقام ہے اور بیتو کل کی انہاء ہے اور اس قوم میں آج تک بیا ختلاف موجود ہے۔ اب ہم انشاء اللہ اس قول کو بیان کرتے ہیں۔

#### رضا کی حقیقت

ان نداہب کی تغصیل بیان کرنے سے پہلے ہم رضا کی حقیقت کو ٹابت ادراس کی اقسام کو بیان کریں گے اور اس کے بعد حال ومقام کی حقیقت اور ان کا فرق واضح کریں گے جاننا چاہئے کہ رضا کی حقیقت کتاب وسنت سے ٹابت ہے اور امت کا اس پر اتفاق ہے جیسا کہ ارشاو باری تعالی ہے کہ

الله تعالی ان سے راضی ہوااوروہ اس سے راضی ہوئے۔

نیز فرمان الهی ہے کہ

رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوُا عَنْه

لَقَدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُومِنِيُنَ إِذْيُبَا يِعُونَكَ تَحْبَ الشَّجَرَةِ.

تحقیقی اللہ تعالی مونین سے راضی ہوا جب وہ آپ پغیم علیقہ سے درخت کے بنچے بیعت کرر ہے تھے۔

اس آ دمی نے ایمان کا مزہ چکھ لیا جو اللہ تعالیٰ کے رب ہونے پر راضی ہوا۔ اوریَغِبرِاللَّهِ کاارشاد ہے۔ ذَاق طَعُمَ اُلایُمَانَ مَنُ رَضِیَ بِاللَّه زَبَّا۔ رضاكى اقسام

رضا دوطرح کی ہوتی ہے۔ ایک اللہ تعالیٰ کا بندے سے راضی ہوتا اور دوسری بندے کا اللہ تعالی ہے راضی ہونا۔ حق تعالیٰ کی رضا کی حقیقت سے کہ حق تعالیٰ بندے ۔ کیلئے ٹواب نعمت اور کرامت عطا کرنے کا ارادہ فر مالیں اور بندے کی رضا کی حقیقت ہیہ ب كدبندهاس كے احكام بر ثابت قدم ر ب اوراس كے برفر مان كے سامنے اپناس تعليم كم كر وے۔ پس حق تعالی کی رضا بندے کی رضا پر مقدم ہوتی نے کیونکہ جب تک حق تعالی بندے کوتو فیل نہ بخشیں وہ نہ تو اس کے تھم کی تھیل کر سکتا ہے اور نہ ہی اس کے فرمان بر ثابت قدم روسكا ہے۔اس ليے كدرضابنده رضا اللي كے ساتھ وابسة ہاوراس كا قيام اس كى ذات کے ساتھ ہے،خلاصہ کلام بندہ کی رضایہ ہے کہ اس کا دل قضائے الہی کی دونوں طرفول بعنى قضائے منع اور قضائے عطا پر بکساں طور پر مطمئن رہے اوراس کا باطن جمالی اور جلالی دونوں طرح کے احوال کا نظارہ کرنے پرمتنقیم رہے۔ چنانچہ قضائے الٰہی اگر کسی چیز کے نہ دینے پرکھبر جائے یااس کے عطا کرنے پرسبقت کرے تو رضائے بندہ کے نز دیک دونوں حالتیں برابر ہوں اوراگر ہیبت وجلال خداوندی کی آگ ہے جل جائے یا اس کے جمال اورنو رلطف ہے روثن ہو جائے تو ہی جلنا اور روثن ہونا اس کے دل کے نز دیک برابر ہو کیونکہ وہ حق تعالیٰ کامشاہرہ کرنے والا ہے۔لہذااس کی ذات سے جو پچھے بھی مشاہدہ میں آئے بندہ کیلئے بہتر ہی ہے،جیسا کہ امیر المونین حضرت حسن بن حضرت علی کرم اللہ وجہہ ے لوگوں نے حضرت ابوذ رغفاری کے اس قول کے متعلق یو حیصا کہ میرے لیے نقر ، دولت مندی سے اور ٱلْفَقُدُ أَحَبِ إِلَى مِنَ الْغِنَاءِ وَ ` السَّفُهُ اَحَبُّ إِلَىِّ مِنَ الصِّحَّةِ بیاری صحت سے زیادہ ببند میدہ ہے۔ توحفرت حسنٌ نے فرمایا۔ الله تعالی حضرت ابودر تررم کرے تاہم میں توبیہ ہتا ہوں کہ جوآ دمی اپنے بارے میں الله تعالیٰ کی پند کردہ چیز کے حسن پر آگاہ ہو جائے وہ الله تعالیٰ کی اپنے لیے اختیار کردہ چیز کے علاوہ کسی چیز کی آرز فیمیں کرتا۔

لِاَنَّ السرِّضَا لِلاَحُسزَان نَباِفِيَة" وَ

اور بندہ جب حق تعالی کے اختیار کو دیکھ کراپی پنداور اختیار سے اعراض کرتا ہے وہ ہرقتم کے خم واندوہ سے نجات پالیتا ہے اور یہ چیز حق تعالی سے دوری کی حالت میں نصیب نہیں ہوتی کیونکہ اس کیلئے تو حضور حق ضروری ہے۔ '

کیونکہ قضائے الی پررضاغموں کودور کرنے والی اور غفلت کیلئے علاج شافی ہے۔

لِلْعَفُلَةِ مَعَالِجَة "شَافِيَة" والى اور خفلت كيلئے علاج شافي ہے۔

یعنی حق تعالی کے فیصلوں پر رضا انسان کوغموں سے دور کرتی ہے پنج خفلت سے چھڑاتی غیر خدا كا خیال دل سے دور كرتی اور مشقتوں كی قید ہے آ زاد كرتی ہے۔ كيونكہ رضا كی صفت رہائی دلانا ہے۔ ليكن رضا كی اصل حقیقت ہے ہے كہ بندہ ہے جان لے كہ كى چیز كا ملنا یا خدمانا الله عزوج ل كے علم اور ارادہ كے مطابق ہوتا ہے اور بیا عقادر كھے كہ ہر طرح كے احوال میں الله عزوج ل كے علم اور ارادہ كے مطابق ہوتا ہے اور بیا عقادر كھے كہ ہر طرح كے احوال میں

الله تعالی اس کود کھتے ہیں۔

ارباب رضا کی قسمیں
اوراس طرح کااعتقادر کھنے والے حضرات چار طرح کے ہیں۔
ا۔ وہ گردہ جود نیا کی نعتوں پر راضی رہتا ہے۔
۲۔ وہ گروہ جود نیا کی آزمائٹوں ادر مصائب وآلام پر راضی رہتا ہے۔
۳۔ وہ گروہ جواللہ تعالی کی ذات اورائ سے محبت پر راضی رہتا ہے۔
۲۔ اور وہ گروہ جومعرفت تی تعالی پر راضی رہتا ہے۔

یس جو خص عطا کرنے والے کو پیش نظر رکھتے ہوئے عطا کودیکھتا ہے وہ اس عطا كوصدق دل سے قبول كرتا ہے اور جب صدق دل سے قبول كر ليتا ہے تو ہرتسم كى كلفت اور مشقت اس سے دور ہو جاتی ہے اور جوآ دمی عطا کو پیش نظر رکھ کر عطا کرنے والے کو دیکھتا ہے وہ عطامیں الجھ کر رہا جاتا ہے اور رضا کے رائے پر تکلف کے ساتھ چلتا ہے۔ جب کہ تكلف مين تمام رخج اورمشقتين موجود بين ،اورمعرفت حقيقت كي صورت اس ونت اختيار کرتی ہے جب بندہ معرفت کے حق میں مکاشف ہو جائے کیکن اگرمعرفت ہی اس کیلئے مشاہرہ حق میں حجاب اور رکاوٹ بن جائے تُو وہ معرفت ناشناسائی وہ تھیجت عذاب اور وہ عطا در حقیقت پر دہ ہو جاتی ہے اور باتی جو آ دمی حق تعالیٰ ہے دنیا پر ہی راضی ہو جائے وہ ہلاکت اور نقصان میں رہتا ہے کیونکہ وہ رضا اس کیلئے آتش دوزخ کا سبب بن جاتی ہے کیونکہ تمام کی تمام دنیا بھی اس لائق نہیں کہ اس ہے دل لگایا جائے یا ذرہ برابر بھی اس کے عم کا بوجھ دل پر ڈالا جائے اور نعت تو ای وقت نعت ہوتی ہے جب وہ انعام کرنے والے کی طرف رہنمائی کر لیکن اگروہ منعم ہے حجاب بن جائے تو پھروہ نعمت مصیبت ہوتی ہے اور جو محض آنر مائش پرحق تعالیٰ ہے راضی رہتا ہے وہ وہ چخص ہے جو بلا میں بھی بلا جیجنے والے کی طرف دیکھے اور اس بلاکی مشقت کو بلا بھیخے والے کے مشاہدہ سے برداشت کرے کیونکہ دوست کے مشاہدہ کی صورت میں بلاکی مشقت ،مشقت ہی نہیں رہتی اور رہاباتی وہ لوگ جو حق تعالیٰ کی طرف ہے برگزیدگی اور اس کی محبت پر راضی رہتے ہیں وہ حق تعالیٰ کے ایسے عاشق ہیں کررضااور ناراضگی میں ان کا وجودعارضی ہوتا ہےان کا دل حق تعالیٰ کی محبت کے علاوہ کسی کی منزل نہیں ہوتا اور اس کے اسرار کا خیمہ محبت الٰہی کے گلستان کے بغیر کہیں نہیں ہوتا۔ یہ بارگاہ خداوندی کے وہ حاضر ہیں جو ماسوگ اللہ سے غائب ہیں۔ دہ فرشی ہیں جن کا تصور عرش پر ہےوہ جسم ہیں جن کی روح نورانی ہےاور وہ موحد ربانی ہیں کہ جن کا ول مخلوق سے جدا ہے بیلوگ تمام کا ئنات ہے اپنے باطن کو روک کر مکافات اور احوال کی جنجو میں گرفتار ہیں اور مجت البی میں کمربستہ ہوکراس کے لطف وکرم کے لیے سرایا انظار ہے بیٹھے ہیں۔انہی کے متعلق حق تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ

وہ اپنے نفوں کیلئے نیو نقصان اور نفع کے مالک بیں اور نہ ہی موت زندگی اور ودبارہ اٹھانے جانے کاان کے پاس کوئی اختیار ہے۔ ين- الكري كان المان المان المراديم كَايَــمُـلِـكُـوُنَ لِآلُـفُسِهِمْ صَـرًّاوًّلاَ نَــعُـعًـاوًّلاَ يَمُلِكُونَ مَوْتًا وَّكاحَيوٰةً وَلائْشُورًا

پس حق تعالی کے علاوہ کسی اور چیز کیلئے رضا نقصان ہے اور کسی چیز کے بغیر حق تعالی سے رضاء رضوان اللی کا ذریعہ ہے کیونکہ اس کے علاوہ کسی چیز سے راضی ہونا ہلا کت اور صرف حق تعالی پر راضی ہوجانا ہوی سعادت ہے اور اسی میں عافیت ہے رسول اللہ علیہ لیے استعالیہ کے ارشاد فریایا کہ

جوآ دى الدّرتعالى پراوراس كفيصلوں پرراضى نبيں موتاده ائن دل كواسباب كى تلاش ميں مشغول اور است بدن كو صيبتوں ميں بتا اكر يتا ہے۔ مَـنُ لَّـمُ يَرُضَ بِاللَّهِ وَبِقَصَائِهِ شَغَلَ قَلُبُه' وَتَعَبُ بَدَنُه'

والثداعكم بالصواب

فصل

# مشائخ کے اقوال

آ فارمین آتا ہے کہ حضرت موی علیدالسلام فے دعاکی

اے اللہ! ایساعمل بنا جسے میں سرانجام ووں تو تو مجھ سے راضی ہوجا۔

اَلِـلَّهُمَّ دُلَّنِیُ عَلیٰ عَمَلٍ اِذَا عَمِلُتُ رَضِیُتَ عَنِّی

الله تعالى نے جواب میں ارشاد فرمایا:

إنَّكَ لَاتُطِيُقُ ذَلِكَ يَامُوْسَى

اميموي تجمه بين اس چيزي طاقت موجود نبيل.

پس حضرت مویل سجدے میں گر کر عاجزی وزاری کرنے گئے واللہ تعالی نے ان کی طرف وی فرمائی کہ اے عمران کے بیٹے میری رضا،

فَخَرَّ مُوْسَى سَاجِدًا مُتَضَرِّعًا فَاَوُحَى اللَّهُ اِلَيْهِ يَابُنَ عِمْرَانَ اِنَّ رِضَائِی فِی رِضَاکَ بِقَضَائِی

میری قضایر تیرے امنی رہنے میں ہے۔

یعنی جب کوئی بندہ اللہ تعالی کے فیصلوں پر راضی رہتا ہے تو بیاس بات کی علامت ہے کہ اللہ تعالی اس بے راضی ہیں۔ حضرت بشرحائی نے ایک مرتبہ حضرت فضیل بن عیاض سے یو چھا کہ زمد کی فضیلت زیادہ ہے یارضا کی؟ حضرت فضیل نے فرمایا:

رضاز ہدسے افضل ہے کیونکہ تضاپر راضی رہنے والا اپنی اس منزل سے او پر کی آرز ذہیں رکھتا۔ بَلْ يُوْ لَاتِ يَهِي مَرْجِلَ هِيكِ الْكُوهُدِ لِاَنَّ اَلرَّاضِي لَايَتَمَنَّى فَوُقَ مَنْزِلِهُ \* الرَّاضِي لَايَتَمَنَّى فَوُقَ مَنْزِلِهُ \* \*

یعنی زہدگی منزل ہے او پر اور بھی منزل ہے جس کے لیے زاہد کے دل میں تمنا پیدا ہو۔ پس سب سے آخری منزل افضل ہے اس منزل سے جس کے بعد بھی منزلیں موجود ہیں اور یہ حکایت حضرت محاسی کے قول کی صحت پر دلیل ہے کہ رضا احوال میں سے ہے منازل میں سے نہیں اور بیتی تعالی کی عطا پر مخصر ہے اس کا حصول کسب و محنت سے نہیں ہوتا ۔۔۔۔۔ اور پیغیر علیق کے متعلق آتا ہے کہ اپنی و عالمیں کہا کرتے تھے کہ:

اے اللہ! میں قضا کے آجانے پر تیری

سئلك الرضا بعد القضاء

رضا کا تجھے ہے سوال کرتا ہوں۔

لیتن مجھے وہ صفت عطا کر کہ جب تیری طرف سے قضامیر سے مقدر ہوتو مجھ کواس پر راضی پائے۔اس سے یہ بات بھی درست ہوگئ کہ قضا کے وردوسے پہلے رضا درست نہیں کیونکہ قصا کے وار د ہونے سے پہلے رضا کا ارادہ تو ہوتا ہے لیکن عزم رضاعین رضانہیں ہو سکتا۔حضرت ابوالعباس بن عطافر ہاتے ہیں کہ: رضابینام ہےدل کےاللہ تعالی کی طرف ے بندے کیلئے ازلی اختیار پرنگاہ رکھنے کا۔

الرضاء نبظر القلب إلى قديم اختيار الله للعبد

لینی اے جوبھی مصیبت پہنچے جان لے کہ میرے لیے اس مصیبت کاحق تعالی کی طرف سے ازلی ارادہ اور تھم موجود تھا اور اس پر بیقرار نہ ہو بلکہ اپنے دل میں خوشی محسوں کرے۔ اس ند ب والے حضرت حارث محاس فر ماتے ہیں کہ

احکام البی کے جاری ہونے پر دل کے مطمئن رہے کا نام رضا ہے۔

الرضاء سكون القلب تحت مجارى الاحكام

اوراس معاملے میں آپ کا ند ہب بڑا توی ہے کیونکہ سکون اور طمانیت قلب بندہ کے سب و محنت سے حاصل نہیں ہوتی بلکہ بداللہ تعالی کے عطیات میں سے ایک عطیہ ہے اور بداس بات یر دلیل ہے کہ رضااحوال میں سے ہمقامات میں سے نہیں .... کہتے ہیں کہ حضرت عتبة الغلامُ أيك مرتبه يورى رات نهوے اورضح تك يمى كمتے رہيں:

ان تبعيذبني فانالک محبّ وإن أگرة بحصناب ديهر بحل مِن تحصيحت كتابول

حالٍ كرهته نه وَمَا

اوراً کر مجھ پر حم کرے چھر بھی میں تیرانحت ہی ہول۔

جس حال بھی رکھا میں نے نالیندنہیں کیااور

ترحمني فانالَکَ محبّ" لیعنی عذاب کی تکلیف اورنعت کی لذت دونوں جسم پر ہوتی ہیں جب کہ دوتی کی بیقراری دل میں ہوتی ہےلہذاجسم کی تکلیفیں، دل کی محبت پراٹر انداز نہیں ہوسکتیں، پیجمی حضرت محاسِیٌ کے قول کی تائد بی ہے کدرضا محبت کا نتیجہ ہوتی ہے کہ مجبوب کے ہرفعل برمحب راضی رہے، اگر محبوب اس کوعذاب میں رکھے تو بھی دوستی کی دجہ سے حجاب میں نہیں ہوتا بلکہ خوش ہوتا ہےاورا گرمجبوب اس کونعت میں رکھے تو بھی دوئی سے حجاب میں نہیں ہوتا اور حق تعالیٰ کے اختیار کے مقابلہ میں اپنے اختیار کو چھے سمجھتا ہے ۔۔۔ حضرت ابوعثان حیری فرماتے ہیں کہ: منذا ربعين سنةً ما اقَامَنِيَ اللَّهُ في عاليس مال كرم مسالله تعالى في مجھ

#### اگراس حال ہے دوسرے حال میں تبدیل

#### نَقَلَنِي إِيْ غيرِهٖ فسخطته'

كيانوميس في برانبيس منايا\_

بیددوام رضا اور کمال محبت کی طرف اشارہ ہے ۔۔۔۔۔ حکایات میں ایک حکایت مشہور ہے کہ
ایک درویش دریائے د جلہ میں گر پڑا جب کہ وہ تیرنا بھی نہیں جانتا تھا۔ کنار ہے ہے ایک
آ دمی نے کہا کہ تم چا ہے ہو کہ میں سب کوآ گاہ کروں تا کہ وہ تہہیں باہر نکال لیس؟ درویش
نے کہا' جہیں' بھراس نے پوچھا کیا تم بیچا ہے ہو کہ غرق ہوجاؤ؟ درویش نے کہا نہیں اس
نے پوچھا پھرتم کیا چا ہے ہو؟ درویش نے کہا میں وہی چا بتا ہوں جوش تعالیٰ میرے لیے
چا ہے ہیں۔۔۔۔۔اور رضا کے بیان میں مشاکُے کے اقوال بہت ہیں۔ گوعبارت میں اختلاف
چا ہے ہیں۔۔۔۔اور طوالت کو
ہا تم اس کا قاعدہ انہی دوباتوں پر مشتمل ہے جو میں نے بیان کردی ہیں۔ اور طوالت کو
ترک کر کے انہی پر اکتفا کرتا ہوں۔ البتہ میں چا بتا ہوں کہ یہاں حال اور مقام کے
درمیان فرق بیان کروں اور ان کی حدود کو واضح کردوں تا کہ تجھ پر اور دوسر ہے پڑھے والوں
پر اس معنی کو بھنا آ سمان ہوجائے۔۔

# حال اورمقام کے درمیان فرق

جان لو کہ بید دونوں لفظ گروہ صوفیاء کے درمیان مستعمل ہیں ان کی عبارت میں جاری اور ان کے علوم میں بکثر ت موجود ہیں ۔ ان کے اثبات اور توضیح کیلئے اس مقام پر شخبائش نہتی لیکن چونکہ علم تصوف کے طالب علموں کیلئے ان کے بغیر چارہ نہیں اس لیے اس مقام پر ہم ان کو بیان کررہے ہیں۔ وباللہ التو فیق والعظم تہ والعون۔

## مقام کی شخفیق جان لوکہ''مقام''میم کے پیش کے ساتھ بندہ کے کھڑا ہونے اور میم کے زبر کے

ساتھ کھڑا ہونے کی جگہ کو کہتے ہیں، لیکن دراصل یہ تفصیل اور معنی ہواور غلط ہیں کیونکہ عربی لفت میں مقام میم کی چیش کے ساتھ قائم ہونے اور قائم ہونے کی جگہ کو اور مقام میم کی زبر کے ساتھ قیام کرنے اور قیام کرنے کی جگہ کو کہتے ہیں لیکن تصوف ہیں مقام بندے کے راہ حق میں قیام کرنے اس کے حقوق اوا کرنے اور اس کے اس مقام کی رعایت کمح ظ رکھنے کو کہتے ہیں تا کہ جس طرح بھی ہو سے اس مقام کا کمال حاصل کرے اور جب تک حق تعالی اس مقام سے نہ گزاریں بندہ خوز ہیں گزرسکتا چنانچے مقامات تصوف میں سے پہلا مقام تو بہ اس مقام سے نہ گزاریں بندہ خوز ہیں گزرسکتا چنانچے مقامات تصوف میں سے پہلا مقام تو بہ کی ذات پر مجروسہ ) ہے اس طرح دوسرے مقامات تصوف کا درجہ آتا ہے کسی کیلئے یہ درست نہیں کہ تو ہہ کے بغیرانا بت کا دعوی کرے ، انا بت کے بغیر زبد کا اور زبد کے بغیر تو کل کا درست نہیں اور خدائے عزوجل نے ہمیں جرئیل کے متعلق یہ چیز دی کہ دعوی نے کہا:

ادرہم میں ساک کیلے ایک معین مقام سے۔

وَمَامِنًا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مُعَلُّومٌ "

## تتحقيق حال

اورحال اس کیفیت کو کہتے ہیں جوحق تعالیٰ کی طرف سے صوفی کے دل پر طاری ہو جائے تواپنے اختیار سے اس کو دور نہیں کر سکتے اور جب وہ ختم ہوجائے تواپنی کوشش سے اسے حاصل نہیں کر سکتے ، پس مقام تو طالب کے رائے ، کل مجاہدہ میں اس کی قیام گاہ اور اس کی محنت کے مطابق بارگاہ اللی میں اس کے در ہے سے عبارت ہے ، اور حال ، بندہ کے جاہدات میں مصروف ہوئے بغیر اللہ تعالیٰ کے فضل ولطف کے طاری ہونے سے عبارت ہے ۔ اس لیے کہ مقام اعمال میں سے ایک مظام میں انسانی محنت اور اکتماب کا دخل ہے جب کہ حال افضال میں سے ایک فضل گویا کہ مقام میں انسانی محنت اور اکتماب کا دخل

> الاحوال كما لسروق فمان بقيت فحديث النفس

احوال تو بحلیوں کی مانند ہوتے ہیں کہ نظر آتے ہیں اور جیب جاتے ہیں وہ آگر باقی رہ جائیں تو نفس کی بات ہوتی ہے۔

احوال اینے ماموں کی طرح ہوتے ہیں کہ

یعنی اگرانہیں دوام حاصل ہوتو وہ حال نہیں ہوتے ملکنفس کی بات اور طبیعت کی

ہوں ہوتی ہے...اورایک گروہ کا کہنا ہے کہ

الاحوال كَاسِمِهَا يعنى أَنَّهَاكُمَا تَحلُّ في القلب تزول

جس طرح دل میں واقع ہوتے ہیں ای طرح زائل ہوتے ہیں۔

یعنی ایک حالت میں حال ول میں طاری ہوتا ہے اور دوسری حالت میں اس ہے

زائل ہوجاتا ہے اور جو پچھ باقی رہ جاتا ہے وہ صفت بن جاتی ہے اور صفت کا قیام موصوف کے ساتھ ہوتا ہے اور موصوف کواپنی صفت سے زیادہ کامل ہونا چاہئے جب کہ بیسب کچھ محال ہے .... حال اور مقام کے در میان پیفرق میں نے یہاں اس لیے بیان کر دیا ہے تاکہ صوفیا کی عبارات میں اوراس کتاب میں جہاں کہیں حال اور مقام کی اصطلاح کودیکھو، بمجھانو کہ اس جگہ کیا چیز مراد ہے ۔۔۔۔ تاہم یہ جان لو کہ رضا مقامات تصوف کی انتہا اور احوال کی ابتدا ہے اور بیروہ جگہ ہے کہ جس کی ایک جانب کسب اور اجتہادیں ہے اور دوسری جانب محبت اور غلبہ شوق میں ۔ اور اس ہے اوپر اور کوئی مقام نہیں ہے اور اس حالت میں آ کر مجاہدات کاسلسلہ ختم ہوجاتا ہے۔ پس اس کی ابتداا کشاب بندہ سے ہوتی ہےاورانتہا فضل و عطا خداوندی پر ہوتی ہے یہاں پر بیاحمال بھی موجود ہے کہ صوفی وسالک جب رضا کی ابتدا میں خودا بی طرف و کھتا ہے تو کہتا ہے کہ بیہ مقام ہے اور جب اس کی انتہا میں حق تعالی کے نضل وانعام کی طرف دیکھتا ہے تو کہتا ہے کہ حال ہے۔تصوف کے اصول مین حضرت محاسی کا ند ہب یہی ہے جو بیان ہو چکا البتہ معاملات طریقت میں انہوں نے باقی صوفیا ے کوئی اختلاف نہیں کیا تا ہم وہ اپنے مریدوں کوان عبارات اور معاملات مے منع فرمایا کرتے تھے جن میں خطا کا وہم وموجود ہوتا گوان کی اصل درست ہی کیوں نہ ہو۔ چنانچہ ایک دن آ ب کے مریدابو حز و بغدادی آ ب کے یاس آئے جوساع سنے والے اور صاحب حال مرد تھے۔حضرت محامج ی نے ایک شاہ مرغ رکھا ہوا تھا جو با مگ دیتا تھا اس نے اس وقت با تک دی تو ابوحمزه نے نعرہ بلند کیا۔حضرت حارث محاسیؒ نے اٹھ کراس کو پکڑلیا اور کہا تو کافر ہوگیا ہے اوراس کوذئ کردینے کاارادہ کرلیا۔ مریدول نے پاؤل پر گرکر آپ کواس ے جدا کردیا تاہم آپ نے ابوتمزہ سے کہا۔

ا\_عمردوددوبارهاسلام لا\_

اَسُلِمُ يَا مَطُرُود

مريدول نے عرض كى الے شيخ إلى مسب تو اس كوخواص اولياءاور موحدين ميں سے مجھتے ہيں

شخ کواس کے بارے میں بیتر دد کیسے بیدا ہوا! آپ نے فر مایا مجھےاس کے اسلام کے متعلق کوئی تر د ذہیں بلکہ میں اس میں خوبی سے سوا پھے نہیں دیکھا اور اس کے باطن کو بھی تو حید میں متغرق یا تا ہوں کین اس نے ایسا کام کیوں کیا جوحلولیوں ( حلولی ایک گروہ جس کاعقیدہ ہے کہ خداا بی مخلوق میں حلول کرتا ہے ) سے مشابہ وتے تا کدان کے مقالات میں ہے کسی چیز کا اس کے معاملات میں دخل ہو کہ ایک مرغ جوعقل نہیں رکھتا اس نے تو اپنی عادت اور خواہش کے مطابق بانگ دی ہے کین اس کی آ واز سے اس کوساع کی کیفیت کیوں واقع ہو گئی حالانکه حق جل وعزی کی ذات قابل تقسیم نہیں که اس کا پچھ حصه اس مرغ میں حلول کر گیا ہواور صونی اس کی آواز پر وجد میں آجائے۔اور حق تعالیٰ کے دوستوں کواس کے کلام کے بغیر آ رام ادراس کےاسلام کے بغیر وقت اور حال نصیب نہیں ہوتا اور حق تعالیٰ اشیاء میں نہ تو حلول ومزول فرماتے ہیں اور نہ ہی ذات قدیم کا حادث اشیاء کے ساتھ اتحاد اور امتزاج درست ہوسکتا ہے۔ جب ابوحزہ نے اس وقت شخ کی طرف دیکھا تو فوراً یکارا مھے کہاہے ین اگر چه میں اصل میں صحیح تھا تا ہم چونکہ میرانعل اس وقت ایک گمراہ قوم کے فعل کی مانند ہوگیا تھااس لیے میں توبرکرتا ہوں اوراس سے باز آتا ہوں .....اوراس معاملہ میں آپ کے بہت سے طریق ہیں میں نے تو مختصراً بیان کرویا ہے اور میطریق بڑا قابل تعریف ہے کہ سلامتی کی راہ میں محو ہوشیاری کوچھوڑ ہے بغیر کمال در ہے کی سلامتی حاصل ہو جاتی ہے۔ اور پنیمبر علیہ نے ارشاد فر مایا ہے کہ

من كان يومن بالله واليوم الاخو جوكوني الله براورة خرت كدن بريقين ركها ب فلايقفن مواقف التهم الاخو السجاع بياستدعا كرتا بول كه مجصا يسي بي عمل ك اور مين على بن عمان الجلافي بروقت الله تعالى سے بياستدعا كرتا بول كه مجصا يسے بي عمل ك توفق نصيب فرمائے كين بير بات زمانه كرى صوفيوں كى محبت مين نہيں مل سكتى كيونكه اگر تم مصيبت اور ديا كارى ميں ان كى موافقت نہيں كرو گے تو وہ تمہار حدثمن بن جائيں گے پس ہم جہالت سے اللہ تعالیٰ کی پناہ ما تکتے ہیں۔ (واللہ اعلم بالصواب)

## قصار لي فرقه

قصاری حفرات کی محبت حفرت الی صالح بن حدون بن احمد بن عمار القصار کے ساتھ ہے جو بڑے بزرگ علااور اس طریقت کے سرداروں میں سے تھے۔ آپ کا طریقہ ملامت کے اظہار اورنشر کا طریقه تھا اور معاملات طریقت کے تمام فنون میں آپ کا کلام برا بلندیا یہ ہے، آپ فرمایا کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ کاتمہارے بارے میں علم اس علم سے زیادہ اچھا اور نیک ہونا چاہئے جو تیرے متعلق مخلوق کو حاصل ہے، لیعنی تمہیں جا ہے کہ خلوت و تنہائی میں حق تعالی کے ساتھ تمہارا معاملہ مخلوق کے سامنے تمہارے معاطمے ہے زیادہ بہتر ہو..... کیونکہ حق تعالی سے تمہاراسب سے برا حجاب یہی ہے کہ تمہارادل غیرحق میں مشغول ہو۔ مخلوق کے ساتھ آپ کے معاملہ ملامت کے متعلق کتاب کے شروع میں احوال و حکایات کے ضمن میں بیان کر چکا ہوں لہذا یہاں طوالت کوترک کرکے اختصار کو اپنار ہا موں .....آ ب کی ناور حکایات میں سے ایک بیہ ہے کدایک دن میں نیشا بور کی نہر جرہ کے کنارے چلا جارہا تھا کہ میری ملاقات نوح نام کے ایک عمیار کے ساتھ ہوگئی جو جوانمردی میں براشہرت یافتہ رہااور نیٹا پور کے تمام عیار اور راہزن اس کے تالع فرمان تھے۔ میں نے اس کو دیکھا تو دریافت کیا کہ''اےنوح'' جوانمردی کیا چیز ہے؟ اس نے پوچھا میری جوانمروی پوچھتے ہویا اپنی جوانمردی! میں نے کہا دونوں کے متعلق بتا دیں۔ کہنے لگا میری جوانمردی توبیہ ہے کہ میں قباا تار کر گذری زیب تن کرلوں اور اس کے لواز مات اپنالوں تاکہ صوفی بن جاؤل اور پھرحق تعالی سے حیا کرتا ہوا معصیت سے پر ہیز کروں اور تیری جوانمردی میہ ہے کہتم گڈری اتار دوتا کہتم محلوق کیلئے اور مخلوق تمہارے لیے فتنہ کا باعث نہ ہنے۔ تا ہم میری جوانمر دی شریعت کی حفاظت کرنے اور تمہاری جوانمر دی باطن **میں** حقیقت کی حفاظت کانام ہوگا۔اور بینیاد بڑی ہی مضبوط ہے۔(والله اعلم بالصواب)

## طيفوري فرقه

میگردہ حضرت ابو بزید طیفور بن عیسیٰ بن سروشان البسطائ کے ساتھ محبت رکھتا
ہے جوصوفیا کے رؤ سااور بوئ بزرگوں میں سے تھے۔غلبہ شوق اور ستی آ ب کا طریق تھا۔
حق تعالیٰ کی محبت کا شوق اور اس میں ستی انسان کے اپنے اکتساب سے حاصل نہیں ہوتی اور جو چیز انسان کے اپنے دائر ہ افتیار سے خارج ہواس کا دعویٰ کر ناباطل ہوتا ہے اور اس کی التحالہ ہوشمند کیلئے صفیت سکر شابت نہیں ہو عتی اور آ دی کو التی بالکل محال ہوتی ہے اس لیے لامحالہ ہوشمند کیلئے صفیت سکر شابت نہیں ہو عتی اور آ دی کو اپنے اندر سکر کی حالت پیدا کرنے کا اختیار نہیں ہوتا ، اور حالت سکر والا صوفی مغلوب ہوتا ہے۔ اس کو خلوق کی طریق تو نہیں ہوتی کہ اس سے تکلف والے اوصاف میں سے کوئی وصف ظاہر ہو۔ مشائخ طریقت اس بات پر شفق ہیں کہ احوال کی منزل سے گز ریکنے والے مستقیم الحال صوفی کے علاوہ کس کی بیروی درست نہیں۔ پھراگر صوفیا کا ایک گروہ انسان کے مستقیم الحال صوفی کے علاوہ کس کی بیروی درست نہیں۔ پھراگر صوفیا کا ایک گروہ انسان کے ایک آپ پر تکلفاً صحود سکر طاری کر لینے کو درست گردا نتا ہے کوئکہ پنج بر علیف نے فر مایا

آبُکو ا فَإِن لَّمُ مَّبَکُوُ ا فَتَبَاکُوُ ا گریکروادراگررونہ کورونے والی مخلی ہنالو۔ اوراس کی دوصور تیں ہیں ایک ریا کاروں کے گروہ کی مانندا پنے آپ کو کر لیما یہ تو صرح شرک ہے۔ دوسرے اپنے کوصوفیا کی ماند کر لیما تا کہ حق تعالیٰ ان کے اس تشہد کو دیکھ کر انہیں اس درجہ پر پہنچا دیں جس پر وہ لوگ پہنچے ہوئے ہیں اس طرح پینجمبر علیقی کے ارشاد کے موافق ہوجا کمیں کہ:

جوآ دی کسی قوم کے ساتھ مشابہت بیدا کرتا کے دہ ای میں ہے ہوگا۔ مَنُ تَشَبَّهُ بِقَوْمٍ فَهُوَمِنُهُمُ

پس حق کی راہ میں مجاہدات کی اقسام میں سے جو بھی در پیش آئے اسے اختیار کرے اور حق تعالی سے امید دارر ہے تا کہ حق تعالی اس پر معانی کی تحقیق کا درواز ہ کھول دیں کیونکہ مشائخ میں سے ایک بزرگ نے کہا ہے کہ

المشاهداتِ مواریث المجاهدات مشاہدے، بہاجات کی میراث ہوتے ہیں۔
مل کہتا ہوں کہ بجاہدات ہرا عتبارے بہتر اور مفید ہوتے ہیں لیکن سکر اور صحوآ دمی کے اپنے
اختیار میں نہیں ہوتے کہ بجاہدات کے ذریعہ ان کو حاصل کرلیں اور نہ بی بجاہدات کو سکر کے
حصول کی علامت قرار دیا جاسکتا ہے۔ اور بجاہدات تو حالت صحومیں بی کئے جاسختے ہیں اور
صاحب صحوکا قیام سکر کو قبول کرنے کے ساتھ نہیں ہوتا۔ لہذا بجاہدات سے سکر اور صحوکا حالت کو حاصل کرنا محال ہے اور اب میں مشائح طریقت کے اختلاف کی بنیاد پر سکر اور صحوکا حالت کو حاصل کرنا محال ہے اور اب میں مشائح طریقت کے اختلاف کی بنیاد پر سکر اور صحوکا کے حقیقت کو بیان کرتا ہوں تا کہ اگر اللہ عزوج مل جا ہیں تو یہ اشکال دور ہوجائے۔
کی حقیقت کو بیان کرتا ہوں تا کہ اگر اللہ عزوج مل جا ہیں تو یہ اشکال دور ہوجائے۔

### شكراور صحوكا بيان

جان لو! اللہ تعالی حمین عزت نصیب کریں کہ سکر اور غلبہ ارباب معانی کے نوویک ایی عبارت ہے۔ جس سے حق تعالی کی عبت کا غلبہ مرادلیا جاتا ہے اور صوعبارت ہے مقصد دمرا دکو حاصل کر لینے ہے۔۔۔۔۔ ان کے متعلق اہل معانی کے بہت سے اقوال ہیں ایک جماعت سکر کوصو پر فضیلت دیتی ہے اور دو سری صوبے سکر سے افضل ہونے کی قائل ہے۔ جو حضرات سکر کوصو پر فضیلت دیتے ہیں وہ حضرت ابو ہزیداور ان کے بیرو ہیں وہ کہتے ہیں کہ صورت میں متصور ہوتا ہے اور یہ چیز حق صورت میں متصور ہوتا ہے اور یہ چیز حق تعالی سے جاب اعظم ہے لیکن سکر اس وقت تحقق ہوتا ہے جب آفت زائل ہوجائے صفات بشریت کم ہوجا کیں ، اپنی تد ہیراور اختیار ختم ہوجائے اور اپنے وجود میں اپنی جنس بشریت کے خلاف موجود معانی اور قوتوں کی بقا کی وجہ سے اپنے حق میں تصرف فنا ہوجائے اور یہ کے خلاف موجود معانی اور قوتوں کی بقا کی وجہ سے اپنے حق میں تصرف فنا ہوجائے اور یہ

حالت اس دوسری حالت سے زیادہ کامل وکمل اور بہتر ہے، جبیبا کہ حضرت داؤ دعلیہ السلام حالت صحومیں تھے اور ان سے ایک کام سرز د ہوا تو حق تعالیٰ نے ان کے اس فعل کو انہی کی طرف منسوب کیاا در فرمایا کہ:

وَ قَتَلَ دَاوِ دُ جَالُونَ ۔ اور حضرت داوَدٌ نے جالوت کُول کیا۔ اور ہمارے پینمبر علی ہے حالت سکر میں تھے اور آ پ سے ایک فعل وجود میں آیا تو حق تعالیٰ

نے آپ کے فعل کی نسبت اپنی ذات کی طرف فر مائی اور کہا کہ

وَمَارَ مَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ جب آپُ نِ مَثركين كَ الْكَرِيرُ طَى جَر رَمَى خاك مِينَ كَي تَوده آپُ نِهِيں بلكه در حقيقت الله تعالى نے مِينَا كَتْحَى۔

پس دی کھوتو سی ایک بندے اور دوسرے بندے کے درمیان کتافرق ہے کہ جو
ہندہ (حضرت داؤد علیہ السلام) اپنی ذات کے ساتھ قائم اور اپنی صفات کے ساتھ ٹابت
ہاس کے بارے میں تو بطور کرامت کے فرمایا ہے کہ تو نے خود میکام سرانجام دیا ہے گئین
جو بندہ ( پیغیر علیلیہ ) اپنی صفات سے فانی ہو کرحق تعالی کے ساتھ قائم ہاس کفیل کے
متعلق فرماتے ہیں کہ ہم نے خود کیا ہے جو بھی کیا ہے۔ پس بندہ کے فعل کی اضافت جق تعالی
کی طرف اس حالت ہے بہت زیادہ بہتر ہے کہ حق تعالی کے فعل کی اضافت بندے کی
ذات کی طرف اس حالت نے بہت زیادہ بہتر ہے کہ حق تعالی کے فعل کی اضافت بندے کی طرف کی
جائے گی تو بندہ اپنی ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے جیسا کہ حضرت داؤڈ کی المی نظر جب
مہاں پڑی جہاں نہ پڑنی چا ہے تھی یعنی رور یا کی بیوی پر تو آ پ کوحق تعالی کی طرف ہے
ہوتی ہے جیسا کہ ہمارے پیغیر علیلیہ کی ایک اس طرح کی نگاہ حضرت زید گی بیوی پر پڑی تو
محضرت زید پر حرام ہو گئیں۔ اس لیے کہ حضرت داؤڈ کی نظر حالت صحو میں تھی اور ہمارے

يغمبر المفتح كانظوماك سكرين تقي

اور جوحفرات صحوکوسکر پرفضیات دیتے ہیں وہ حفرت جنید اور آپ کے چیرہ ہیں وہ کہتے ہیں کہ سکر حالت آفت میں ہے کیونکہ وہ احوال کی تشویش بھت کے ختم ہوجائے اور اپنی حالت پر قابو باقی نہ رہنے کا باعث ہے، اور جب کہ جملہ معانی کی بنیاد خود طالب ہے خواہ اپنے قالی وجہ سے ہو یا بقا کی وجہ سے اور خواہ اپنے آپ کو کو کر دیتے کی بنیاد پر خواہ اپنے آپ کو ٹابت کرنے کی بنیاد پر خواہ اپنے آپ کو ٹابت کرنے کی بنیاد پر تو جب وہ طالب خود بی سے جو الحال نہ ہوگا اس و تحقیق کا کہر بھی فائدہ حاصل نہ ہوگا کیونکہ اہل جن کا دل تو تمام اشیائے ٹابتہ سے مجر د ہوتا جائے، اور ایک نابینا آ دی کو تو اشیاء کے ساتھ تعلق سے نہ کوئی راحت حاصل ہوتی ہے اور نہیں ان کی خرا بی سے جھٹکار انھیب ہوتا ہے۔ باتی لوگوں کا حق تعالیٰ کے ماسوئی دوسری چیز وں کی خرا بی سے جھٹکار انھیب ہوتا ہے۔ باتی لوگوں کا حق تعالیٰ کے ماسوئی دوسری چیز وں کی خقیقت کوئیس دیکھ سکتے۔

اور درست طور پر دیکنا دوطرح کا ہوتا ہے، ایک بیدکد دیکھنے والا اپنی آ کھے۔
اس کے بقا کو دیکھے اور دوسر اید کہ آپی آ کھے۔ اس کے فنا کو دیکھے، اور اگر آ کھے کہ ساتھا س کے بقا کو دیکھے گا تو تماجیزوں کو اپنی بقاء میں ناتص پائے گا کیونکہ وہ ان کی حالت کے بقامیں بذات خود ان کو قائم دیکھ رہا ہے اور اگر ان کے فنا کو دیکھے گا تو حق تعالیٰ کی بقا کے مقابلے میں تمام موجودات کی بقا کو فانی پائے گا اور بیدونوں صور تیں اس کو موجودات سے روگر دان کر

ے فاکدہ دھنرت داؤدعلیہ السلام کے برگزیدہ اورصاحب تباب رسول ہیں اس اختیار ہے آپ معصوم عن الحظاء ہیں کہ عصمت اور نبوت لا زم وطز دم ہیں۔ آپ کی طرف رور بیانا می شمل کیوی کود کیفنے وغیرہ کی جملہ روایات نظام ہیں کہ عصمت اور نبوت لا زم وطز دم ہیں۔ آپ کی طرف رور بیانا می شمل کی ہوی کود کیفنے وغیرہ کی جملہ روایات سے لے کر متعلقہ آپات کے شمن میں بیان کر دی ہیں۔ ان کو درست مان لینے کی صورت میں معظرت واؤد کی عصمت پر حرف آتا ہے۔ ای طرح حضرت نید بن حارث کی ذوجہ کی طرف حضو مقطقة کود کی مینے کی روایت بھی بالکل غلط انوا اور بیہودہ ہے۔ ای طرح حضرت زید بن حارث کی ذوجہ کی طرف حضو مقطقة کی دیا ہے۔ کی تجی اور تصور کرتا ہی بہت بری بات ہے۔ کی تجی اور تصور کرتا ہی بہت بری بات ہے۔ کی تجی اور تصور کرتا ہی بہت بری بات ہے۔ اعاد تا اللہ نہ نہ ای غلط دوایات کومثال کے طور پر بیان کرنے کی جماعت کو تعلق کے دور پر بیان کرنے کی خود میں ای غلط دوایات کومثال کے طور پر بیان کرنے کی خود میں ای غلط دوایات کومثال کے طور پر بیان کرنے کی خود میں کی خطور پر بیان کرنے کی خود کردرت کیوں تھی۔ (مترجم)

ديں گا۔ای ليرتو پيغبر عليه نے اپني دُعا كى حالت ميں عرض كى كه:

اے اللہ! ہمیں چیزیں اس طرح دکھا دے

ٱللُّهُمَّ ٱرِنَا ٱلْاَشْيَاءَ كُمَا هِيَ

حي طرح كدوه إلى-

کوتکہ جوآ دمی چیزوں کی اصلی حالت اور حقیقت دیکھے لے گاوہ آسودہ حال ہوجائے گا،اور حق تعالی کے اس تول کا بھی نبی معنی ہے کہ:

اسئة تكهول والوعبرت حاصل كرو-

فَاعْتَبِرُوْ اياُولِي الْآبُصَارَ

کیونکہ جب تک وہ چیز وں کواسی طرح نہ دیکھیں گے جس طرح کہوہ ہیں تو عزت حاصل نہ كريكيل ميك بين بيتمام باتين حالت صحو كے علاوه كسى حالت ميں درست نہيں ہوتيں اور اہل سکر کوان معانی ہے کچھ بھی واقفیت نہیں ہوتی ۔ جیسا کہ حضرت موی علیہ السلام حالت سكريس تنفية الله تعالى كى ايك جلى كوبهى برداشت ندكر سكياور بيهوش بو كيئے \_

موی بیہوش ہوکر گریڑ ہے۔

خَوَّ مُوْسِنِي صَعِقًا

ليكن هار بررسول عليقة حالت صحوش كمه بي عين تجليات الهي مين قاب توسين تك حلي

كئے پير بھى ہروم ہوشياراورزيادہ بيدارر بـ سشعر

شوبت الواح كاسًا بَعْدَ كَاسِ مَنْ نِي بِي بِيالِ مِرْابِ بِي.

فَمَا نفِذ الشواب وَمَا روَيتُ ليكن ناوَثر لبُرِّم بَولَ اورت بي مراب يوا

میرے مرشد جوجنیدی ندب رکھتے تھے، نے فرمایا کہ سکرتو بچوں کے کھیلنے کا میدان ہاورصومردول کی فناگاہ ہاور مرسلی بن عمان الجلائی بھی اپنے شیخ کی موافقت میں کہتا ہوں کہ صاحب سکر کی حالت کا کمال صحویتن ہے اور صحویت کم از کم درجہ رہے کہ انسان اپنی بشریت کے دور ہو جانے کو دیکھ لے۔ پس وہ صحو جو خرابی اور آفت کو ظاہر کرے اس سكر سے بہت بہتر ہے جومين آفت ب مصرت ابوعثان كے متعلق حكايت بيان

كرتے ہيں كه آپ نے اپنے ابتدائى ہيں سال تك بيابانوں ميں اس طرح خلوت تشينی

اختیار کی کہ آ دمی کی آ جث تک ندی ، یہاں تک کہ کشرت ریاضت اور مجاہرات سے آپ کا جم كهل كيا\_آب كي آئكھيں اندركو كھس كئيں اورآب كي صورت آ وميوں كى بى ندرى \_ میں سال کے بعد حق تعالیٰ نے انہیں فرمایا کہ خلوق کی محبت اختیار کرو۔ چنانچہ انہوں نے ایے آپ سے کہا کہ پہلے اہل اللہ اور اللہ تعالیٰ کے گھر کے بروسیوں کی محبت اختیار کرنی چاہے تا کہ زیادہ باعث برکت ہو۔اس لیے آپ نے مکہ مرمہ کاارادہ فرمایا،مشائخ کودلی طور پر آپ کے آنے کی پہلے سے خبرتھی لہذا وہ آپ کے استقبال کیلئے شہر سے باہر نکلے تو آ ب کواس حالت میں بایا کہ آئکھیں بدلی ہوئی ہیں اور مخلوق کی رمق کے سوا آ پ برکوئی چیز نتھی۔مشائخ نے یو چھا کہا۔ابوعثان تم نے بیں سال تک زندگی اس طرح گزاری ہے كهاولادة دم تحوكو بيجانے سے بھي عاجز ہوگئ ہے۔ ہمیں بتاؤ كرتم كس ليے گئے تھے كياد يكھا کیا حاصل کیا اور کیوں واپس آ گئے؟ آپ نے فر مایا "میں سکر کی وجہ سے گیا تھا، سکر کی آفت کود یکھا، ناامیدی کوعاصل کیا اور عاجزی کے ساتھ واپس آ گیا ہوں۔مشائخ نے کہا ''اے ابوعثان تیرے بعد تعبیر کرنے والوں پرجرام ہے کہ وہ صحوا درسکر کے معانی بیان کریں کیونکہ تم نے سکر کی صحیح تحقیق کرلی اور چھراس کی آفت کو بزی وضاحت کے ساتھ بیان کر دیا ہے۔ پس سکرعین بقامیں فنا کا سراسر گمان ہے اور اس کی صفت جاب ہے اور صحوفنائے صنعت میں سراسر دیدار بقاہے اور بیمین کشف ہے۔ باتی اگر کسی کو یہ خیال ہو کہ صحو کے مقابله میں سکر فنا سے زیادہ قریب ہے تو بیمال ہے کیونکہ سکر حالت صحویر ایک زائد صفت ہے۔ جب تک بندہ کے اوصاف روبہ ترتی ہوتے ہیں وہ بے خبر رہتا ہے لیکن جب وہ کم ہونے لگتے ہیں تو اس دفت طالبوں کواس ہے حصول مقصود کی امید ہوجاتی ہے ادر صحو وسکر میں ان کے حال کی انتہا کہی ہے .....اور حضرت ابو پزیڈ جومغلوب الحال نتھے کے بارے میں ایک حکایت بیان کرتے ہیں کہ حضرت یجیٰ بن معاذُ نے آپ کی خدمت میں خط مکھا كرآ باس آ دمى كے بارے ميں كيارائ طاہر فرماتے ہيں كہ جس نے حق تعالى كى محبت

ے صرف ایک قطرہ ہی پیا اور مست ہو گیا؟ حضرت بایزیدؓ نے جواب میں تحریفر مایا کہ
آپ اس آ دی کے بارے میں کیا کہتے ہیں کہ تمام دنیا کے دریا محبت کی شراب بن جائیں
اور وہ ان سب کو پی کر بھی تفکی سے چلا تار ہے؟ صوفیا کا خیال ہے کہ حضرت کجی نے حالت
سکر سے اور حضرت بایزیدؓ نے حالت صحو سے عبارت کی۔ اس کے برعش صورت حال یہ
ہے کہ صاحب صحو وہ ہوتا ہے جو ایک قطرہ کی طاقت بھی ندر کھتا ہواور صاحب سکر وہ ہے جو
مستی میں سب بچھ پی جائے اور ابھی اس کو اور بھی ضرورت ہواس لیے کہ شراب سکر کا آلہ
ہے اور جنس کو اپنی ہی جنس سے زیادہ تعلق ہوتا ہے۔ اور صحواس کی ضد ہے اس کو شراب پینے
سے آرام حاصل نہیں ہوتا۔

باتی سکر کی دوقتمیں ہیں۔ایک سکر دوسی کی شراب سے اور ووسرامحبت کے پیالہ ے ..... دوتی کا سکر کسی سبب کا بھیجہ ہوتا ہے کیونکہ اس کا وجود کسی نعت کو دیکھنے ہے ہوتا ہے۔ پس جوکوئی نعت کود کھتا ہے دہ دراصل اپنی ذات ہے دیکھتا ہے لہذا ایخ آپ کو ہی د کھتا ہے اور جوکوئی منعم کود کھتا ہے وہ چونکہ اس کے واسطے ہے ہی د کھتا ہے اس لیے ایے آپ کونبیں و کھا۔وہ اگرچہ بظاہر سکر کی حالت میں ہولیکن درحقیقت اس کاسکر بھی صحو ہوتا ہے .....اور صحوبھی دوطرح کا ہوتا ہے۔ پہلا صحو غفلت پر اور ددمر اصحو محبت پر ہوتا ہے۔ جو صحو غفلت برہوتا ہےوہ تو حجاب اعظم ہے، اور جو حومجت پر ہوتا ہے وہ بہت زیادہ واضح کشف ہوتا ہے۔ پس جو حالت غفلت ہے لمی ہوئی ہواگر چے صحوبو ہسکر ہوگی اور جو حالت محبت ہے مقرون ہےوہ اگر چیسکر ہے حوہوگی۔ جب بنیاداوراصل متحکم ہوتو صحوسکر کی طرح ہوگا ادر سکر صحو کی طرح ،اور جب بنیاد جی مشحکم نه ہوتو دونوں بے فائدہ ہیں .....خلاصہ کلام پیہ ہے کے صوفیا کی حدثگاہ میں علتوں کے اختلاف کی بنار صحواور سکر بھی مختلف ہوتے ہیں۔اور جب حقیقت کا سلطان اینے جمال کو دکھا تا تو صحوا در سکر دونوں طفیلی معلوم ہوتے ہیں۔اس لیے كدان دونوں معانى كے اطراف سے ايك دوسرے سے ملے ہوئے ہیں۔ ايك كي انتها

دوسرے کی ابتدا ہوتی ہے، اور ابتداء وائتنا باہمی تفرقہ کے بغیر صورت پذیر نہیں ہوتے اور جس چنز کی نبست تفرقہ کے ساتھ ہووہ تھم میں ساوی ہوتی ہے اور ان کوایک چنز میں جع کرنا محلی انفی کرنا ہے۔ ای معنی کو بیان کرنے کیلئے کس شاعر نے کہا ہے کہ لا افدا طلع الصباخ بنجم داح جب خوش کے ستارے کے ساتھ میں طلوع مساوی فید سُکوان وصاح ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی اردونوں

برابر ہوتے ہیں۔

سرخس میں دو ہزرگ رہتے تھا کہ اقعان اور دوسر ہے ابوالفضل حس ت المک روز ابوالفضل کے پاس آئے تو و یکھا کہ ان کے ہاتھ میں ایک جزو پکڑا ہوا ہے۔
انہوں نے بوچھا اے ابوالفضل اس جزو میں کیا علاش کرتے ہو؟ انہوں نے جواب دیا
''وبی کچھ جوتم اس کورک کرنے میں ڈھوٹھ تے ہو' اقعان نے کہا'' کہ بیاختلاف کیوں
ہے؟'' ابوالفضل نے جواب دیا''اختلاف تو تہمیں نظر آ رہا ہے جوتم مجھ سے بوچھ رہے کہ
میں اس میں کیا ڈھوٹھ تا ہوں۔ مستی سے ہوشیار اور ہوشیاری سے بیدار ہو جاؤ تا کہ بیا
اختلاف اٹھ جائے اورتم جان لوکھیں اورتم کیا علاش کررہے ہو۔ سیس طیفور یوں کا جنید یوں
سے بھی اختلاف ہے جو میں نے بیان کردیا، اور مطلق معاملات میں ان کا فد بہ لوگوں کی
صحبت کا ترک کرنا اور گوششینی کو اختیار کرنا ہے اوروہ اپنے مریدوں کوبھی بھی حکم دیتے ہیں اور
اگرمیسر آ جائے تو پیلم بی بڑا قائل تعریف اور میسیر سے بڑی قائل ستائش ہے۔

### جنيدى فرقه

جبنیدی حفرات، حفرت ابوالقاتم جبنید بن محر معرت کرتے ہیں اوران کے دور میں ان کوطاؤس العلماء کہتے تھے، آپ اس گروہ کے سرداراوران کے امام الائمہ تھے۔

منہوم یہ ہے کہ طالب کیلئے تقعود تو کشف اور مشاہدہ حق ہے جب تک وہ حاصل نہ ہو محواور سکر دونوں الگ

ا لگ چیزیں جی لیکن جب مشاہدہ حاصل ہوجائے تو پھر پیدوتوں ہی مفید ہیں۔

طیفور بوں کے برعکس ان کا طریق صحو پر بنی تھا اور ان کا اختلاف بیان کر دیا گیا ہے تمام نداہب صوفیاء میں معروف اور مشہور ترین ند بب آب کا بی ہے اور تمام مشائخ بھی جنیدی غهب کے بی ہوئے ہیں، تاہم اس کےعلاوہ اس طریقت کےمعاملات میں ان کے اقوال بہت زیادہ مختلف ہیں لیکن میں نے طوالت کے خوف سے ای براختصار کیا ہے، اگر کو کی شخص اس سے زیادہ جانتا جا ہتا ہوتواہے جا ہے کہ وہ دوسری جگدیڑھ لے تا کہاں سے بہتر طوریر اسے معلوم ہو جائے کیونکہ اس کتاب میں میرا ند بہ تو اختصار کرنا اور تطویل کوترک کرنا ہے۔ دباللہ التو قتل۔

حکایات میں میں نے پایا ہے کہ حضرت حسین بن منصور اینے غلب کی حالت میں حفزت عمر بن عثالٌ سے بیزار ہوکر حفزت جنیدگی خدمت میں حاضر ہوئے تو حفزت جنیدٌ نے ان سے یو چھا''میرے پاس کس لیےآئے ہو؟''انہوں نے جواب دیا'' تا کہ میں شیخ کی صحبت اختیار کرون" آب نے فر مایا" میرے پاس مجنونوں کی صحبت کیلئے گنجائش نہیں کیونکہ صحبت کیلئے دماغ کی صحت ضروری ہے کیونکہ جب تم مستی کی آفت کے باوجود صحبت اختیار کرو گے تو دہی انجام ہوگا جوتم نے بہل بن عبداللہ تستری اور عمر کے ساتھ کیا ہے۔

انہوں نے عرض کیا:

ايها الشيخ الصحوالسكر صفتان للعبد ومادام للعبد محجويا عن ربه حتى فنى اوصافه

حضرت حنيدٌ نے فر مايا:

يبابن المنصورا خطات في الصحو والسكر لان الصحو بلاخلاف عبارةعن صحة حال

ائے شیخ جھواورسکر بندہ کی دحفتیں ہیں، بندہ اں دنت تک اپنے رب سے مجوب ہی رہتا ہے جب تک اس کی صفات فنان ہوجا کیں۔

اے ابن منصور اتم نے صحوا در سکر کو سمجھنے میں خطا کھائی ہے کیونکہ صحوبغیر کسی اختلاف عبارت بالله تعالى كے ماتھ بندے

کے صحیح سے ،ور بہ چیز بندے کی صفت اور مخلوق کے کب کے تحت داخل نہیں ہوتی، اوراے این منصور! اس کے علاوہ بھی میں تيري كلام ميس فضول كفتكواورالبي عبارتيس يا تامول چن كاكوئي فائده بيس\_

العبدمع الحق وذالك لا يدخل تحمت صفة العبد والكتساب الخلق وانا ارى في كلامك يا بس مستصور فضولا كثيراً و. عبارات لاطائل تحته والثداعكم بالصواب

اياكم والعزلة فان العزلة مقارنة

#### نورى فرقه

نوری فرقے کے حضرات کی محبت حضرت ابوالحن احمد بن محمد نوری کے ساتھ ہے۔ جوعلاء صوفیا کے سرداروں میں سے ایک تھے اور نور کے لقب سے زیادہ مشہور تھے۔ صوفیاء میں روشن منا قب اور قاطع دلاکل کے ساتھ آپ کا ذکر ہوتا ہے اور تصوف میں آپ کا غرجب برا البنديده ہے جس كى بنياديه ہے كمفوت كوفقر برفضيات عاصل باور آپ كا معالم حضرت جنید کے موافق ہے۔آب کے طریق کی نادر باتوں میں سے ایک سے کہ آپ کے نزدیک محبت میں دوسرے کے حق کوایے حق پر ترجیج دینا ضروری ہے، اور آپ بغیرا بار کے محبت کوحرام قرار دیتے اور فرماتے ہیں کہ درویشوں کیلئے محبت ایک فریضہ ہے اورعز لت تشینی نابسندیده فعل ب،ای طرح ووست کا دوست کے ساتھ ایٹار کرنا بھی فریضہ ہاورآ بے افق ہے کہ آپ نے فرمایا

تم عز لت نشینی ہے بچو کہ خلوت نشینی شیطان کی ہمنشینی ہے، اور صحبت کو اختیار کرو کہ صحبت میں خداوندعز وہل کی خوشنووی ہے۔

الشيطان وعليكم بالصحبة فان الهحبة رضا الرحمن اب میں ایٹار کی حقیقت بیان کروں گا، اور جب عرالت و صحبت کے باب پر چنچوں گا تو وہاں ان کے رموز کی شرح کروں گا تا کہ فائدے زیادہ عام ہو جا کیں۔انشاء

الله تعالیٰ عزوجل۔

#### ايثاركابيان

الله تعالى عزوجل كاارشاد بوركون فيرون على أنفسيهم وكوكان بهم وكوكان بهم خصاصة الله تعالى عزوجل كاارشاد بوركوا بنفول برترج دية بين اگر چه وه اس كه حاجت مند جون اس آيت كانزول خصوص طور برفقر اصحابه كرام كى شان مين جواب، اورايثار كى حقيقت بدب كه دوي مين اب دوست كون كاخيال ركھ اورا بنا حصكواس حصيم مين جهور دي اورا بناهى كى داحت كيلئ ابنة آب برتكيف برداشت كرے۔

کیونکہ ایثار دوسرول کی الداد پرقائم رہنے اور اس امر میں مشغول رہنے کا نام ہے جو حق تعالی نے اپنے رسول مختار علیقے کوفر مایا تھا چنانچے فرمان الہی ہے کدرگرز راضتیار کیجے اور نیکی کا تھم دیجے اور جا الول سے اعراض فرمائے

لِآنَّ الْإِيُّنَارَ القيامُ بمعاونة اِلْأَغُيَارِ مَعَ الاشتخال بسما امره الجبارُ لِرَسولِهِ السمختار صلى الله عليه وسلم قال الله تعالى تُحذِالْعَفُو وَامُرُ بِالْعُرُفِ وَاعُرِض عَنِ الْجَاهِلِيُنَ

میں حق تعالی کے ہاں اس کیلئے بڑے اجرو ثواب کا ضامن ہوں۔ امیر الموضین نے اس وقت ان حفرات کی گردنیس ماردینے کا حکم جاری کر دیا۔ چنانچہ جلاد آ گیا اور ان مینوں حفرات کے ہاتھ باندھ دیئے۔ جلاد نے جب سیلے حفرت امام کوقل کرنے کا ارادہ کیا حفرت نوری اپنی جگہ سے اٹھے اور حفرت امام کی جگہ برجلاد کے سامنے بڑی گرم جوثی ہے آ كرينيه كيد يمام لوگ بوت جيران موت اورجلادة آپ سے كما "اے جوائمر ديلوار الی چیز نبیس کہ کوئی اٹنے شوق سے اس کے سامنے آئے جس طرح تو آیا ہے عالانکد ابھی تمهاری باری بھی نہیں آئی۔ آپ نے فرمایا''بیسب کچھ درست ہے لیکن میراطریں ایٹاریر منی ہےاور دنیا میں زندگی ہی سب سے زیادہ عزیز ہوتی ہےاس لیے میں جا ہتا ہوں کہ اپنی زندگی کے چیرسانس اینے ان بھائوں کے کام میں نگادوں، کیونکہ میرےز دیک دنیا کا ایک سانس آخرے کے ہزارسال ہے بھی زیادہ پندیدہ ہے کہ دنیا خدمت کا مقام ہے اور آخرت واب كااور واب توخدمت كرنے سے ہى حاصل ہوتا ہے قاصدنے بياطلاع خليف تك يبنياني تو ظيفه ان كي اس حالت من بهي رقت طبع ادر كلام كي باريكيول يست خت جيران موااورایک آ دمی کو بھیجا کہ مردست ان حضرات کے بارے میں تو قف کیا جائے ،اس وقت حضرت ابوالعباس بن على قاضي القصناةً تقي خليفه نے ان حضرات كامعالمه ان كے سپر وكر ويا وہ ان حضرات کوایے گھرلے گئے اور شریعت وحقیقت کے احکام میں سے جو کچھ بھی ان ہے یو چھا اس میں ان کو درست پایا اور ان کے حال سے اپنی غفلت پر بڑے پشیمان اور پریشان ہوئے اس وقت حفرت نوری کے فرمایا' اے قاضی! آپ نے بیرجو پچھ یو چھاہے ية جيريمين

بِشُك الله كَيْ يَحْ مِند اللهِ بِلَ بَن كا كَمَانا بِينا بينِّ مِنْ الور بولناسب بِحُوالله كَ ساتھ ہے۔ . فَسَانَّ لِللَّهِ عِبَادَ" يَسَاكُلُونَ بِسَالُلَهِ وَيَتَشَرَبُونَ بِسَالُلَهِ ويجلسون بِاللَّهَ ويقولون باللَّهِ

فمن الموحدُ في العالم

کیوتکدان کا قیام اس کے ساتھ ہے اور تعود ، نطق ، حرکت اور سکون سب کچھای کے ساتھ ہے ، وہ اس کے ساتھ ہے ، وہ اس کے ساتھ دندہ ہیں ، اور اس کے مشاہدہ سے پائندہ ہیں کہ اگر مشاہدہ تن ایک لجم کیلئے بھی ان حال سے منقطع ہو جائے تو ان کے وجود میں ایک شور ہر پا ہو جائے "قاضی آپ کے کلام کی بار کمی اور حال کی صحت پر ہوا متعجب ہوا اور خلیفہ کولکھا بھیجا کہ اگر بیگروہ محدوں کا ہے تو

بمردنیامل موحدکون ہے؟ ·

میں گوائی دیتااور فیصله کرتا ہوں کہ اگر بدلوگ بے دین میں تو بوری دنیامیں ایک آ دی بھی توحید پرست نہیں ہے۔خلیفدنے ان کو بلوا کر فرمایا کہ اگر کوئی ضرورت ہے تو مجھے سے طلب کرلو، انہوں نے کہا کہ اے خلیفہ! ہماری تم سے حاجت صرف یہ ہے کہ آ پہمیں بالکل فراموش کردین، نه تو قبول کر کے ہمیں اپنے دربار کا مقرب بنائیں اور نہ ہی چھوڑ کرہمیں راندہ قرار دیں کیونکہ آپ کا چھوڑ وینا ہارے نزدیک آپ کے قبول کر لینے کی طرح ہے اورآ پ کا قبول کر لینا ہمارے نز دیک آپ کے چھوڑ دینے کے برابر ہے، خلیفہ بین کررو پڑا اورعزت وتکریم ہے ان کو واپس کر دیا .....حضرت نافع روایت کرتے ہیں کہ حضرت ا بن عمر کوا یک دفعہ مجھلی کی خواہش ہوئی ۔ پور ہے شہر میں تلاش کے باو جودمجھلی نہ ل سکی ، چند روز کے بعد مجھےایک مجھلی میسر آئی تو آپ نے مجھےاس کے بھوننے کا حکم دیا۔ میں جب بھون کرآ پ کے سامنے لایا تو مچھلی کے لائے جانے پرآپ کے چرے بریس نے خوثی کے آثار دیکھے، ای وقت ایک سائل دروازے پر آگیا۔ آپ نے جم دیا کہ بیچھلی اس سائل گودے دواغلام نے عرض کیاا ہے میرے آقا!اتے دنوں کے بعدتو پہلی ہے پھراب آپ یہ کیوں دیتے ہیں ہم سائل کواس کی بجائے اور کوئی چیز دے دیتے ہیں، آپ نے فرمایا''اے غلام! اب اس کا کھانا مجھ پرحرام ہوگیا ہے کہ میں نے اس کوایے دل ہے ہی ا تكال ديا ہے كونكه ميں فے حضرت رسول عظی ہے ساہے كه: جو خص کسی چیز کی خواہش کرے پھر حاصل ہوجانے پراس سے اپنا ہاتھ روک لے اور دوسرے خص کواپنے او پرتر جیح دے دی تو اللہ تعالیٰ اس کو ضرور بخش دیں گے۔ أيّ مسا امسرء يشتهى شهوةً فَرَدَّ شهورةً فَرَدَّ شهورةً فَرَدًّ شهورتَه والرالاخررَ على نفسِه عُفِرَلَه والرالاخررَ على نفسِه عُفِرَلَه والرالاخررَ على نفسِه عُفِرَلَه والرالودي والرابع المالية والرابع وال

میں نے حکایات میں دیکھاہے کہ دی درولیش جنگل میں سفر کرتے ہوئے راستہ معول گئے انہیں شدت کی بیاس محسوں ہوئی جب کدان کے باس یانی کا ایک بی بیال تھا۔ وہسب ایک دوسرے برایار کرتے رہے، اور کس نے بھی پانی نہ بیاحی کدایک کے سواباتی سب دنیا ہے رخصت ہو گئے۔ وہ ایک درویش کہتا ہے کہ جب میں نے دیکھا کہ سب ہی مر گئے ہیں میں نے وہ یانی بی لیا اور اس کی قوت سے راستے پروایس بیٹی گیا کسی آ دمی نے اس سے کہا کہ اگر تو بھی یانی ند بیتا تو زیادہ بہتر تھا۔ورویش نے کہانہیں میں نے شریعت کو ای طرح سمجھا ہے کہ اگر میں اب بھی نہ پیتا تو اپنی جان کا قاتل بن جاتا۔ اس نے کہا تو کیا وہ سب اپنی جانوں کے قاتل قراریا ئیں گے؟ درویش نے کہانہیں! کیونکہ ان میں سے ہر ایک نے اس لیے یانی نہ بیا تا کہ دوسرانی لے لیکن جب وہ سب ایک ووسرے کی موافقت میں فوت ہو گئے اور صرف میں باقی رہ گیا تو لامحالہ شریعت کے حکم کے مطابق مجھ پر واجب مو گيا كه ده ياني من بي لول ..... جيسا كه امير المونين «طرت على جرت كي رات يغير عليه ا ك بستريسو كئة أورآب حضرت الوبكرصدين كي بمراه مكه على بابرآ كئة اورغار ( تور ) میں تشریف لے آئے ، اس رات کفار مکہ نے آنخضرت علی کے قبل کا ارادہ کر رکھا تھا خداوندتعالی نے حضرت جرائیل اور حضرت میکائیل سے کہا کہ میں نے تم وونوں میں بھائی عارہ قائم کردیا ہے اور وونوں کی زندگی ایک ووسرے سے دراز کروی ہے تم میں سے کون ہے جواین زندگی کا دوسرے بھائی کے حق میں ایٹار کرے اوراینے لیے موت کو اختیار کرے، دونوں نے اپنی زندگی کوموت پرتر جیج دی تو حق تعالی عز وجل نے جرئیل و میکائیل سے

بخ بخ من مثلُکَ يا بن ابي طالب انَّ

ابتِغَاءَ مَوُضَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ رَؤُفٌ

بالُعِبَاد.

الله تعالىٰ يباهى بكَ على مَلئِكَتِهِ

فر مایاتم اپنے مقابلے میں حضرت علیٰ کی فضیلت اور شرف دیکھوکہ میں نے ان کے اور اپنے رسول اللہ علیفی کے در میان بھائی چارہ قائم کیا ہے تو انہوں نے اپنے قبل اور موت کو اختیار کر لیا ہے اور پیغیر علیفیہ کی جگہ پرسو گئے ہیں، اپنی جان کو ان پر فدااور اپنی زندگانی کو ان پر کی ایس کے عماور کر دیا ہے، اب تم دونوں زمین پر جاؤ اور ان کو وشمنوں سے محفوظ رکھو! چنا نچہ جرائمل و میکائمل دونوں آئے اور ان میں سے ایک آپ کے سر بانے اور دوسرا پاؤں کی جانب بیٹھ گیا۔ اور جرائمل نے کہا:

بوطالب کے بیے اِنمبارے جیساکون ہے؟ کہاللہ تعالٰ تمام فرشتوں ہات کے سامنے خرکتے ہیں۔

اور آ بِمِیطَی نیندسورے ہیں، ای وقت آ پگی شان میں بیآ یت کر بمہ نازل ہوئی: وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يَّشرِى نَفُسَه، اورلوگوں میں سے دہ بھی تو ہے جواپی

ادرلوگوں میں ہےدہ بھی تو ہے جواپی جان کو اللہ تعالی کی خوشنودی حاصل کرنے کیلئے تے دیتا

ہاوراللہ تعالی اینے بندول پر بردام ہرمان ہے۔

جنگ احدی مصیبت میں جب حق تعالی نے مومنوں کو آز مائش میں جٹا کیا تو انساری نیک عورتوں میں ہے ایک بیان کرتی ہیں کہ میں پینے کاتھوڑا ساپانی لے کر با ہرنگلی تا کہ بچاہدین میں ہے کی کے پاس لے جاؤں۔ میدان جنگ میں صحابہ کرام میں سے ایک کو میں نے دیکھا کہ زخی حالت میں پڑے اپنے سانس گن رہے ہیں، انہوں نے مجھے اشارہ کیا کہ مجھے پانی دو! میں پانی انہیں دیے لگی تو دوسرے زخی صحابی نے آواز دی کہ "مجھے پانی دو" پہلے صحابی نے پانی نہ بیااور مجھے کہا" اس کے پاس لے جاؤ" اس طرح جب میں اس کے پاس لے گئ تو ایک اور نے آواز دی کہ میں اس کے پاس لے گئ تو ایک اور نے آواز دی کہ میں اس کے پاس لے گئ تو ایک اور نے آواز دی کہ" مجھے پانی دو" تو انہوں نے بھی خود نہ بیا اور کہا" اس کے پاس میں پانی لے کرگئ کین ہرایک نے خود ہے کے پاس میں پانی لے کرگئ کین ہرایک نے خود ہے کے باس میں پانی لے کرگئ کین ہرایک نے خود ہے کے باس میں پانی لے کرگئ کین ہرایک نے خود ہے کی بجائے دوسرے کی طرف بھیج دیا حتی کہ جب ساتویں صحافی نے جھے

ے پانی لینا چاہاتو ان کی روح پر داز کرگئ، شی داپس لوٹی تا کہ دوسرے کودے دول کیکن دہ چھ حالی تھی اپنی جان جان آفرین کے سپر دکر چکے تھے، ای وقت بیر آ مت کریمہ نازل ہوئی: وَیُو نِّیْدُو وُنَ عَلَیٰ انْفُسِهِمُ وَلَوْ کَانَ صحابہ کرام دوسروں کو اپنے نفول پر ترجیح بھِمْ خَصَاصَة '' دیے ہیں اگر چدوہ اس کے حاجت مند ہوں

بنی اسرائیل میں ایک عابدتھا کہ اس نے چارسوسال تک حق تعالیٰ کی عبادت کی تھی ایک دن كَنْ كُا " يا خدايا! اكرآ پان بها رول كوبيدانه كري توتير، بندول كيليّ جلنااورساحت كرنا بزا آسان ہوجاتا۔''اس وقت كے پيغبرصلوات الله عليه بروى آئى كه اس عابد كوجا كر کہوکہ مہیں ہاری ملک میں تصرف کرنے ہے کیا کام تھا؟ اگراب پھرتم نے تصرف کیا تو تمہارا نام سعادت مندوں کے دیوان سے کاٹ کربد بختوں کے دیوان میں لکھودیا جائے گا۔ یہ ن کراس عابد کے دل میں خوثی پیدا ہوئی اور خداوند کے حضور بحد شکر ادا کیا۔ پنجبر وقت نے کہا'' نادان! بدہنتی پر بحدہ شکر تو ادانہیں کرتے''اس نے جواب دیا''میراشکر بدبختی پر نہیں بلکہ اس بات پر ہے کہ میرا نام حق تعالی کے دفتروں میں سے کی دفتر میں تو ہے تاہم ات پیغمرخدامیری ایک خوابش ہانہوں نے کہا'' کہوتا کہ میں اللہ تعالیٰ سے عرض کروں'' کہنے لگاحق تعالیٰ سے کہیے!اگراب تو مجھے دوزخ میں بھیجا ہے تو مجھے اس طرح کردے کہ میں تمام گنهگارمسلمانوں کی جگہ گھیرلوں تا کہ وہ سب جنت میں چلے جا کمیں' حق تعالیٰ کا فرمان آ یا کداے پنجبرا میرے اس بندے سے کہددو کرتمہا رابیا متحان تمہاری اہانت کیلئے نہ تھا بلکہ مخلوقات پر کچھے طاہر کرنامقصود تھا اور قیامت کے دِن تو جن کی شفاعت کرے گا وہ سب جنت میں ہوں گے۔اور حفرت احمد حماد سرحی سے میں نے ایک دفعہ دریافت کیا کہ آپ کی توب کا آغاز کیے ہوا؟ آپ نے فرمایا ایک دفعہ یں اپنے اونٹوں کو لے کر مرخس سے بابرييابان كي طرف نكل كيااورا يك عرصة تك وبين ربا \_اورين اس بات كوبميشه پندكرتا تقا کہ خود بھوکا رہ جاؤں اور اپنا حصہ کسی دوسرے کو دے دوں اور حق تعالیٰ عز وجل کا بی تول

وَيُوأَثِرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَة "بروقت مير عدل بن تازه ربتا تھااورالیےلوگوں کے ساتھ میرا بڑااعتقادتھا ایک دن ایک بھوکا شیر جنگل سے ظاہر ہوااور میرے اونٹوں میں ہے ایک اونٹ کو مار ڈالا اور بلندی پر بیٹھ کرچنگھاڑنے لگا۔اس کے نزد یک نزدیک جتنے درندے اس کی آواز سنتے گئے اس کے گرد جمع ہوتے ہطے گئے وہ آیا اوراونٹ کو بھاڑ ڈالا۔خود کچھ نہ کھایا اور بلندی پرچڑھ گیا وہ درندے لومڑی، گیدڑ، بھیڑیئے اورای طرح دوسرے جانوروں نے اس کو کھانا شردع کرویا اورخود و ہیں کھڑار ہاتا کہ وہ سب داپس لوٹ گئے ،اس وقت اس نے ارادہ کیا تا کہ تھوڑ اسا خود بھی کھالے کہ ایک کنگڑی لومڑی دور ہے آتی ہوئی نظر آئی ،شیرواپس لوٹ کر بلندی پر چڑھ گیا یہاں تک کہ وہ لومڑی اس میں ہے جو پچھ کھا کتی تھی کھا کرواپس چلی گئی تو اب شیر آیا اوراس میں ہے تھوڑ ا سا کھا لیا۔ میں دور سے بیسب کچھ دیکھ رہا تھا۔ جب وہ واپس لوٹا تو مجھ تصیح زبان میں کہنے لگا ''اےاحمد!ایک لقے کاایٹارتو کتے بھی کر لیتے ہیں۔مردان حق تواین جان اور زندگی کاایٹار کرتے ہیں' جب میں نے پیر ہان دیکھ لی تو تمام اشغال دنیا ہے دس بردار ہو گیا۔اور ببی ميرى توبه كى ابتدائقي .....حضرت جعفرى فلاميٌّ كهته مېن كهايك دن حضرت ايوالحن نوريٌّ غلوت میں مناجات کررہے تھے۔ میں وہاں گیا تا کدان کی مناجات اس طرح س لوں کہ انہیں علم نہ ہو سکے کہ آپ بڑے قصیح اور ہوشیار تھے میں نے سنا تو آپ کہدرہے تھے کہ 'بار خدایا! آپ دوزخ والوں کوعذاب دیں گے حالانکہ وہ سب علم، قدرت اور آپ کے قدیم ارادے ہے آپ کے اپنے ہی بیدا کردہ ہیں۔اوراگر آپ دوزخ کوانسانوں سے ضرور ہی بھرنا چاہتے ہیں تو آ پ اس پر بھی قادر ہیں کہ دوزخ اور اس کے تمام طبقات کو صرف میر ہے وجوو ہے ہی بر کر دیں اور ان کو جنت میں بھیج دیں حضرت جعفر کہتے ہیں کہ میں ان کے معاملے میں بڑامتحیر ہوا۔ کچھروز بعد میں نے خواب میں دیکھا کہ کوئی آنے والا آیا اور کہنے لگا كەخدادندىغالى نے فرمايا ہے كەابواكىن كو كهەدو كەمىں نے تىمبىں اس شفقت اور تعظيم كى بدولت بخش دیا ہے جو تجھے میر ہے اور میر ہے بندوں کے ساتھ ہے ۔۔۔۔ آپ کونوری اس لیے کہتے ہیں کہ جب آپ کسی تاریک مکان میں گفتگو کرتے تو آپ کے باطنی نور ہے وہ مکان جگمگا اٹھتا تھا۔ نیز آپ نورخداوندی ہے اپ مریدوں کے اسرار جان لیا کرتے تھے حتی کہ حضرت جنید فرمایا کرتے تھے کہ ابوالحن داوں کے جاسوں ہیں ۔۔۔۔ بیہ آپ کے نہ ہب کی خصوصیت ہے اور اہل بصیرت کے زد دیک بیہ بڑی مضبوط بنیا داور پرعظمت معاملہ ہے اور آدمی پراس سے زیادہ بخت چیز کوئی نہیں کہ وہ اپنی روح کو دوسرے کیلئے خرج کردے اور اپنی بیندیدہ چیز سے دست کش ہو جائے۔ خداوند تعالی نے بھی تمام نیکیوں کی کئی اپنی بیندیدہ چیز کوخرج کردیے کوئی قرار دیا ہے۔ چنانچہ ارشاد فرمایا:

لَنُ تَنَالُوا الْبِرَّ حَنْبِي تُنفِقُوا مِمَّا مَمَّا مِمَّا مِن وقت تك يَكَى عاصل نبيس كرسكة تُجبُون فَ ما البِرَّ حَنْبِي المُعالِق مَن المَّالِي مُعَالِم المَّالِقِي مُعَالِم المَّالِي مُعَالِم المَّالِقِي المُعَالِم المُعَالِم المُعَلِّم المَّالِقِي المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَلِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَلِم المُعِلِم المُعَلِم المُعِلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعِلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعِلِم المُعَلِم المُعِلِم المُعَلِم المُعِمِم المُعِلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعِلِم المُعِلِم المُعَلِم المُعِلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعِلِم المُعِلِم المُعِلِم المُعَلِم المُعِلِم المُعِلِم المُعِلِم المُعِلِم المُعِلِم المُعِلِم المُعِلِم المُعِمِم المُع

میں خرج نہ کرو۔

جب کسی کی روح ہی دوسرے کیلئے فدا ہوجائے تو پھر حال ومنال اورخرقہ ولقمہ کی کیا حیثیت رہ جاتی ہے اور اس طریقت کی اصل وہی ہے جیسا کہ ایک آ دمی حصرت رومیم کے باس آیا کہ مجھے وصیت کیجئے! آپ نے فرمایا:

يَابُئَ لَيُسَ الْآمُرَ غير بذل الروح

ان قسدرتَ عَسلسي ﴿ لِكَ وَالَّا

فَلاتَشُتَغِلُ بترهاتِ الصوفية

اے بیٹا! تصوف اپی جان کوٹر چ کرنے کے ۔ ر سوا پچھنیں اگر تو بہ کرسکنا ہے تو تھیک! ورنہ صوفیوں کی فضول ہاتوں میں مشغول بنہ و۔

کیونکہ جان خرچ کے علاوہ جو کچھ بھی ہے سب فضول ہے،اور خداوندعز وجل ارشاد فر ماتے میں کہ: جولوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں شہید کردیے جاتے بیں آبیں مردہ کمان نہ کرد بلکہ وہ زندہ بیں اپنے رب کے پاس رزق دیے جاتے ہیں۔ وَلاَ تَحْسَبَنَ الَّذِيْنَ فَتِلُوا فِي سَبِيُلِ اللَّهِ أَمُوا تَّابَلُ اَحْيَاء '' عِنْدَ رَبِّهِمُ يُوزُ قُونَ

اور نیز ارشاد خداه ندی ہے:

وَلاَ تَـــُــُوُالِهِ مَن يُقْتَلُ فِى مَبِيلٍ اللّٰهِ اَمُوَات" بَلُ اَحْيَاء"

اور جولوگ اللد کی راہ میں قبل کردیئے جاتے بیں نہیں مردہ نہ کہو بلکہ وہ زندہ ہیں۔

پس بیلوگ اپی جان قربان کر کے قرب البی میں بمیشہ کی زندگی پالیتے ہیں اور فرمان البی کے مطابق حق تعالی کے دوستوں کیلئے اپنا حصہ چھوڑ دیتے ہیں ۔۔۔۔ باتی ایٹا راور اختیار بنظر ظاہر جدا جدا ہیں مگر حقیقت میں ایک ہی ہیں۔ کیونکہ حقیقت ایٹاریہ ہے کہ اپنے حصہ کو چھوڑ دیا جائے اور یہی اصل اپنا حصہ بن جاتا ہے۔ طالب کی روش جب تک اپنے کسب سے متعلق رہتی ہے وہ اس کیلئے ہلاکت کا موجب بن رہتی ہے اور جب حق تعالیٰ کی کشش اپنی ولایت ظاہر کرتی ہے تو اس کے افعال واحوال سب پریشان ہوجاتے ہیں اور پھراس کیلئے نہ کوئی عبارت رہتی ہے اور نہ ہی اس کے معالمہ کیلئے کوئی نام باتی رہتا ہے کہ کوئی اس کا نام رکھیا کی عبارت سے استعبر کرے یا کسی چیز کو اس کے حوالے کرے کوئی اس کا نام رکھیا کئی عبارت سے استعبر کرے یا کسی چیز کو اس کے حوالے کرے اس معنی میں شبائی نے فرمایا ہے ۔۔۔ شعم

غبت عنی فیما احس بنفسی و تلاشت به صف تنی الموصوفة (میں اپنے آپ سے عائب ہو گیا ہوں لیس جھے اپنی نشس کا بھی احساس نہیں رہا اور اس کی وجہ سے میری تمام صفات موصوفہ لاخی ہوگئی ہیں )

ف انسى اليوم غائب عن جميع ليسس الاالعسارة الملهوفة (يس من آج بريز سعائب بول كه يريثان عبارت كروا يحضي رباء)

#### فرقه سهليه

سہلی حضرات، حضرت مہل بن عبداللہ تستریؓ کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں جواہل تصوف کے ذی اختشام اور بڑے بزرگوں میں ہے تھے جیسا کہ پہلے تذکرہ ہو چکا ہے فی الجملية باسيخ دور مي سلطان وقت اوراس طريقت كالماخل وعقد ميس تعية پ كى دلیس بری ظاہر ہیں کہ آپ کی حکایات کے ادراک سے عقل عاجز آ جاتی ہے ادر آپ کا طریق اجتها دعجابده نفس اورریاضت بربنی ہے اور آپ اینے مریدوں کومجابدہ کے ذریعہ ورجہ كال ير بينيادية تح .... حكايات من مشهور يكدآب في ايك مريد في فرماياكه کوشش کرحتی کها یک روز دن مجرتو'' یاالله یاالله یاالله'' کهتار ہے،ای طرح دوسرےاور پھر تیسرے دن بھی یمی وروکرتا رہے اس نے ایسا ہی کیاحتی کہ اس کی عادت بن گئ تو آپ فے فرمایا ابراتوں کو بھی ساتھ ملالے،اس نے ایسائی کیا یہاں تک کراس طرح ہوگیا کہ اگراینے آپ کوخواب میں دیکھا تو بھی یہی وروکرتا یہاں تک کدبیاس کی طبیعت ثانیہ بن گئ تواس وقت تھم دیا کہاب اس سے باز آ اور اس کو یادر کھنے میں مشغول ہو جاوہ یادالہی میں مشغول ہوگیا یہاں تک کہ اس کاساراوقت ای میں متغزق ہوگیا۔ ایک وقت اینے گھر میں جیٹا تھا کہ ہوا کے ساتھ ایک لکڑی اندرآ پڑی اور اس کے سر پرلگی اور اس کا سر پھٹ گیا۔ اس کے مرے خون کے جو قطرے زمین پر آئے تھے ان میں اللہ اللہ لکھا ہوا طام ہوتا تھا مجاہدات وریاضت کے ذریعہ مریدوں کی تربیت سبلیوں کا طریقہ ہے۔ جب کہ درویشوں کی خدمت اور ان کی تعظیم حمد و نیوں کا طریق ہے ادر مراقبہ باطن جنید یوں کا طریقہ ہے۔ تا بهم مجامده اوررياضت برآ دمي كيلئے نفع بخش نهيں موتا۔

اب میں نفس کی بہچان اور اس کی حقیقت بیان کرتا ہوں تا کہ تہمیں معلوم ہو جائے اس کے بعدمجاہدات کے بارے میں صوفیہ کے ندا ہب ادران کے احکام تحریر کروں گا تا كەطالبمعرفت پرىيەد ونول چىزىي ظاہر ہوجائى \_ (والله اعلم بالصواب)

## حقیقت نفس اور معنی'' ہوگی''

یان لو کفس، لغت کی رو ہے کسی چیز کے وجوداس کی حقیقت اوراس کی ذات کو کہتے ہیں،لیکن عام عادات اورلوگوں کی عبارتوں میں بیرٹی معانی کامتحمل ہے جواسے متضادمعانی میں ایک دوسرے کےخلاف استعمال کرتے ہیں۔ چنانچیکی گروہ کےنز دیک تو نفس بمعنی روح کے ہےاور کسی گروہ کے ہاں بمعنی مردت کے ہےای طرح ایک گروہ نفس ہے جہم مراد لیتا ہے تو ایک اور جماعت اس سے خون مراد لیتی ہے لیکن محقق صوفیہ کے نز دیک ان میں ہے کوئی معنی بھی مراذ نہیں بلکہ در حقیقت وہ اس بات برمتفق ہیں کہ بیشر کا سر چشمہ اور برائی کا رہنما ہے .... باتی ایک گروہ کہتا ہے کہ بیجسم کے اندر روح کی طرح ووبعت رکھی گی ایک چیز ہے اور ایک گروہ کا کہنا ہے کہ یہ جسم کے اندر زندگی کی طرح ایک صفت ہے۔ تاہم و ومتفق ہیں کہ برے اخلاق کا ظہاراس سے ہوتا ہے اور یمی قابل خرمت افیعال کا سبب بنتا ہے اور ان کی دونشمیں ہیں اول معاصی یعنی گناہوں کا سرز دہونا اور دوبرے برے اخلاق، مثلا تکبر، حسد، بخل ، غصه، كينه اور دوسرے وہ افعال جوشريعت اور عقل دونوں کے نزدیک تاپندیدہ ہیں۔ پس ان اوصاف کوریاضت کے ذریعدا ہے آپ ے ای طرح دفع کیا جاتا ہے جیسا کہ معاصی کوتجربہ کے ذریعہ دورکیا جاتا ہے۔معاصی یعنی گناہ ظاہری اوصاف میں سے ہواور یہ برے اخلاق باطنی اوصاف سے اور ریاضت ظاہری افعال میں سے ہے اور توبہ باطنی افعال میں سے۔ چنانچہ باطن میں جو برے اوصاف پیدا ہوتے ہیں وہ ظاہری اچھاوصاف کے ذریعہ یاک ہوجاتے ہیں اور جوبرے افعال ظاہر میں ظہور یذیر ہوتے ہیں وہ باطن کے بسندیدہ اوصاف کے ذریعہ پاک ہو جاتے ہیں۔ اور جس طرح جہان میں شیاطین، فرشتے، جنت اور دوزخ موجود ہیں ای

طرح انسان جسم میں نفس اور روح دونوں لطا نف میں سے جیں، تاہم ان میں سے ایک ''روح'' تو محل خير ہے اور دوسرا''نفس' محل شرہے جس طرح آ تکھیل نظر کان محل شنوائی، زبان محل ذوق اورای طرح دوسر محسوسات اور اوصاف جوآ دی کے جسم میں ود بعت ر کھے گئے ہیں۔پس نفس کی مخالفت ہی تمام عبادات کی اصل اور تمام مجاہدات کا کمال ہے اور بندہ اس کے بغیر حق تعالی کی طرف راہ نہیں یا سکتا کیونکہ نفس کی موافقت بندے کی ہلا کت اوراس کی مخالفت بندے کی نجات ہے۔ حق تعالیٰ نے نفس کی مخالفت کرنے کا حکم دیا ہےاوران لوگوں کی تحریف کی ہے جواس کی مخالفت میں کوشاں رہتے ہیں اور جولوگ اس کی موافقت من طح بن ان كى ندمت كى بحق تعالى فرمايا بهكد

رکھالیں جنت ہی اس کاٹھکا ناہے۔

وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهُولِي فَإِنَّ الرِّسِ فِلْسَات عروك الْجَنَّهُ هِيَ

اور نیزیه بھی فریایا ہے کہ:

اَفَكُلُمُا جَاءَ كُمُ رَسُوُل ' بِمَالاً تَهُواي اَنْفُسْكُمُ اسْتَكْبَرُتُمُ

کیا ایبانہیں کہ جب بھی رسول ایسے احکام لایا جنہیں تمہارے نفس نہیں عاجے تھے تو تم اکر گئے۔

اورحق تعالى في ميس حفرت يوسف صديق عليه السلام كي طرف عي خبروى كه:

میں اپنے نفس کو بری نہیں کرتا کیونکہ نفس تو بلاشبه برائی کا تھم دینے والا ہے۔ بجز اس کے کیمرار وردگار حمرکے۔ وَمَسا أُبُورَى نَفُسِسَى إِنَّ النَّفُسِسَ لَامَّارَة " بِالشُّقُءِ إِلَّا مَارَحِمَ رَبِّي

جب المديعالي اين كى بندے كے ساتھ بھلائى كا اواد كرتے بين استال كِفْس كي موب وكھاديت بيں۔

اور پنمبر علیہ نے فرمایا ہے کہ: إِذَا اَرَادَ اللُّسَهُ بِعَيْهِ حِيرًا بَصَّره' بِعُيُوْبِ نَفْسِهِ

اورآ ٹار میں آیا ہے کہ حق تعالی عزوجل نے حضرت داؤ دعلیہ السلام کی طرف

. وحی بیجی اور **فر مای**ا که:

اے داؤڈ اینے نفس کے ساتھ عداوت رکھ کیونکہ میری محبت نفس کی عداوت میں ہے۔ يَاذَاذُ عَادَ نَفَسِكُ فَإِنَّ وُدِّيَ فِي عَدَاوَ تِهَا

یس بیتمام جویس نے بیان کئے ہیں اوصاف ہیں اور صفت کیلئے ایک موصوف ضروری ہے کہ جس کے ساتھ پیرقائم ہو کیونکہ صفت بذات خود قائم نہیں ہوتی اور اس صفت کی بیجیان

پورے جسم کی شناخت کے بغیر حاصل نہیں ہو علی اورجسم کی شناخت کا طریقہ یہ ہے کہ انسانیت کے اوصاف اوراک کے امرار بیان کیے جائیں انسانیت کی حقیقت میں لوگوں

نے کلام کی ہے کہ انسانیت کس چیز کا نام ہے اور بیکس چیز کیلئے سزاوار ہے؟ اور اس کاعلم

تمام متلاشیان حق کیلئے فرض ہے کہ جوکوئی اینے آپ سے جاہل ہےوہ غیر کی حقیقت سے

بہت زیادہ جاہل ہوگا .... جب بندہ کوخداوند تعالیٰ کی معرفت کا مکلّف بنایا گیا ہے تو اسے ا بی معرفت بھی حاصل ہونی حاہیے تا کہ اپنے حادث ہونے کی صحب سے حق تعالیٰ کے

قدیم ہونے کو پہیان لےاوراین فناہے تن تعالیٰ کی بقا کو معلوم کرے اور کتاب اللہ صراحت

کے ساتھ بیان کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ سے جابل ہوتا ہی کا فروں کی صفت يان كي اور فرمايا ب:

اور ملت ایرانیمی سے وہی آ دمی روگروانی کر وَمَنِ يَّـرُغَـبُ عَنُ مِّلَّةِ إِبُرَاهِيْمَ إِلَّا مَنُ سَفِهُ نَفُسُهُ \*

اورمشائ میں سے ایک بر رگ نے کہاہے کہ

وَمنْ جَهَلَ نَفُسَهَ فَهُوَ بِالْغَيْبِ أجهل

اوررسول الله صلى الله عليه وسلم في قربايا كه:

سكتا ہے جواني ذات سے جال ہو۔

جوآ دمی ابنی ذات ہے جاال ہووہ غیر ہے بهت زياده جابل موتا ہے۔

## جس نے اپ نفس کو بھیان لیا اس نے اپ رب کو بھیان لیا ہے۔

مَنُ عَرَفَ نَفُسَه' فَقَدُ عَرَفَ رَبُّه'

لعن

مَنْ عَرَفَ نَفُسَه بِالفناء فقد عرف جم نے اپنقس کوفا ہے پیچان لیا اس ربّه بالبقاء ویقالُ من عرف نفسه بالبقاء ویقالُ من عرف ربّه می ہے کہ جم نے اپنی آپ کو ذات ہے بالعزویقالُ مَن عَرَف نفسَه می پیچان لیا اس نے اپنی رب کوع ہے ہے بالعزویقالُ مَن عَرَف نفسَه می پیچان لیا اور بعضوں نے کہا کہ جم نے اپنی بالربوبیّةِ فقد عرف ربّه فات کوعود ہے ہیچان لیا اس نے اپنی

 نام روح اورجہم دونوں کے مجموعے پر واقع ہوتا ہے چنا نچہ جب ان میں سے ایک دوسر سے اسے جدا ہو جائے تو اسم انسان ساقط ہو جاتا ہے، جیسا کہ گھوڑ سے پر جب کالا اور سفید دو رنگ اکٹھے ہوجا ئیس تو اس کوابلق کہتے ہیں اور جب ایک رنگ دوسر سے صحدا ہوجائے تو ان میں سے ایک رنگ کوسیا واور دوسر سے کوسفید کہتے ہیں۔

یہ ول بھی باطل ہے تق تعالی کے اس قول کی وجہے کہ هسل أنسى عَسلَسى الْإِنْسَانِ خِيْنِ وَمِنَ السَّهُ وَلَهُ يَكُنُ شَيَّا مَّذُكُورًا (الْسَانِ يِرَايِكِ زَارَالِيا بَكِي آچکا ہے کہ اس کا ذکر تک ندھا۔ اس آیت مبار کہ میں آ دمی کی بے جان مٹی کو انسان کہا ہے۔ جب کہاں کے جسم کے ساتھ ابھی تک جان کاتعلق نہیں ہواتھا اب ایک اورگروہ کہتا ہے کہ انسان ایک ایبا جزو ہے جس کی آ گے تقلیم نہیں کی جاسکتی اور کل ول ہے کہ آ دی کے تمام اوصاف کی اصل وہی ہے لیکن یہ تول بھی محال ہے کیونکہ اگر کسی گوٹل کردیا جائے اور دل اس ے نکال لیں تو بھی انسانیت کا نام اس ہے گرتانہیں اور بالا تفاق روح ہے پہلے جسم انسانی میں دل موجود نہ تھا ..... اور مدعیان تصوف کے ایک گروہ کو اس کے معانی میں غلطی واقع ہوئی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ کھانے پینے والی اور کل تغیر ذات انسان نہیں بلکہ وہ ایک سزاالٰہی ہاور میجیم اس کالباس ہاور وہ طبیعت کے امتزاج اورجیم وروح کے اتحاد میں و دبیت کیا گیا ہے .... میں کہتا ہوں کہتمام عقمندوں، دیوانوں، کافروں فاسقوں اور جاہلوں کو بالانقاق انسان ہی کہاجاتا ہے اور ان کے اندر اسرار خداوندی میں ہے کوئی چیز بھی موجود نہیں،اورتمام تغیر پذیرادرکھانے پینے والے ہیںاورکس شخص کےجیمادروجود میں کوئی ایسے معنی نہیں جن کوانسان کہا جائے اور اس کے معدوم ہو جانے کے بعد بھی کوئی ایسے عنی نہیں جن كوانسان كباجا سكي ..... اورخداوندعز وجل نے ان معنوں كے بغير جوبعض انسانوں ميں نہیں یائے جاتے ان تمام ماہیوں کوجنہیں ہمارے وجود بیں ترکیب ویا ہے،انسان کیا ہے۔جیسے کہ حق تعالیٰ کا قول ہے:

اور تحقیق ہم نے انسان کوئی کے خلاصہ سے
پیدا کیا پھراس کو ایک مفبوط قرارگاہ (رحم)
میں نطفہ بنایا پھر ہم نے نطفہ خون بستہ بنایا،
پس خون بستہ کو گوشت کا لوقع ابنایا پھر
لوقع کے کو ہم یاں بنایا پھر ہم نے ہدیوں پر
گوشت جڑھا دیا، پھراسے اور بی تحلوق یعنی
مکمل انسان بنادیا، پس اللہ برکتوں والا ہے
مکمل انسان بنادیا، پس اللہ برکتوں والا ہے

وَلَقَدْ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سَلَالَةٍ مِّنُ طِينُ وَلَا لِمِ اللّهِ مِنْ اللّهَ فَكُنَا وَ اللّهِ مَن مُكَنِّ ثُمَّ جَعَلْمَنَاهُ نُطُقَةً فِى قَرَادٍ مَّكِينٍ ثُمَّ خَلَقُنَا النَّطُقَةَ مُضُغَةً فَحَلَقُنَا فَحَدَلُقُنَا الْعَلَقَةَ مُضُغَةً فَحَلَقُنَا الْمُضُغَةَ عِظَامًا فَكَسُونَا الْعِظَامَ لَلْمُ النَّشَانَاهُ خَلُقًا اخَرَ لَلهُ الْحَسَلُ الْخَالِقِينَ فَتَارَكَ اللّهُ الْحُسَنُ الْخَالِقِينَ

ِ پس خداوندتعالی کے قول کے مطابق'' کہ ودسب چوں سے زیادہ سجاہے' یاک مٹی سے بنے والی مخصوص صورت تمام تغیرات کے ساتھ انسان ہے جیسا کہ اہل سنت کے ایک گرده کا کہنا ہے کہ انسان نام ہے اس جاندار کا کہ اس کی صورت اس طرح موجود ہے کہ موت بھی اس نام کواس نے فی نہ کرے جب تک بیصورت معبودہ ظاہر و باطن کے ساتھ موسوم ہو مصورت معبود سے مراد ظاہر میں تندرست اور بہار ہوتا اور باطن میں مجنول اور تقلمند ہے موسوم ہونا ہے، اور بالا تفاق جوانسان جتنا زیادہ سیح ہے وہ اتنا ہی ہیدائش میں زیادہ کامل ہے۔ بس جان لوکہ انسان کی ترکیب جن چیزوں سے کمل ہوتی ہے وہ محقق صوفیہ کے نز دیکے تین ہیں .....ایک روح دوسری نفس اور تیسری جسم .....اوران میں سے ہرایک کیلئے ایک صفت ہے جواس کے ساتھ قائم ہے۔ روح کیلئے عقل ....نفس کیلئے خواہش .....اور جسم کیلئے حس صفات ہیں .....اور انسان تمام عالم کا نمونہ ہے جب کہ عالم نام ہے وونوں جہانوں کا۔اور دونوں جہانوں ہے انسان میں نشان موجود ہے، چنانچہ یانی ہٹی، ہوااور آ گ اس جہان کی علامت ہیں اور اس کی ترکیب بلغم ،خون ،صفرا اور سودا ہے ہو تی ہے جب کہ اس جہان کا نشان جنت، دوزخ اور عرصات ہیں۔ پھر جان اپنی لطافت کی وجہ ہے

جنت بنفس این آفت اور دحشت کی وجہ ہے دوزخ ادرا ہم عرصات (میدان حشر) کی جگہ ہے۔۔۔۔۔اوران دونوں کا جمال ،غضب اور باہمی انس ہے ہے، پس بہشت اس کی خوشنو دی کی تا تیر ہےاور دوزخ اس کی ناراضی کا نتیجہ ہےاوراس کانفس حق تعالی ہے تجاب اور گمراہی ے ہاورمون قیامت میں جب تک دوزخ سے خلاصی یا کر بہشت میں نہیں پہنے گا اور روایت کی حقیقت نہیں یا ہے گااس وقت تک یقیناً قرب الٰہی تک نہیں پہنچ سکے گا۔ ای طرح د نیا میں بندہ جب تک نفس ہے نجات حاصل کر کے حق تک نہیں پہنچتا کہ جس کا اصل وہ روح ہے یقینا قربت اورمعرفت خداوندی تک نہیں بہنچ سکتا .... پس جو بندہ دنیا میں اس کو بیجان لے اور دوسروں سے اعراض کر لے اور شریعت کی راہ پر گامزن رہے وہ قیامت کے دن دوزخ اور مِل صراط كونه د كيمه كال غرضيكه مومن كي روح اس كوبهشت كي طرف بلاني ا والی ہے کیونکہ وہی دنیا میں بہشت کانمونہ ہے اور مومن کانفس اس کودوزخ کی طرف دعوت دینے والا ہے کدونیا میں وہی دوزخ کانمونہ ہے اس روح کیلئے قد بیر کرنے والی کال عقل ہے جب کہاں نفس کیلئے قائدورہنما ناتص خواہش ہے۔وہ ایک یعنی عقل کی تدبیر حق ہے ۔ اوریدا یک بعنی خواہش کی مذہبر خطاہے۔ پس درگاہ خداد ندی کے طالبوں کو چاہئے کہ وہ ہمیشہ اس نفس کی مخالفت پر کمریسته ربین تا که بخلاف اس کے روح اور عقل کی مدد کرسکیس جوسر خداوتدی کامقام ہے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

فصل

# مشائخ کے اقوال

باتی جو پچھنس کے بارے میں مشائخ نے فرمایا ہےوہ یہ ہے کہ حضرت ذوالنون

مصریٌ فرماتے ہیں کہ:

بندے کیلئے سخت ترین حجاب بیہے کہوہ

اشد الحجاب رُويتُ النفس

نفس کااوراس کی تدبیر کالحاظ رکھے

اس کیے کہ اس کی متابعت جن تعالی کی خالفت ہے اور حق تعالی کی مخالفت تمام مجابوں کی جڑ ہے۔

اور حضرت بايرميد بسطائ في في كما يكد

نفس ایک الی صفیت ہے جوصرف باطل ہے ہی سکون یاتی ہے۔

النفس صفة لا تَسِكُنُ إِلَّا بِالبَّاطُل

حضرت محمد بن على الترندي رحمة الله عليه كهتم بين كه: لعنی وه هرگز راه چق کواختیار نبین کرتا تو حابها ہے کہ حق تعالی کی معرفت حاصل

تريدان تنعرف السحق مع بقاء

کرے اور تیرانفس تیرے اندر موجود بھی نسفسك فيك ونستفسك

ہو۔حالانکہ تیرائفس تواینے آپ کوبھی نہیں لاتعرفها فكيف تعرف غيرها

بیجانتاتو پھرایے غیرکو کیسے بیجانے گا۔

ليني اين بقا كي صورت ميس نفس خودايية آپ سے تجاب ہے تواسے مشاہرہ حل كيسے حاصل ہوگا .... حضرت جنید قرماتے ہیں کہ:

تیرااینے نفس کی مراد پر قائم ہونا ہی کفر کی اساس الكفرا فيامك على مراد تفسك

اس لیے کمنفس کواسلام کے ساتھ کوئی مقارنت نہیں تو لامحالہ وہ اسلام ہے اعراض کرنے میں کوشاں رہے گا اور اسلام سے اعراض کرنے والامنکر ،وتا ہے اور منکر حق سے بیگا نہ ہوتا ہے ....اور حضرت ابوسلیمان دار انی "فرماتے میں کہ

نفس،امانت میں خیانت کرنے والا اور رضا النفس خنائنة مانعة وافضل الی کی جنتجو ہے رو کنے والا ہے اور اس کی الاعمال خلافها

عالفت كرمايي افضل عمل هـ

اس لیے کہ انانت میں خیانت کرنا بیگائی ہےاور رضا البی کا ترک کردینا گمراہی ہے تقس کے

Presented by www.ziaraat.com

بارے میں مشائخ کے اقوال اتنے زیادہ ہیں کہ ان تمام کا احاط کرناممکن نہیں لہذا میں اسے اصل مقصد کی طرف آتے ہوئے فس کے مجاہدات کی صحت اور اس کی ریاضت سے متعلق مذہب سہلیہ بیان کرتا ہوں اور ساتھ می اس کی حقیقت کے بارے میں ان کاطریق ذکر کرتا ہوں۔

# مجامد نفس کابیان

اور جولوگ ہمارے بارے میں کوشش کرتے ہیں ہم ان کوایے رائے کی رہنمائی فرمادیے ہیں۔

بجاہد وہ ہے جس نے الله کی راہ میں ایخ نفسے جہاد کیا۔

ہم چھوٹے جہادے برے جہادی طرف لوث کر

آئے ہیں، عرض کیا گیا یارسول عصف وہ براجہاد کیا ا آپ فرماياآ گاهر وكده كليرة انفس زیادہ ہے کیونکہ جہاد دشن کو ہٹانا ہے اور عابدہ نفس کومغلوب کرنا ہے۔ پس جان لواللہ تعالی

تمہیں عزت دے کنفس کامجاہرہ اوراس کومغلوب کیے رکھنا بڑا ظاہرا ورواضح ہے کہ ہردین اور ملت کے لوگوں میں بیے بہندیدہ فعل ہے اور اہل طریقت اس کی رعایت رکھنے میں خاص ہیں۔اہل طریقت کے عوام وخواص میں بیعبارت مستعمل اور جاری ہے اور مشائخ کے اس معالم بیں کلمات اور رموز بہت ہے ہیں۔خصوصاً حضرت سہل بن عبداللہ تستری اس کی

خن تعالی نے فرمایا ہے کہ: وَالَّـذِيُنَ جَـاهَـدُوُفِيُـنَا لَنهدِيَنَّهُمُ

اورنی عصی نے نے مایا ہے کہ: المجاهد من جاهد نفسه في اللَّهِ

اورنی علی نے مرید فرمایا ہے کہ رجعنا من الجهاد الاصغرالي الجهاد الاكبىر قيىل يـا رسـول اللَّهِ مالجهاد الاكبر قال الاوهى مجاهدة النفس اصل میں بڑاغلوکرتے ہیں اور ان کیلئے مجاہدات کے اندر براہین بھی بہت ہیں ۔۔۔۔۔ کہتے ہیں کہانہوں نے اپنے آپ کواس طرح کر رکھا تھا کہ پندرہ ون کے اندر صرف ایک بار کھا تا کھاتے تھے اور ای تھوڑی می غذا پر ہی طویل عمر گزار دی۔ یوں تو تمام محققین نے مجاہدے کا اثبات کیا ہے اور اس کو مشاہدہ کے اسباب میں شار کیا ہے کین حضرت بہل بن عبداللہ تستری گنے نے تو اسے مشاہدہ حق کی علت قرار دیا ہے اور طالب حق کیلئے اس میں بڑی تا شیر بیان کی ہے ، اور آپ حصول مراوکی خاطر دنیا کی زندگی کوآخرت کی زندگی پر فضیلت دیتے اور فر مایا کرتے تھے کہ آخرت کی زندگی تو اس ونیا کی زندگی کو آخرت کی زندگی پر فضیلت و بے اس و نیا میں خدمت کرو گئو آخرت کی زندگی کو امی شرہ ہے کہ جب اس و نیا میں خدمت کرو گئو آخرت میں قربت اللی عاصل کرو گے اور بغیم کمل کے اس کی قربت حاصل خدمت کرو گئو آخرت میں قرب کری تعالیٰ تک وصول کی علت بندے کا وہ مجاہدہ ہوجودہ اس کی تو فیق سے کرتا ہے کہ:

المشاهدات موادیث المجاهدات مثامرہ تی بجابدات کی میراث ہے۔
اور دوسرے مشاکح کہتے ہیں کرت تعالیٰ تک پہنچنے کی کوئی علت نہیں، کیونکہ جو
کوئی بھی جن تعالیٰ تک پہنچا ہے وہ محض اللہ تعالیٰ کے فضل سے پہنچا ہے اور اس کے فضل کا
بندوں کے افعال کے ساتھ کیا کام ہے۔ لیس مجابد کے فشس کی ورتی کیلئے ہیں، قرب کی
حقیقت کیلئے نہیں، اس لیے کہ مجابدے کارجوع بندے کی طرف ہوتا ہے جب کہ مشاہدے
کا تعلق حق تعالیٰ کے ساتھ ہے، لیس محال ہے کہ یہ مجابدہ مشاہدے کیلئے علت بن سکے یا
مشاہدہ اس مجابدے کیلئے آلہ قرار پائے۔ حضرت مبل کی دلیل حق تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے کہ
مشاہدہ اس مجابدے کیلئے آلہ قرار پائے۔ حضرت مبل کی دلیل حق تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے کہ
فواللَّذِیْنَ جَاهَدُ وُ افِیْنَا لَنَهُ لِدِیَنَّهُمُ سُلْلَنَا لَعِنی جوکوئی مجابدہ کرتا ہے مشاہدہ پالیتا ہے، اور
نیز تمام انبیاء کی بعثت، شریعت کا اثبات، کتابوں کا نزول اور تکلیف کے تمام احکام مجابدہ ہی
ہیں۔ اگر مجابدہ کیلئے علت نہ ہوتا تو ان تمام کا تھم باطل ہوجا تا۔ نیز دنیاو آخرت کے
ہیں۔ اگر مجابدہ مشاہدہ کیلئے علت نہ ہوتا تو ان تمام کا تھم باطل ہوجا تا۔ نیز دنیاو آخرت کے
ہیں۔ اگر مجابدہ مشاہدہ کیلئے علت نہ ہوتا تو ان تمام کا تھم باطل ہوجا تا۔ نیز دنیاو آخرت کے
ہیں۔ اگر مجابدہ وہ مشاہدہ کیلئے علت نہ ہوتا تو ان تمام کا تھی باطل ہوجا تا۔ نیز دنیاو آخرت کے
ہیں۔ اگر محابدہ ال تعموں اور علتوں کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں اگر علتوں کی فی کر دیں تو شریعت اور

رسم تمام اثھ جائیں، پھرنہ اصل میں نکلیف کا اثبات درست ہوگا اور نہ ہی فرع میں ..... کھانا پیٹ بھر نے کیلئے اور کیڑا پہننا سروی ہٹانے کیلئے علت ہے، اور بیعلت کی نفی تو تمام امور کو معطل کروینے کاموجب ہے، پس افعال میں اسباب کالحاظ رکھنا تو حید ہے اوران کار د کر ویناتمام امورکومعطل کردینا ہے،اورمشاہرہ کےاندراس بات کی دلیلیں موجود ہیں اورمشاہرہ کا انکار تو واضح مکابرہ ہے کیاتم نہیں دیکھتے کہ ایک سرکش گھوڑے کوریاضت کے ذریعہ حیوانی صفات سےانسانی صفات کی طرف لے آتے ہیں اور اس کے اندر حیوانی صفات کو بدل دیتے ہیں یہاں تک کہ وہ زمین سے جا بک کواٹھا کراینے مالک کودے دیتا ہے اور گیند کواینے ہاتھ سے چکر دیے دیتا ہے اور ای طرح بے عقل مجمی لڑ کے کوریاضت کے ذریعہ عربی زبان سکصلا دیتے ہیں اور اس طرح اس کاطبعی نطق اس کے اندر تبدیل کر دیتے ہیں اورایک وحثی جانورکوریاضت کے ذریعدال درجہ پر پہنچاد ہے ہیں کہ جب اس کو کھو لتے ہیں تو وہ چلا جاتا ہے کیکن پھر جب آ واز ویتے ہیں تو لوٹ آتا ہے اور قید کی تکلیف اس کو آ زادی اور چھوٹ جانے سے زیادہ عزیز ہو جاتی ہے اور ایک نایاک کتے کوریاضت کے ذر بعداس مقام پر پہنچا دیتے ہیں کہ اس کا مارا ہوا شکار حلال ہو جاتا ہے جب کہ مجاہدہ اور ر یاضت حاصل ندکرنے والے آ دمی کامارا ہوا بھی حرام ہو جاتا ہے، پس تمام شریعت اور رسم کا مدار مجاہدے پر ہے۔رسول اللہ علیہ فی نے تو قرب حق، عاقبت کے مقصود وامن کے حصول اورمعصومیت کے مختق ہونے کے باوجودطویل وقت تک بھوکار ہے، مسلسل روزے رکھنے اورراتوں کو بیدارر بنے کی صورت میں اس قدر مجاہرے کیے کہ آپ کوئ تعالی کا حکم آیا کہ ا مرحمالية.

طلعامًا أَنْ وَلَنَا عَلَيْكَ الْقُوْانَ مَم نَآبِ بِقِرَآن اللهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا الللللَّا الللَّهُ الللللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

حتى كدايية آپ كو بلاك كرليس، اور حضرت ابو بريرةً سے روايت ہے كدر سول الله عليقة

مسجد نبوی کی تعمیر کے دوران خود اینٹی اٹھاتے تھے اور میں ویکھا تھا کہ آپ تکلیف برداشت کررہے ہیں تومیں نے عرض کیا کہ یارسول اللہ اللہ اللہ وہ اینٹیں جھے دیں کہ آپ کی جگہ میں بیکام سرانجام دول، آپ نے فرمایا:

اے ابوہریرہ ہم دوسری اینٹیں اٹھا لو کیونکہ اچھی زندگی تو آخرت کی زندگی ہے۔ بعدل ين ابراهويسوه خُدَّغيس هَافانسه لا عليش الاعيش الاخِرة

لینی آ رام کا مقام تو آخرت ہے اور بید دنیارنج ومشقت اٹھانے کا مقام ہے .....حضرت حیان بن خارجہ رحمتہ اللہ بن عمر ہے حیان بن خارجہ رحمتہ اللہ علیہ کی روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عبداللہ بن عمر ہے دریافت کیا کہ غزوے کے بارے میں آپ کیافر ماتے ہیں؟ آپ نے فرمایا:

إبدا بنفسكَ فجاهدها وَابُدَا بنفسكَ فجاهدها وَابُدَا بنفسكَ فاغزها فانك ان قُتِلتَ فَارَّا بعثكَ اللَّهُ فَارًّا وَان قُتِلتَ مرانيا بعث اللَّه مرائيا وان قُتِلتَ صابراً محتسبا بعثك اللَّه صابراً

پس معانی کے بیان میں جس قد رعبارت کی ترکیب و تالیف کا اثر ہوتا ہے ہے اصول معانی کے حصول کیلئے بھی اس قد رعباہات کی تالیف و ترکیب کا اثر ہوتا ہے جس طرح کوئی بیان،عبارت اور اس کی تالیف کے بغیر درست نہیں ہوتا اس طرح کوئی بیان،عبارت اور اس کی تالیف کے بغیر حق تعالیٰ تک کی ترکیب کے بغیر وصول الی الله درست نہیں ہوتا، اور جوکوئی مجاہدہ کے بغیر حق تعالیٰ تک کی ترکیب کے بغیر وصول الی الله درست نہیں ہوتا، اور جوکوئی مجاہدہ کے بغیر حق تعالیٰ تک کی ترکیب کے دول کر کے دونہ خطا کا رہے اس لیے کہ جہان اور اس کے حادث ہونے کا ثابت کرنا

اس کے پیدا کرنے والے کی معرفت کیلئے دلیل ہاس طرح نفس اور مجاہدے کی معرفت بھی وصول الی اللہ کی دلیل ہے، اور دوسرے گروہ کی دلیل بیہ کدبیر آیت کریم تغییر میں مقدم وموخر ہے چنا نچے والگذین جا اللہ کو فیٹنا کنہد یَنَّهُمُ سُبُلَنا بِتَغییر کے اعتبارے بیا ہے کہ:

وَالَّـٰذِيْنَ هَـٰدَيْنَا هُمُ سُبُلَنَا جَاهَدُوُا فِيُنَا فِيُنَا

کہ جن کو ہم نے اپنے رائے کی ہدایت فرمائی ہے وہ لوگ ہمارے بارے میں کوشش کرتے ہیں۔

اوررسول الشطَّ الله في الله في الما المستَّ الله في ا

پس مجامدہ بندے کا اپنافعل ہے اور بیمال ہے کہ اس کا اپنافعل اس کی اپنی ہی نجات کیلئے کافی ہو جائے پس بندے کی نجات اور خلاصی حق تعالیٰ کی مشیت کے ساتھ متعلق ہےنہ کہ مجاہدہ کے ساتھ ۔ اس لیے تو حق تعالیٰ نے ارشاد فر مایا ہے:

یس الله تعالی جس کوم ایت دینے کا ارادہ فرما لیس تو اس کے سینے کو اسلام کیلیے کھول دیتے میں اور جس کو گمراہ کرنا چاہیں تو اسکا سینہ تنگ اور تخت کردیتے ہیں۔

اورنيز فرمايا ہے كه:

تُوتِي الْمُلُكِ مَنُ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ

الْمُلُكَ مِمَّنُ تَشَاءُ

ا الله توجس كوچاه اسباد شاى ديا سبادر جس سے حيام تا ہے إدشاء ت جسين ليتا ہے۔

تمام اہل عالم کا مکلّف ہونا خودان کی اپنی حیثیت کی نفی کرنا ہے کہ آگر محض مجاہدہ وصول حق کیلئے علت ہوتا تو ایلیس بھی مردود نہ ہوتا اورا گرمجابدے کا ترک راندہ اور مردود ہونے کی علت ہوتا تو حضرت آ دم علیہ السلام ہرگز مقبول اور برگزیدہ ند بنتے ۔ پس معلوم ہوا كەمجابدىكى كىرت زيادەكارة مەنبىس بلكەش تعالى كى عنايت كى سبقت زيادەكارة مدب، اور جو کوئی زیادہ مجاہدوں میں مصروف رہے وہی تعالی کے مواخذہ سے زیادہ محفوظ نہیں بلکہ جس كوحق تعالى كى زياده عنايت نصيب ،و دبى بى حق تعالى سے زياده نزديك موتا ہے، چنانچیکوئی تو عبادت خانہ میں عبادت کرتا ہو بھی حق تعالی سے دور ہے اور کوئی خرابات کے اندر گناہوں میں مصردف بھی انجام کارکسی وقت گناہوں سے تائب ہوکر ، حق تعالیٰ سے نز دیک ہوسکتا ہےاورتمام معانی ہے اشرف ایمان ہے، ایک لڑکا جوابھی احکام کا مُکلف نہیں اورای طرح دیوانوں کیلئے بھی مومن کہنا تھیک ہے بس جب زیادہ شرف والی حالت بعنی ایمان کیلئے بھی مجاہدہ علت نہیں ہے تو جو حالتیں اس سے کم درجہ کی جیں وہ بھی علت کی حاج نه ہوں گی .....اور شریعلی بن عثان الجلالی کہتا ہوں کہ پیصرف لفظی اختلاف ہے معنی میں كونى اختلاف نہيں كيونكه ايك كہتا ہے كہ:

جس نے کوشش کی اس نے بالیا۔

مَنُ طَلَبَ وَجَدَ

اور دوسرابه کهتاہے کہ:

جسنے یالیاس نے کوشش کی۔

مَنُ وَجَدَ طلبَ

لبذا بالینے کا سبب طلب کرنا اور طلب کرنے کا سبب پالیما ہوا۔ وہ ایک تو اس لیے مجاہدہ کرتا ہے تا کہ مثابدہ حاصل کرلے اور بیدوسرا اس لیے مثابدہ کرتا ہے تا کہ مجاہدہ یا لے۔ اور اس

اور اگر ہم ان پر فرشتوں کو نازل کرتے اور مردے ان کے ساتھ گفتگو کرتے اور ان کے سامنے آنے والی ہر چیز کوان کیلئے زندہ کودیے تو بھی ایمان قبول نہ کرتے مگریے کہ اللہ تعالیٰ جاہے لیکن ان کے اکثر تو جائل ہیں۔ وَلُوُ آَثَنَا نَزَّلُنَا عَلَيْهِمُ الْمَالِيَكَةَ ` وَكَلَّمَهُمُ الْمَوْتَى وَحَشَرُنَا عَلَيْهِمُ كُلَّ شَى قُبُلاً مَّا كَانُوا الِيُؤْ مِنُوا الِّا اَن يَّشَساءَ اللَّهُ وَللْكِنَّ اَكَثَرَهُمُ يَجُهَلُونَ

لینی اس لیے کہ ایمان کی علت ہماری مخیت ہے، ان کے مجاہدے اور ولاگل کا د کیمنا بمان کی علت نہیں ، اور نیز ارشاوفر مایا ہے:

إِنَّ الَّـذِيْنَ كَفَرُو اسَوَاء "عَلَيْهِمُ ءَ جُولُوگ كافر بين، برابر ب كرآب أَبَيْنَ الْمُدُونَ خُولُول كافر بين، برابر ب كرآب أَبَيْنَ الْمُدُونَ أَنْ الْمُدُونَ عُلْمُ لَا يُؤْمِنُونَ أَرْمَانِ اللّهِ اللّهُ اللّ

ڈراٹا اوران کار ک دونوں مساوی ہیں وہ ایمان نہ اا کیں گے کونکہ ہم نے ان کواہل ایمان میں شار نہیں کیا ہے اوران کی از لی بربختی کے سبب ان کے دلوں پر مبرلگ بیکی ہے ہیں انہیاء کا ورود کتابوں کا نازل کرنا اور شریعتوں کا شہوت جی تعالیٰ تک پہنچنے کے اسباب تو ہیں علت نہیں ہیں۔ اس لیے کہ مکلف ہونے میں تو حضرت ابو براہی اسی طرح ہیں جس طرح ابوجہل اللہ کی عضرت ابو براہی گئے اور ابوجہل اللہ تعالیٰ کے نصل سے محروم ہونے کی وجہ سے رہ گیا۔ ہیں وصول الی اللہ کی علت عین وصول ہے تعالیٰ کے فضل سے محروم ہونے کی وجہ سے رہ گیا۔ ہیں وصول الی اللہ کی علت عین وصول ہے نہ کہ طلب وصول ۔ کیونکہ اگر طالب اور مطلوب دونوں ایک ہی ہوں تو طالب ہی واجد (بیانے والا) ہوگا اور جب وہ وہ اجد ہوگا تو طالب نہ ہوگا کیونکہ جوئی تعالیٰ تک پہنچا ہوا ہے وہ آرام میں ہوتا ہے جب کہ طالب پر آرام درست نہیں ہوتا۔ اور پیٹی ہر علیہ نے نر مایا ہے کہ اگر است نہیں ہوتا۔ اور پیٹی ہر علیہ نے نر مایا ہے کہ اگر است نہیں ہوتا۔ اور پیٹی ہر علیہ نے نر مایا ہے کہ اگر است نہیں ہوتا۔ اور پیٹی ہر علیہ نے نر مایا ہے کہ اگر است نہیں ہوتا۔ اور پیٹی ہر علیہ نو نو مائی فی و مائیوں وہ نقصان زدہ مین اسٹیو کی یو مائی فیکو مائی فیکون نو است نہیں ہوتا۔ اور پیٹی ہر علیہ کے نوان ایک ہوں وہ نقصان زدہ میں اسٹیوں وہ نقصان زدہ میں اسٹیوں وہ نقصان زدہ بین اسٹیوں وہ نقصان زدہ میں اسٹیوں وہ نوب اسٹیوں وہ نقصان زدہ میں اسٹیوں وہ نوب اسٹیوں نوب اسٹیوں وہ نوب اس

#### وتاہے

طرح اس چیز کاحق تعالی کی جناب کیلئے ثابت کرنا بھی محال ہے ۔۔۔۔۔ اس چیر یعنی حضرت
سہل تستری پراس طرح کے مجاہد کی کیفیت گزری تھی کہ وہ اس سے آزاد ہوتے تھے اور
اس کے بیان کرتے وقت درحقیقت اس کی عبارت سے منقطع ہوتے تھے، ان اوگوں کی
طرح نہیں جنہوں نے بغیر معالمہ کے ان کی عبارت کو ابنا شعار بنالیا ہے اور جو پچے معالمہ
عجاہدات میں چیش آتا ہے اس کو پوری طرح عبارت میں بیان کرنا محال ہے ۔۔۔۔۔ بہر حال
اہل طریقت کے زود کی محاہدہ اور ریاضت بالا تفاق ثابت ہیں ۔لیکن ان کو وصول الی اللہ کی
علت قرار نہیں دیا جا سکتا ۔ پس جو محض مجاہدہ کی نفی کرتا ہے اس کی مرادعین مجاہدہ کی نفی نہیں
بلکہ جاہد ہے کو وصول الی اللہ کا مدار بجھنے اور اپنے افعال پر بارگاہ اقدس میں مغرور نہ ہونے کی
نفی ہے ۔ اس لیے کہ عاہدہ بند کے افعال موتا ہے اور مشاہدہ فعمت اللی ۔ جب تک خدا تعالی کا
فضل شامل حال نہ و بند کے افعال کی قیمت کا نہیں ہوتا ۔
فضل شامل حال نہ و بند کے افعال کی قیمت کا نہیں ہوتا ۔

میری جان! کیا تیراول خودگرفت محسوس نہیں کرتا کہ اپنی آپ کی تو اتنی آ راکش کرتا ہے۔ اپس کرتا ہے اور حق تعالی کے فضل کو نہیں و کھتا کہ اپنی فضل کی اتن تعریفیں کرتا ہے۔ اپس دوستان حق کا بجابدہ تو محض فعل حق ہوتا ہے کہ ان کا ابنا اختیاراس میں موجود نہیں ہوتا اور سے محبت اللی میں مقہور اور پکھل جاتا ہے اور یوں بکھلنا محض اللہ تعالی کی نوازش ہے اور جا ہلوں کا بجابدہ ان کا ابنا فعل ہوتا ہے اور اس میں ان کے اپنے اختیار کا فیل ہوتا ہے اور وہ تشویش اور پراگندہ ہووہ آفت سے زیادہ پراگندہ ہوجاتا اور پراگندگی جو تی ہوا تک ہو سکے اپنے کسی فعل کا تذکرہ نہ کرداور کسی معالمہ میں بھی نفس کی متابعت نہ کرد کی وکو کہ تہاری ہستی کا وجود بی تمہارے لیے تجاب ہے اگر تم کسی ایک فعل سے مجبوب ہو گئے تو کسی دوسرے فعل سے وہ تجاب اٹھ جائے گا۔ اور اگر تمہارا پورا وجود بی تمہارے لیے جاب ہے گا۔ اور اگر تمہارا پورا وجود بی تمہارے لیے جاب ہو گئے جاب ہو گئے ہو جائے گا۔ اور اگر تمہارا پورا وجود بی تمہارے لیے جاب ہو گئے اور اگر تمہارا پورا وجود بی تمہارے لیے جاب ہو گئے جاب ہو گئے جاب ہو گئے جاب ہو گئے ہو جائے گا۔ اور اگر تمہارا پورا وجود بی تمہارے لیے جاب ہو گئے جائے گا۔ اور اگر تمہارا پورا وجود بی تمہارے لیے جاب ہو گئے جائے گا۔ اور اگر تمہارا پورا وجود بی تمہارے لیے جاب ہو گئے بیا کے قابل نہیں ہو گئے بیا کے قابل نہیں ہو گئے بیا کے قابل نہیں ہو گئے۔

کیونکہ نفس ایک سرکش کتا ہے اور کتے کی کھال دباغت کے بغیریا کنہیں ہوتی۔

ِلاَنَّ النفس كلب باغ وجلد الكلب لايطهر الابالدباغ. حکایات میں مشہور ہے کہ حضرت حسین بن منصور ؓ نے کوف میں حضرت محمد بن الحسین علوی ؓ کے مکان پر قیام فر مار کھا تھا کہ حضرت ابراہیم خواص بھی کوفہ میں تشریف لائے ، انہوں نے جبآب کی تشریف آوری کی خبرسی توان کے یاس آئے۔حفرت حسین بن محمور ؓ نے وریافت کیا کداے ابراہیم! جالیس سال ہے جوآب نے اس طریق کے ساتھ تعلق قائم کر رکھا ہے اس ہے آپ کو کیا چیز حاصل ہوتی ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ اس سے مجھے تو کل حاصل ہوائے۔ تو حصرت حسینؓ نے کہا:

ضيقت عمرك في عمران

باطنك فَايُن الفناء في التوحيد

آپ نے اپنے باطن کی تعمیر میں اپنی عمر کو ضا لُع كرديابس فنافى التوحيد كمال ہے؟ .

بعنی تو کل تواینے معاملات کوخدا تعالی کے سپر دکر دینے اور اپنے باطن کی درستی کیلئے اس بر اعتاد کرنے کا نام ہےلیکن جب کسی نے باطن کےعلاج میں ایک عمرصرف کر دی ہوتو اسے ظاہری معاملات کی درتی کیلئے ایک اورعمر کی ضرورت ہوگی تا کہاہے خرچ کر سکے اور پول دونوں عمریں ضائع ہو جا کمیں گے۔لیکن ابھی تک حق تعالیٰ کا اس تک کوئی اثرنہیں پہنچا ہو گا.....خفرت شیخ ابوعلی سیاہ مروزیؓ ہے حکایت بیان کرتے ہیں کہ میں نے نفس کوخودا پی بی شکل وصیعت میں دیکھا کہ ایک آ دمی نے اسے بالوں سے پکڑ رکھا ہے اور اس طرح اے میری گرفت میں دے دیا۔ میں نے اے ایک درخت کے ساتھ باندھ دیا اور اس کو ہلاک کرنے کاارادہ کرلیا۔لیکن وہ مجھے کہنے لگا۔اے بوعلی! مجھے تل کرنے کی تکلیف نہ کڑ کیونکہ میں خداتعالی کالشکر ہوں تم مجھے گمنہیں کر سکتے .....اور حفزت جنیلا کے ایک بڑے بزرگ سائھی حضرت مجمد بن علیانی نسوئی بیان کرتے ہیں کہ میں اپنے ابتدائی حالات میں ہی نفس کی مصیبتوں ہے آگاہ ہو گیا تھا اور اس کی کمین گا ہوں اور چالوں کو جانتے ہوئے اس کی دشنی میں لگار ہتا تھا ایک روزلومڑی کے بیجے جتنی ایک چیز میرے گلے ہے باہرنگلی توحق تعالی نے مجھے اس ہے روشناس کر دیا اور میں نے جان لیا کہ بیفس ہے چنانچہ میں نے اسے پاؤں تلے روند نا شروع کر دیالیکن میں جوٹھو کربھی اے لگا تا وہ پہلے ہے بڑا ہو جا تا میں نے اے کہا''اے فلانے! تکلیف دینے اور زخم لگانے سے دوسری تمام چیزیں ہلاک ہوتی ہیں لیکن تو کس طرح بزاہوتا جارہاہے؟ وہ کینے لگامیری پیدائش ہی الٹی ہے کہ جو کا م دوسری چیزوں کیلئے تکلیف دہ ہووہ میرے لیے باعث راحت ہوتا ہے اور جو کام دوسروں کیلئے راحت بخش ہو وہ میرے لیے باعث رنج ہوتا ہے ..... اور اپنے وقت کے امام حضرت شیخ ابوالعباس شقانی" فرماتے ہیں کہ ایک دن جب میں اینے گھر میں داخل ہوا تو و یکھا کدایک زر درنگ کا کتامیرے بستر پرسویا ہوا ہے میں نے سیجھتے ہوئے کہ محلے کا کوئی كمّا ندرآ كيا ہے اس كو نكالنے كا اراده كيا تووه ميرے دامن كے نيچ كھس كيا اور غائب ہو گیا.....اوراس دفت کے قطب اور مدارعلیہ حضرت شیخ ابوالقاسم گرگانی" ''اللہ تعالیٰ ان کو سلامت رکے' نے اپنے ابتدائی حال کا حوالہ دے کر فرمایا کہ میں نے نفس کو ایک سانی کی شکل میں دیکھا ..... اور ایک درویش فرماتے میں کہ "میں نے نفس کو ایک چوہے کی صورت میں دیکھا اور اس سے بوجھا کہ تو کون ہے؟ کہنے لگا میں غافل لوگوں کی ہلاکت ہوں کہ ان کیلئے شراور برائی کا داعی ہوں اور دوستان حق کی نجات ہوں کہ میں جس کا وجو دایک آفت ہےاگران کے ساتھ نہ ہوتا تو وہ اپنی یا کی پرمغرور اور اپنے افعال پرمتکبر ہو جاتے کیونکہ جب وہ اینے ول کی طہارت، باطن کی پا کیزگی، ولایت کے نوراراطاعت پراستیقامت کو د مکھتے ہیں تو برائی کی خواہش ان میں پیدا ہونے لگتی ہے لیکن پھر جب مجھے اپنے دونوں بہلوؤں کے درمیان و مکھتے ہیں تو تمام عیب ان سے باک ہوجاتے ہیں۔

بیتمام حکایات اس بات کی دلیل ہیں کہ نفس ایک ذات ہے مفت نہیں ،اور اس کیلئے الگ ایک صفت ہے اور ہم اس کے اوصاف کو داضح طور پر دیکھتے رہتے ہیں رسول اللہ

### ملاق نفر مایا ہے کہ

تیرے دشمنوں میں ہے سب سے بڑادشمن تیرالیانفس ہے جو تیرے دونوں پہلوؤں کے درمیان ہے۔

اَعُدای عدوک نفسک الّتی بین جَنبیک

پس جب اس کی معرفت حاصل ہو جائے تو تم جان لیما کے دریاضت کے ذریعہ اس کو قابومیں لایا جاسکتا ہے تاہم اس کی ذات اور ماہیت کو فنانہیں کیا جاسکتا اور جب اس کی

میں موبہ میں دیا ہو جائے تو طالب اگرائ کا مالک بن کرائ پر قابور کھے تو اس کے باقی اچھی طرح شناخت ہو جائے تو طالب اگرائ کا مالک بن کرائ پر قابور کھے تو اس کے باقی سنز میں بھی کوئی اکر نہیں

رہے میں بھی کوئی ہاکٹیں۔ لِاَنَّ النفس کلب'' نباح'' وامساک

کیونکر نفس ایک بھو نکنے والا کما ہے اور کتے کو شکار کی ریاضت کے بعد رکھنا مباح ہے۔

الكُلْبِ بعد الرياضة مباح" شكاركى رياضت كے بعدر كھنا مباح " پس نفس كے فتا كيلئے نہيں۔ اس كو فتا كيلئے نہيں۔ اس معالمے ميں مثار نخے الى الكاسلىلى براطويل بے ليكن ميں نے اس كتاب كى طوالت كے معالمے ميں مثار نخے الى الكاسلىلى براطويل بے ليكن ميں نے اس كتاب كى طوالت كے معالمے ميں مثار نے الى الكاسلىلى براطويل بے ليكن ميں نے اس كتاب كى طوالت كے معالمے ميں مثار نے الى الكاسلىلى براطويل ہے ليكن ميں نے اس كتاب كى طوالت كے معالمے ميں مثار كے الى اللہ الله براطويل ہے ليكن ميں اللہ الله براطويل ہے ليكن ميں مثار كے اللہ اللہ براطويل ہے ليكن ميں مثار كے اللہ اللہ براطويل ہے ليكن ميں اللہ اللہ براطويل ہے ليكن ميں مثار كے اللہ براطويل ہے ليكن ہے ليكن ميں مثار كے اللہ براطويل ہے ليكن ہے

خوف سے ای مقدار پر اکتفا کیا ہے اور اب میں "موی" کی حقیقت اور شہوات کوترک

کرنے سے متعلق گفتگو کروں گا۔انشاءاللہ عزوجل .....اور تو فیق اللہ کی طرف سے ہی ہے۔

## حقيقت هوي

جان لوا الله تعالی حمہیں عزت نعیب کرے کہ صوفیہ کے ایک کروہ کے نزدیک دوسر کے گردہ کے کرندیک دوسر کے گردہ کے نزدیک دوسر کے گردہ کے نزدیک طبیعت کے اس ادادے کا نام ہے جس کا مضرف اور مد برنفس ہے جس طرح کے عقل عبارت ہے دوح کے اداد سے اور جس روح کوجسم کے اندر عقل ہے قوت حاصل نہ ہووہ تاقص ہوتی ہے اس طرح جس نفس کو ''ھوئی'' ہے قوت حاصل نہ ہووہ بھی ناقص ہوتا ہے ہیں روح کا

ناقص ہونا عین قربت حق ہے۔۔۔۔۔اور بندہ کو ہمیشہ دو دعو تیں ملتی رہتی ہیں ایک دعوت عقل کی طرف سے اور دوسری هوی کی طرف سے ۔ البتہ جوآ دمی عقل کی دعوت کا اتباع کرتا ہے وہ ایمان تک رسائی حاصل کر لیتا ہے لیکن جو شخص هوئی کی دعوت پر لبیک کہتا ہے وہ گمراہی اور کفر میں جتا ہوجا تا ہے ۔ پس هوئی تجاب اور گمراہ کن ہے۔ مریدوں کواس سے بلند رہنا اور کفر میں جتا ہوجا تا ہے ۔ پس هوئی تجاب اور گمراہ کن ہے۔ مریدوں کواس سے بلند رہنا اور طالبوں کواس سے اعراض کرنا چاہئے اور بندہ اس کی مخالفت کرنے پر مامور ہے اور اس کا اتباع کرنے سے دوکا گیا ہے۔

کیونکہ جواس پر سوار ہوا وہ تباہ ہو گیا اور جس نے اس کی مخالفت کی فرشتہ صفت ہو گیا۔

اور باقی جواپ رب کے حضور کھڑا ہونے سے ڈر گیا اوراپنے نفس کوخواہش سے روک لیالیس اس کا ٹھکا ناجنت ہے۔

جس چیز سے میں ابنی امت کے بارے میں زیادہ ڈرتا ہول وہ خواہشات کی پیروی اور کمی امید ہے۔

کیاتم نے دیکھاہے جس نے ابنی خواہش کو ابنامعبود بتالیاہے۔

ب یعنی خواہش کواہناال<u>ا اور معب</u>ود بنار کھاہے۔ آئِل مَنْ رَكَبَها هَلَكَ وَمَنْ خَالفها لِآنٌ مَنْ رَكَبَها هَلَكَ وَمَنْ خَالفها ملك

جیہا کری عزوجل نے ارشاوفر مایا ہے کہ: وَاَمَّا مَنُ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الهَوى فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِىَ الْمَاُوى

اوررسول النيطي في فرمايا ہے: اختوف مَا اخَاف على امتى اتباع الهَوٰى وطول الامَل

> اور الله تبارك وتعالى كاس ارشاد: اَفَوَءَ يُتَ مَنِ اتَّخَذَ اِلهَهُ عَوَاهُ

ى تقبير مى حضرت ابن عباس كا قول نقل كرت بين أى الهو الها معبودًا اس آ دمی کیلئے ہلاکت ہے جس نے حق تعالیٰ کی بجائے اپنی خواہشات کو معبود بنار کھا ہے اور شب وروز کی تمام جدو جہدنفس کوخوش کرنے کیلئے صرف کرتا ہے۔

حضرت ابراہیم خواش فرماتے ہیں ایک دفد میں نے سنا کدروم کے اندرایک
پادری ہے جوسر سال سے رہائیت اختیار کئے ہوئے ایک کنیسا ہیں بیٹھا ہے ہیں بڑا جیران
ہوا کہ رہبائیت کی شرط تو چالیس سال ہے بیٹنی کس مشرب پڑمل کرتے ہوئے سر سال
تک کلیسا ہیں آ رام سے بیٹھا ہوا ہے، چنا نچے ہیں نے اس سے ملاقات کا ارادہ کیا۔ جب
میں اس کے کلیسا کے نزدیک پہنچا تو اس نے دریچ کھول کر جھے کہا 'اے ابراہیم! میں جانتا
ہوں کہم کس لیے آئے ہو (تو سنو) میں یہاں سر سال ہے رہبائیت کیائے ہیں بیٹھا ہوا
بلکہ میرے اندرخواہشات سے بھیرا ہوا ایک کیا موجود ہے۔ میں اس کلیسا میں بیٹھا اس کی
گرانی کر رہا ہوں اور اس کا شراخلوق سے رو کے ہوئے ہوں۔ باتی میں دیسانہیں ہوا جیسا تم

"بارخدایا! تواس پرقادر ہے کہ گراہی میں بھی کسی آدمی کوسیدھارات دکھادے اور نیکی کے راستے پرگامزن کردے" وہ پادری کہنے لگا" اے ابراہیم! کب تک لوگوں کو تلاش کر ہے کہ جبتو کرو! اور جب اپنے آپ کو پالوتو پھر پاسبانی کرو کیونکہ خواہش نفس روزانہ معبودیت کے تین سوساٹھ طرح کے لباس بہنتی اور بندے کو گراہی کی طرف دعوت دیتی ہے ۔۔۔۔۔ بہر حال شیطان کو بندے کے دل اور باطن میں گھنے کی اس وقت تک مجال نہیں ہوتی جب کہ اس کے دل میں نافر مانی کی خواہش پیدا نہ ہو جائے، جب اس خواہش گناہ کا مادہ نفس میں ظاہر ہو جاتا ہاں وقت شیطان اس کو پکڑ لیتا اور اس کو آراستہ کرکے بندے کے دل کے سامنے پیش کر دیتا ہے اور اس حالت کو وسوسہ کہتے ہیں۔ پس گناہ کی ابتداخواہش نفس سے ہوتی ہے ادر ابتدا کرنے والا زیادہ ظالم ہوتا ہے، اور حق تعالی کے اس فرمان کا یہی معنی ہے کہ جب شیطان نے کہا کہ" میں تمام انسانوں کوراہ اور حت سے ہٹادوں گا ہوتا ہے، اور حت سے ہٹادوں گا ہوتا ہے اور اس حالت کو اس کے اللہ کو اس کے اللہ کو اس کو بیا ہوتا ہے، اور حت سے ہٹادوں گا ہوتا ہے، اور حت سے ہٹادوں گا ہوتا ہے، اور حت سے ہٹادوں گا ہوتا ہوتا ہوں کوراہ میں خور مایا تھا کہ تا ہوں کی گا ہوتا ہے کہ جب شیطان نے کہا کہ" میں تمام انسانوں کوراہ واست سے ہٹادوں گا ہوتوں تعالی نے المیس کوفر مایا تھا کہ:

بے شک میرے خاص بندہ پر تیرا کوئی بس نہل سکےگا۔ اِنَّ عِبَادِیُ لَیُسسَ لَکَ عَلَیْهِمُ سُلُطَان"

یس در حقیقت بندہ کانفس اور خواہش ہی شیطان ہیں۔ اسی وجہ ہے پیمبر علیہ

نے فرمایا کہ

کوئی آ دمی اییانہیں جس پر اس کا شیطان (خواہش نفس)غلبہ حاصل نہ کرے سوائے عمر فاردق کے کہ دہ اسٹے شیطان پر غالب ہیں۔

وَمَا مِنْ احدٍ إلاَّ وَ قد غلبه شيطانُه' إلَّا عمر فانه غَلَبَ شيطانه

بی خواهشات حضرت آ دم کی سرشت می داخل اور بی آ دم کی جان کی راحت

میں کہ بینمبر اللہ نے نے فر مایا ہے کہ

خوابش اورشبوت ابن آدم کی سرشت میس ملا

الهَواي والشهوة معجونة بطنية

ابن آهم وي گئي بير\_

خواہشات کا ترک بندے کوامیر کرتا ہے اورخواہشات کا ارتکاب امیر کواسیر بنادیتا ہے جیسا کہ امیر ہوتے ہوئے جب زلیخانے خواہش کا ارتکاب کیا تو اسیر بن گئی اور حضرت یوسف علیہ السلام باوجود یکہ اسیر تھے لیکن خواہش کو ترک کر دیا تو امیر بن گئے۔

حضرت جنيدٌ سے لوگوں نے دریافت کیا کہ:

وصال فن کیا چیز ہے؟

مَا الوُصَلِ

توآپ نے فرمایا:

خوامشات كالرتكاب ترك كردين كانام

ترك ارتكاب الهوى

وسل حق ہے۔

حواس اس سے کاموں میں مصروف ہیں۔ بندہ ان سب کی حفاظت کا مکلّف اور ان میں سے ہرایک کے کام ہے متعلق جوابدہ ہے۔آ ککھ کی شہوت، دیکھنا، کان کی شہوت سننا، ناک کی شهوت سونگهنا، زبان کی شهوت بولنا، تالوکی شهوت چکهنا، جمع کی شهوت چھونااور گھستااور سینے کی شہوت سوچنا ہے۔ پس طالب کواپنا نگران اور حاکم ہونا چاہئے اور دن رات اس کام میں لگے رہنا جاہئے کہ حواس میں پیدا ہونے والےخواہشات کے اسباب کواینے آپ سے دور کروےاورخدانعالیٰ سے امداد کا طلب گار رہے کہ وہ اس میں الی صفت پیدا کر دے کہ اس کے باطن سے بیخواہشات دفع ہوجا کی کیونکہ جوآ دی شہوت کے کسی حصے میں بھی مبتلا ہوجائے تمام معانی ہے مجوب ہوجاتا ہے۔ پس بندہ اگر ہتکلف اس کواینے آپ سے دفع کرے تو اس کی تکلیف طویل ہوجائے گی کیونکہ خواہشات کا وجود تو بے دریے ہوتا ہے اور اس کوحق تعالیٰ کے ہی سپر دکر دینا بہتر ہے تا کہ گو ہر مقصود حاصل ہوجائے .....اور حضرت ابو علی سیاہ مروزیؓ سے حکایت بیان کرتے ہیں کہانہوں نے بیان کیا'' میں ایک دفعہ حمام میں گیا ہوا تھا اور سنت کے مطابق (زیرناف) استرہ استعال کررہا تھا کہ میں نے اینے آپ ے کہا''اے ابوعلی سرچشمہ شہوات اور تجھے اتنی آفات میں بتلار کھنے والے اس عضو کواینے وجود ہے الگ کردئے تا کہ تو شہوات ہے بچار ہے 'میرے باطن ہے آ واز آئی کہ اے ابو علی! تو ہماری ملک میں تصرف کرنا حابتا ہے؟ حالا نکہجسم کی ساخت میں کوئی عضو ووسر ہے عضوے زیادہ موز وں نہیں ہمیں اپنی عزت کی قتم !اگر تو اس کواینے وجووے جدا کروے گا تو ہمتمہارے ہر بال میں پینکڑوں گناشہوت اورخواہش پیدا کرویں گے۔ای معنی میں تحسى نے کہاہے شعر

تبتغِی الاحسانَ ذَع احسانک اترک بخشی اللهِ ریحانک (تو نیکی کامتلاثی ہے تو احسان کوچھوڑ دے۔اللہ تعالیٰ کے خوف سے اپنی راحوں کوچھوڑ دے) بندہ کواپے جسم کی خرابی میں تصرف کرنے کا کوئی اختیار نہیں البتہ اپنی کی صفت کو حق تعالیٰ کی تو فیق اور اس کے حکم کی تعمیل کے ذریعہ تبدیل کرسکتا ہے، در حقیقت جب بندہ حق تعالیٰ کی تعلیم ورضا کا مرتبہ حاصل کرتا ہے تو اے حق تعالیٰ کی عصمت حاصل ہو جاتی ہے، اور بندہ مجاہدے کی بہنست حق تعالیٰ کی تا ئیدو عصمت کے ذریعہ تمام آفات سے زیادہ محفوظ رہ سکتا ہے۔

کیونکہ ڈھاپے والی چیز سے مصیوں کوروکنا مگس ران کے ذریعہ ہٹاتے رہنے سے لان نـفـى الـذبـاب بالمكنَةِ ٱيُسَر عن نفيهِ بالمذبةِ

#### زیادہ آسان ہے۔

پس حق تعالی کی عصمت تمام آفات کوزائل اورتمام برائیوں کومٹانے والی ہے اور بندہ کو کسی صغت میں بھی حق تعالیٰ کے ساتھ مشارکت حاصل نہیں جیسا کہ اس نے فرمایا ہے کہ اس کی ملک میں کسی کوتصرف کا اختیارنہیں ۔اور جب تک حق تعالیٰ کی حفاظت مقدر میں نہ ہو بند ہ ائی کوشش کی بنیاد یر کسی چیز ہے رک نہیں سکتا کیونکہ اس کی اپنی کوشش کوئی کوشش نہیں ہے کہ جب تک حق تعالیٰ کی کوشش بندہ کے شامل نصیب نہ ہو بندے کی اپنی کوشش سود مندنہیں ہوسکتی۔ تا ہم محض کوشش ہےاطاعت کی قوت ساقط ہوجاتی ہے کیونکہ انسان کی تمام کوششیں دوطرح کی ہوتی ہیں یا تو وہ کوشش کرتا ہے کہ حق تعالیٰ کی تقدیر کواینے آپ سے پھیرد ہے اوریا پھرخود تقذیر کےخلاف کسی چیز کی اپنی طرف نسبت کرتا ہے اور بید دونوں صورتیں جائز نہیں کیونکہ نہ تو تقدیر جدو جہد کے ذریعہ تبدیل ہوسکتی ہے اور نہ بی کوئی کام تقدیر کے بغیر وقوع پذیر ہوتا ہے ..... اور روایات میں یہ بھی آتا ہے کہ حصرت شکل ایک دفعہ بیار ہو گئے تو ایک طبیب آپ کے پاس آیا اور کہا'' آپ پر ہیز کریں' آپ نے فرمایا'' میں کس چیز ہے پر ہیز کروں؟اس چیز ہے پر ہیز کروں جو ہرارز ق مقدر ہے یااس چیز ہے جو تقدیر میں میرا رزق ہی نہیں!اگر میں اینے مقدر سے پر ہیز کرنا بھی جا ہوں تو ہرگز نہیں کرسکیا اور اگر مقدر

کے علاوہ سے پر ہیز کروں تو وہ تو خود ہی جھے نہیں دیں گے بھر پر ہیز کے کیامعنی .....کیونکہ مشاہرہ مجاہدہ سے حاصل نہیں ہوتا ....اس مسئلہ کو انشاءاللہ دوسری جگہ پر پوری احتیاط سے بیان کروں گا۔

## فرقه حکیمیه

علیم حفرات حفرت ابوعبداللہ محد بن علی انکیم التر مذی کی طرف اپنی نسبت کرتے ہیں۔ جو تمام علوم ظاہری و باطنی میں اپنے دور کے ائمہ میں سے تھے۔ آپ کی تصانیف بہت ہیں اور آپ کے کلام اور طریقہ کی بنیاد ولایت پر ہے۔ آپ نے حقیقت ولایت کو بیان کیا اور اولیاء کے ورجات اور الن کے مراتب کی رعایت کو واضح کیا جوایک الگ ناپیدا کنار سمندر ہے جس میں بڑے کا ئبات موجود ہیں۔ آپ کے مہب کو جانے کیئے پہلے یہ جاننا ضروری ہے کہ اللہ تعالی کے پھھاولیاء ہیں جن کواس نے اپنی تخلوق سے جن لیا ہے اور ان کے معاملات کو دنیوی تعلقات سے منقطع اور نفس وخواہش کی مقتضیات جی آزاد کر دیا ہے۔ الن میں ہے ہرایک کیئے ایک در ہے کو متعین کر کان پر تصوف کے امرار کا دروازہ کھول دیا ہے۔ اس سلط میں کلام بڑا طویل ہے لیکن میں چنداصولوں کی شرح بیان کروں گا کہ تمہیں علم عاصل ہو جائے چنانچہ اب میں اختصار کے ساتھ اس کی تحقیق اسباب اور اوصاف بیان کرتا ہوں اور اس بارے میں مشائخ کا کلام بھی پیش کروں گا۔ اسباب اور اوصاف بیان کرتا ہوں اور اس بارے میں مشائخ کا کلام بھی پیش کروں گا۔ انشاء اللہ عزوجی ۔

## اثمات ولابت

جان لو کہ معرفت وتصوف کے طریق کی اساس اور قاعدہ، ولایت اور اس کو ثابت کرنے ہم مخصر ہے۔اس کو ثابت کرنے کے معاملے میں تمام مشارکخ باہم متفق ہیں تاہم ہرایک نے اس کوالگ عبارت میں بیان کیا ہے۔ حضرت محد بن علی انکیم ولا بت کو حقیقت
کیلئے مطلق چھوڑ نے میں مخصوص ہیں۔ باتی ولا بت واؤ کے زبر کے ساتھ لغت کے اعتبار
سے تصرف کرنے کو کہتے ہیں اور ولا بت واؤ کی زیر کے ساتھ دولت مندی کے معنی میں
مستعمل ہے۔ نیز بیدونوں فعل ولی کے مصدر ہیں۔ جب ایسا ہے تو ضروری ہے کہ دولغت
ہوں جیسا کہ دلالت وال کے زبر کے ساتھ رہنمائی کرنے اور وال کے زیر کے ساتھ ناز
کرنے کے معنی میں ہے۔ نیز ولایت ربوبیت کے معنی میں بھی آتا ہے جیسا کہ خداوند
عزوجل نے فرایا ہے کہ:

المُنَالِكَ الْمُولَايَةُ لِلْهِ الْمَحْقِ تيامت مِن ربوبيت خدائ برق كيلئ ہے۔ كەكفاراس كے ساتھ محبت اور گرويدگى كا اظهار كريں گے اور اپنے معبودوں سے بيزارى ظاہر كريں گے اور نيز ولايت محبت كے معنى ميں بھى آتا ہے ليكن اس صورت ميں دلى بغل كے دزن پر مفعول كے معنى ميں ہوگا۔ جيسا كه ارشادر بانى ہے:

وہ نیک لوگوں سے محبت کرتا ہے۔

کہ اللہ تعالی اپنے بندے کواس کے اوصاف و افعال پر چھوڑ نہیں ویتا بلکہ اپنی مگرانی اور حفاظت میں لے لیتا ہے اور یہ بھی درست ہے کہ فسیل کے دزن پر فاعل میں مبالغہ کے معنی پر ہو کہ بندہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے محبت کرتا اس کے حقوق کو پورا کرنے پر مداومت کرتا اس کے حقوق کو پورا کرنے پر مداومت کرتا اور غیر اللہ سے اعراض کرتا ہے گویا یہ بندہ مرید اور حق تعالی مراد ہوتا ہے اور تی تمام با تیں حق تعالی سے اندہ کیلئے اور بندہ سے حق تعالی کیلئے درست ہیں اس لیے کہ یہ جائز ہے کہ وہ حق تعالی اپنے دوستوں کا ناصر ہو کیونکہ خداوند تعالی نے اپنے پینم برعظ ہے کے صحابہ میں سے اپنے دوستوں کے ساتھ نصر سے کا وعدہ فرمایا ہے اور فرمایا ہے کہ:

آ گاہ ہوجاد کہ اللہ تعالی کی امداد قریب ہے۔

اَلاَ إِنَّ نَصُرَ اللَّهِ قَرِيُبِ"

وَهُوَ يَتُولَّى الصَّالِحِيْنَ

نیز بیجمی فرمایا ہے کہ:

كه بيشك كافرون كاكوني مولى بين \_

وَانَّ الْكَافِرِينَ الْمَوْلَى لَهُمْ ىيىنى ان كاكوئى مەد گارنېيى - جىب وە **كافرول كا ناصرن**ېيىن تولانحالەمومنو**ں كا ناصر ہوگا كەان** كى

عقلوں کوآیات ہے استدلال کرنے ،ان کے دلوں برمعانی کے بیان کرنے اور ان کے باطن میں براہین کو کھو لنے میں ان کی امداد کرتا ہے اور نیزنفس اور شیطان کی مخالفت اور اپنے

احکام کی موانقت میں ان کی نصرت کرتا ہے اور نیزیہ بھی جائز ہے کہ وہ ان کواپنی دوئتی کیلئے مخصوص كركے اپني عداوت كے مقامات سے انہيں بچائے ر كھے جيسا كرفر مايا ہے: ۔ وہ ان کے ساتھ محبت کرتا ہے اور وہ اس کے يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّوُ نَه'

ساتھ محبت کرتے ہیں۔

تا کہ وہ اس کے ساتھ اس کی دوئتی کی وجہ ہے دوئتی رکھیں اور مخلوق ہے روگر دان ہو جا کمیں تا كەدەان كادلى بن جائے ادروە بھى اس كے ادلياء بن جائيں ادرىيىجى درست ہے كەتل تعالیٰ کسی کوا پی بندگی بر قائم رہنے کی ولایت عطا فرما نمیں اور اس کوا پی حفاظت اور تگرانی میں رکھیں تا کہ وہ ان کی اطاعت برقائم رہان کی مخالفت سے برہیز کرےاور اس کے اطاعت پرحسن اقامت ہے شیطان دور بھاگ جائے اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ حق تعالیٰ کسی کو ولایت اس لیے دیں تا کہ ملک میں اس کا وجودهل ہو جائے۔ انتظام سلطنت اسے نصیب

مو،اس کی وُ عاستجاب مواوراس کے انفاس مقبول موں جیبا کہ پنیسر علی فی فرمایا کہ: بسا اوقات بریشان بال، غبار آلود، نیهنی رُبُّ اشعبُ اغبرذی طعوین عادرون والاجس كوكوئي ابميت نه ديتا ہوا گر لايصبايه لَوُ أَقُسَمَ صَلَى اللَّهُ

تحسى معالم مين الله كي قشم كھالے تو اللہ تعالیٰ اس کی شم کو پیرا کرتے ہیں۔

اورمشہور ہے کہ حضرت عمر ابن الخطابؓ کے دور خلافت میں دریائے نیل کا یانی ا بی عادت کےمطابق رک گیا اس لیے کہ دور جالمیت میں بیر سمتھی کہ ہرسال ایک لڑکی خوب آ راستہ کر کے اس میں ڈالتے تھے تب وہ جاری ہوتا تھا (گورز مصر حضرت عمر و بن العاص کی اطلاع پر) حضرت عمر نے ایک کاغذ پر رقعہ کھا کہ 'اے دریا اگر تو اللہ کے حکم سے چانا تھا تو ہم خدائے واحد و قہار سے درخواست کریں گے کہ تجھے جاری کرے اور اگر تو خود اپنی مرضی سے چانا تھا تو ہمیں تیری کوئی حاجت نہیں ہے (اور حضرت عمر و بن العاص گولکھ بھیجا کہ بیر قعہ دریا میں ڈالا گیا تو پانی فور أچلے بھیجا کہ بیر قعہ دریا میں ڈالا گیا تو پانی فور أچلے کے بیان کے درخقیقت امارت سے بہل ولایت اور اس کے ثابت کرنے میں میری مراو سے کہ کو جان کے دول اس خص کو کہا جا سکتا ہے جس میں ولی کے بیاوصاف موجود ہوں اور اس کا جس میں اس کے بہلے حال اس طرح ہوجس طرح میں نے بیان کیا ہے نہ کہ صرف دعویٰ کرتا ہوں اور اس کا بیر حضرت میں کرتا ہوں اور بن رگ بیر حضرت محمد بن علی اٹھیم تر فدی کی عبارت پیش کرتا ہوں میں صاحب فد بہب اور بزرگ بیر حضرت محمد بن علی اٹھیم تر فدی کی عبارت پیش کرتا ہوں جسیا کہ میرا ان پر اعتقاد ہے تا کہ تجھے بہت فائدہ حاصل ہو اور تیرے علاوہ بھی اس طریقت کے طابوں ہیں سے جسے بید کتاب پڑھنے کا اتفاق ہو وہ اس سے استفادہ کر سکے۔ جیسا کہ میرا ان پر اعتقاد ہے تا کہ تجھے بہت فائدہ حاصل ہو اور تیرے علاوہ بھی اس طریقت کے طابوں ہیں سے جسے بید کتاب پڑھنے کا اتفاق ہو وہ اس سے استفادہ کر سکے۔

فصل

# ولايت كى تشريح اور درجات

الله تعالی تهمین ہمت بخشے، جان او کہ لفظ ولی لوگوں کے درمیان مستعمل ہے اور کتاب وسنت بھی اس بھی ہے اور کتاب وسنت بھی اس بڑتا طق ہیں، جیسا کہ خداوند عزوجل فرماتے ہیں کہ:
الا اِنَّ اَوْلِيَاءَ اللّٰهِ لا نَحَوْف "عَلَيْهِمْ آ گاہ رہو! کہ اللہ تعالیٰ کے اولیا ہونہ نوف وکلا کھٹم یَٹوڈوُنُونَ کے اولیا جو نہ نوف لاکھٹم یَٹوڈوُنُونَ کے اولیا جو نہ نوف کے د

نيز فرمايا كه:

دنیا کی زندگی میں اور آخرت میں ہم ہی تمہارےولی ہیں۔

الله تعالى مومنول كادوست بي

نَـحُنُ اَوُلِيَاءُ كُمُ فِى الْحيوةِ الدُّنيَا وَفِى الاَحِرَةِ اورايك دوسرے مقام پرفر اياكہ: اَللّٰهُ وَلِيُّ الَّذِيْنَ امْنُوْا

ادر بغيم الله في ارشاوفر ما يكن المرافق من عباد الله لعباداً يخبطهم الأنبياء والشهداء قيل مَنُ هُمُ يَا رَسُول الله صفهُمُ لَنَا لَعَلَنَا تُحِبُّهُمُ

قَالَ قوم تبحابُوا بروح اللهِ غير اموالٍ وَلا اكتسابٍ وجوههم نور على منابرمن نودٍ لا يخافون افاحزن الناس ثم تلا الا إنَّ اولِياءَ اللهِ لاَحَوْف" عَلَيْهِ مُ وَلاَهُمُ

يَحْزَ نُوْ نَ.

وَ لاَهُمُ يَحُزَ نُوْن

نیز حضور علیقه نے فر مایا که حق تعالی ارشا دفر ماتے ہیں کہ:

اَلاَ إِنَّ اَوْلِيَاءَ اللَّهِ لاَ حَوُف عَلَيْهِمُ جَسِ نَ وَلَى كُولِيزَ الْبَهِي لَى اس نَعْ مِيرَ مَ

ساتھ جنگ کوھلال سمجھا۔

اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے پچھاولیاء ہیں جنہیں اس نے اپنی دوستی اور ولایت کیلئے

مخصوص کرلیا ہے، درحقیقت وہی ملکوں کے والی ہیں کہ ان کوتن تعالی نے چن لیا ہے اور ان کواینے افعال کے اظہار کی علامت قرار دیا ہے، ان کومختلف قتم کی کرامات سے خصوص کیا اوران کے وجود سے طبعی آفات کو یاک کردیااوران کونفس وہواکی بیروی سے رہا کر دیا ہے یباں تک کدان کامقصوداس کے علادہ کچھنیں اور ان کا انس بھی کسی کے ساتھ نہیں۔ایسے لوگ ہم ہے پہلے گزشتہ زبانوں میں بھی ہوئے ہیں اب بھی موجود ہیں اور اس کے بعد بھی قیامت تک ہوتے رہیں گے۔ کیونکہ خداوند تعالیٰ نے اس امت کو دوسری تمام امتوں پر شرف عطا کیا ہے اور اس بات کی ضانت دی ہے کہ میں خود محمد رسول اللہ علیہ ہے کی شریعت کا تحفظ کروں گا۔جس طرح آج بھی علماء کے درمیان نعلی دلائل اور عقلی برا ہین موجود ہیں اس طرح اولیاءاور خاصان البی کے ماس ایسے عینی دلائل موجود ہونے جامیں جن کامخلوق کے ندرا نکارنه کیا جاسکتا ہو۔اس معالمے میں ہمارا د فرقوں''معتز لدادر عام حثوبہ' کے ساتھ اختلاف ہے،معتزلہ اولیاءاللہ میں ہے بعض کی دوسرے بعض پرفضیات کا انکار کرتے ہیں ( لیعنی سب اولیاء کوفضیلت کے اعتبار سے برابر جانتے ہیں ) حالانکہ اولیاء میں تصفیص کی نفی ے انبیاء میں بھی شخصیص کی نفی لا زم آتی ہادر بیتو کفر ہے .....اور عام حشوی اولیاء میں ایک دوسرے کی تضیص کوتو جائز سجھتے ہیں لیکن وہ کہتے ہیں کدایسے اولیاء اللہ ماضی میں ہوا کرتے تھے۔ آج موجود نہیں ہیں۔ حالانکہ ماضی اور متعقبل کا انکار دونوں برابر ہیں۔ کیونکہ ایک طرف کا انکار دوسر ے طرف کے انکار کو بطریق اولی لازم ہے۔ پس حق تعالیٰ نے نی عظیم کے برابین کوآج تک باقی رکھا ہوا ہے اور اولیاء کوان کے اظہار کا سبب کرویا ہے تا كدحن تعالى كى نشانيان اورمحدرسول الشيطيني كى صداقت كے دلاك بميشه ظاہر ہوتے ر ہیں اور الله تعالی نے ایسے حضرات کو جہان کا دالی بنادیا ہے یہاں تک کدوہ صرف الله تعالی کی بات کیلئے وقف ہیں اورنفس کوان کا تابع بنادیا گیا ہے تا کدان ہی کے قدموں کی برکت کے باعث آ سان ہے بارش نازل ہو۔ان کے قدموں کی برکت اوران کے احوال کی

صفائی کے باعث بی زمین سے فسلیں پیدا ہوں اور انہی کی وُعاوُں سے مسلمانوں کو کافروں پر فتح وکا مرانی حاصل ہو۔ ایسے لوگ چار ہزار کی تعداد میں ہیں جوایک دوسر سے لوشیدہ رہتے ہیں اور ایک دوسر سے کوئیس بہجانتے۔ یہ حضرات اپنے حال کی خوبصورتی بھی نہیں جانتے اور تمام احوال میں اپنے آپ سے اور تمام مخلوق سے پوشیدہ رہتے ہیں۔ اس بارے میں آ ٹارحدیث وارد ہوئے ہیں اور اولیا ،اللہ کا کلام بھی اس پر ناطق ہے نیز خود میرے اوپر الحمد للہ یہ بات عمیاں ہو بھی ہے۔

اس کےعلاوہ جوحضرات ارباب حل وعقداور درگاہ حق کے سردار ہیں وہ تین سوکی تعداديم بي\_جن كو اخيار كہتے ہيں .....اور جاليس دوسرے ہيں جنہيں ابدال كها جاتا ہے۔....اورسات دیگر جو ابرار کہلاتے ہیں۔اور چاراور ہیںجنہیں اوتار کہتے ہیں۔ اور نتین دوسرے ہیں جنہیں نقبا (نقیب کی جمع) کہتے ہیں اور ایک دوسرا ہوتا ہے جس کو <u>قطب اورغوث</u> کہا جاتا ہے۔ بیتمام ایک دوسرے کو پیچانتے ہیں اور معاملات کی انجام وی میں ایک دوسرے کی اجازت کے تاج ہوتے ہیں۔اس پر بھی روایات ناطق ہیں اور تمام اہل سنت کا اس پراجماع ہے۔ تا ہم اس مقام پر اس کی شرح اور تفصیل مقصود نہیں ، اوراس جگدمیں نے جو کہا ہے کہان میں ہے تمام حضرات ایک دوسرے کو پہچانے ہیں کہان میں سے ہرایک ولی ہےتو اس برعام لوگ بیاعتر اض کرتے ہیں کہاس طرح تو ان حضرات کواٹی عاقبت سے متعلق امن میں ہونا جائے حالاتکہ بیمال ہے کہ ولایت کی معرفت عاقبت کے بارے میں امن میں ہونے کی مقتضی ہو۔ کہ جب بیددرست ہے کہ ایک مومن اسين ايمان كے بارے ميں جانتے موئے بھى اپنى عاقبت كے متعلق امن ميں ند جوتو يكھى درست ہے کہ ولی اپنی ولایت کو پہچانیا ہولیکن عاقبت کے متعلق امن میں نہ ہو۔ تا ہم یہ جائز ہے کہ حق تعالی کسی ولی کوائں کے حال میں صحت اوراین نافر مانی ہے محفوظ کر کے اپنے خصوصی فضل وکرم سے عاقبت کے بارے میں امن سے مشرف فر مادیں۔اس جگہ مشاکخ کا

نیزید بات توبوی بی عامیاندی ہے کہ کوئی شخص ولی ہواوراس پر عام عادت کے خلاف کرامات بھی ظاہر ہوتی ہوں اور وہ یہ بھی نہ جائیا ہوں کہ میں ولی ہوں اور میرے او پر گزر نے دالی یہ حالت کرامت عوام میں سے ایک گروہ اس طبقے کی تقلید کرتا ہے اور بعض نوگ اس دوسرے طبقے کی تقلید کرتا ہے اور بعض نوگ اس دوسرے طبقے کی تقلید کرتے ہیں ۔ لیکن عام لوگوں کی باتوں کا کوئی اعتبار نہیں ۔ حالا نکہ باتی معتز لہ تھے ہیں کہ 'تمام مسلمان اللہ تعالی کرامت اور شخصیص ہی تو والا ہے کی حقیقت ہے ۔ معتز لہ تھے ہیں کہ 'تمام مسلمان اللہ تعالی کے ولی ہیں ۔ بشرطیکہ فرما نبر دار ہوں اور جوکوئی بھی ایمان کے جملہ تقاضوں کو پورا کرے ، حق تعالی کی صفات اور رویت باری کا مشکر ہو۔ گئیگارمومن کے جملہ تقاضوں کو پورا کرے کا توالی کی صفات اور رویت باری کا مشکر ہو۔ گئیگارمومن کے جمیشہ دوز خ میں رہنے کا حق ہواور انسان کے رسولوں کی بعث اور آسانی کتابوں کے نازل نہ ہونے کی صورت میں محض عقل کی بنا پر مکلف ہونے کا افر ار کرے ، وہ ولی ہے ، اور تمام مسلمان کے نز دیک سے میں محض عقل کی بنا پر مکلف ہونے کا افر ار کرے ، وہ ولی ہے ، اور تمام مسلمان کے نز دیک بید

نص ولی ہوگا ( حضرت علی جمویر یُ قرماتے ہیں کہ )لیکن وہ شیطان کا و لی ہوگا۔اورمعتز لہ ہیہ بھی کہتے ہیں کہا گرولایت کیلئے کرامت واجب ہوتی تو تمام مومنوں کوکرامت حاصل ہوتی اس لیے کہ بیتمام ایمان کے اندرمشترک ہیں ادر جب اصل میں مشترک ہیں تو انہیں فرع میں بھی مشترک ہی ہوتا جا ہے! بلکہ وہ تو رہیمی کہتے ہیں کہ اس طرح جائز ہے کہ مومن اور کا فر دونوں کوکرامت حاصل ہو کہ خواہ ان میں ہے کو ئی دوران سفرشدید بھوک محسوں کرتا ہو تواچا تک کوئی میزبان یا دسترخوان طاہر ہوتی کہ کوئی اسے اس دسترخوان پر بٹھا دے (تو بیہ چیز تو مومن و کافر ہر محف کے ساتھ بیش آ سکتی ہے )اور وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر کو کی محف ( كرامت كے طورير ) طويل مسافت ايك رات ميں طے كرسكنا ہوتا تو يہ چيز تو پيغبر عظافة كو اس وقت عاصل موتى جب آب نے مكة كرمه كااراد وكيا تھا كه خداتعالى نے فرمايا:

جہاںتم لوگ بردی مشقت سے جہنچ سکتے ہو وبال بيه جويائي تمهارا بوجها تفاكر ليجات

میں كہتا ہوں كەتمهارا قول غلط اور باطل ہے اس ليے كەلىندىتعالى فے فرمايا ہے كە: یاک ہےوہ ذات جو لے گئی اینے بندے کو رات کے تھوڑے حصہ میں مسجد حرام سے مىحداقضى تك-

سُبُحٰنَ الَّذِي ٱسُرِى بِعَبُدِهِ لَيُلاُّ مِّنَ الْمَسْجِيدِ الْنَحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الإقصي

وَتَحْمِلُ اثْقَالَكُمُ الِّي بَلَدِلَّمُ تَكُونُو

بَالِغِيُهِ إِلَّا بِشِقَ الْاَنْفُسِ

باقی تمام صحابہؓ کے جانوروں پر ہو جھ لا دکر مکہ کی طرف لے جانے کا تو معنی یہی ہے کہ کرامات خاص ہیں نہ کہ عام۔ ہاں اگر وہ تمام کرامت کے ذریعیہ مکمین جاتے تو کرامات عام ہوتیں پھرایمان بالغیب ضروری نہ رہتا اور ایمان بالغیب کے تمام احکام اٹھ جاتے۔ اس لیے کہ ایمان تو نیک اور بدکارسب کے درمیان عموم کل میں بے لیکن ولایت محل خصوصی میں ہے۔ پس من تعالیٰ نے جہاں ایمان کو کل عموم میں رکھا وہاں حضور عظیمہ کا دیا ہو جھ

جانوروں پر لادنے کے موافق تھم دیا اور جس چیز کوئل خصوصی میں رکھادہاں ایک ہی رات میں مکہ سے بیت المقدی اور پھر دہاں سے قاب تو سین تک لے گیا اور تمام عالم کے اسررورموز آپ کو دکھا دیے اور جب آپ والیس تشریف لائے تو ابھی تک رات کا کافی حصہ باتی تھا۔ بہر حال ایمان کے معاطے میں آپ دھرے عام لوگوں کے ساتھ عام تھے لیکن کرامت اور خصوصیت کے معاطے میں آپ خاص کے ساتھ خاص تھے اور تخصیص کی نئی تو کھلا مکابرہ ہے۔ جیسا کہ بادشاہ کے دربار میں حاجب، وربان اور وزیر بھی ہوتے ہیں۔ اور باوجود یک یہ یہ تمام تھم برداری میں برابر ہیں لیکن ان میں سے بعض کو دوسرے بعض پر خصوصیت حاصل ہوتی ہے۔ ایس ہر چند کہ تمام مومن حقیقت ایمان میں برابر ہوتے ہیں خصوصیت حاصل ہوتی ہے۔ ایس ہر چند کہ تمام مومن حقیقت ایمان میں برابر ہوتے ہیں تا ہم ان میں سے کوئی گنہگار ہوتا ہے اور کوئی اطاعت شعار اور کوئی عالم ہوتا ہے تو کوئی جائی ! لیس یہ بات ثابت ہوئی کے تخصیص اور فضیلت کا انکارتمام معانی کے انکار کی طرح ہے۔ واللہ بل سے بات ثابت ہوئی کے تخصیص اور فضیلت کا انکارتمام معانی کے انکار کی طرح ہے۔ واللہ

فصل

# مثائخ کےرموز

ولایت کی تحقیق بیان کرنے میں مشائخ میں سے ہرایک کے رموز موجود ہیں، حتی الا مکان ان کے منتخب رموز کو میں بیان کردل گا تا کہ اگر اللہ تعالی جا ہمیں تو پوری طرح تہمیں فائدہ حاصل ہونے چنانچے حضرت ابوعلی جرجانی '' کہتے ہیں کہ:

الولى هو الفانى فى حاله والباقى فى مشاهدة الحق لم يكن له عن نفسه إخبار ولامع خير الله قرار"

ولی وہ ہے جواپنے حال میں فانی ہواور مشاہرہ حق میں باقی ہو، اس کیلئے اپنے حال سے خبردینامکن نہ ہواور نہ ہی حق تعالیٰ کے علاوہ کسی کے ساتھ اسے آرام نصیب ہو۔

کیونکہ بندہ کاخبر دیا اپنے حال ہے ہی ہوسکتا ہے۔ جب اس کے تمام احوال ہی خالی ہو چکے ہوں تو اس کیلئے اپنے آپ نے خبر دینا درست نہ ہوگا اور نہ ہی وہ غیر حق کے ساتھ آرام پاتا ہے کہ اپنے حال کی اے اطلاع دے کیونکہ پوشیدہ حال کی خبر دینا محبوب کے راز کوغیر پر کھو لنے کے برابر ہے حالانکہ محبوب کا راز محبوب کے علاوہ کسی پر کھولنا محال ہے اور نیز وہ جب حالت مشاہدہ میں ہو غیر کی طرف دیکھنا ہی محال ہے۔ لبذا جب غیر کو دیکھنا ہی محال ہے۔ لبذا جب غیر کو دیکھنا ہی محال ہے۔ لبذا جب غیر کو دیکھنا ہی نہ پایا جائے گا تو مخلوق کے ساتھ قرار کی طرف دیکھنا ہوگا۔

حضرت جنید قرماتے ہیں کہ:

البولى لايكون لبه خوف لان البخوف تبرقب مكروه يحل في المستقبل وانتظار المحبوب يفوتٍ في المستانف والولِيُّ ابن وقت لَيُـسَ لَـه وقت مستقَبل ' فيخاف شيئًا وكما لاخوف لَهُ لاَرَجَاءَ لَـه ُ لِاَنَّ الرجاءَ انتظار محبوب يَحْصِلُ اومَكُرُوهِ يَكُشِفُ وذالك في الشاني من الوقت وكذالك لايحزن من حِزونةِ الوقت من كان في ضياء البرضيا ونورالشكر وروضة الموافقة فاني يكن له حزن.قال اللَّهُ تعالَىٰ اَلاَ إِنَّ اَوْلِيَاءَ اِللَّهِ لَا

ولی وہ ہے جسے کوئی خوف ند ہو کیونکہ خوف مستقبل میں پیش آنے والی اس حالت کو کہتے ہں جس ہے ول ہر تکلیف یا جسم پر کسی مصیبت کااندیشہ ویامحبوب کے جدا ہوجانے كاخطره لاحق موادرولي ايخ وقت كايابند موتا ے کاس کیلئے کوئی زمانہ ستقبل نہیں ہوتا کہوہ سی چیز سے خوف رکھے اور جس طرح اسے کوئی خوف نہیں ہوتااس کی کوئی امید بھی نہیں ہوتی اس لیے کہ امید ستقبل میں محبوب کے حاصل ہونے یاسی تکلیف کے در ہونے کے انظار کانام ہے اور سے بھی آنے والے دوسرے وقت کے ساتھ متعلق ہے ای طرح السيكوئي ثم بھى لاحت نبيس ہوتا كيونك غم بھی تو وقت کی کدورت کا نام ہے۔ جو آ دی رضاالی کی روشنی اورشکر خداوندی کے نوراورموافقت حق کے باغ میں ہوپس اس

خَوُف ' عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ كَوْمَ كِيكِ لاَقَ بُوسَكَلَ عِسَالِتُ اللَّه عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ كَوْمَ كِيكِ لاَقَ بُوسَكَلَ عِسَالِتُ اللَّه عَلَيْهِمْ وَلاَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَلاَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلاَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلاَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهِمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

حضرت جنید کے مذکورہ تول سے عوام کے دل میں بید خیال بیدا ہوتا ہے کہ جب
وئی کوخوف، امیداور حزن کے بھی لاحق نہیں ہوتا تو لا محالہ وہ اپنی عاقبت سے امن میں ہوگا
طالا تکہ بیدامن بھی اسے حاصل نہیں ہوتا۔ کیونکہ امن غیب کو دیکھنے اور وفت سے اعراض
کرنے کے سبب ہوتا ہے اور بیان لوگوں کی صفت ہے جواپنی بشریت کوئیس و یکھنے اور نہ ہی
کی صفت سے آ رام پاتے ہیں۔ حالا نکہ خوف، امید، حزن اور امن بیرتمام نفس کے ساتھ
متعلق ہیں اور جب وہ نفس فانی ہوگیا تو حق تعالی کی رضا ہی بند سے کی صفت بن گئی اور
جب رضا الہی حاصل ہوگئی تو اپنے احوال سے اعراض ظاہر ہوگیا اور تمام خالات کو بدلئے
والے خدا تعالیٰ کی رویت میں تمام احوال درست ہو گئے۔ اس وفت قالایت وال پر ظاہر ہوگیا۔
گئی اور باطن پر اس کامعتی ظاہر ہوگیا۔

اؤرْ حصرت ابوعثان مغرقی فرماتے میں کہ:

ولی مخلوق کے اندر مشہور تو ہوتا ہے کیکن فتنہ پرور نہیں ہوتا۔ ٱلۡوَٰلِیُ قَدْیکون مشهورًا و لایکون مقتونا

اورایک دوسرے بزرگ فرماتے ہیں کہ:

ولى بوشيده موتا ہاور مشہور نہيں ہوتا۔

الولى قديكون مستورا ولايكون مشهورًا

اوریہ بات کہ ولی وہ ہوتا ہے جوشہرت سے احتر ازکرے کیونکہ شہرت میں فقتہ ہوتا ہے۔ حضرت ابوعثمان اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ یہ جا کرنے کہ وہ مشہور ہولیکن اس کی شہرت بے فقتہ ہوئی چاہئے اس لیے کہ فقتہ تو جھوٹ میں ہے اور جب ولی ہوتا ہی وہ ہے جو اپنی ولایت میں ہےا ہوتا ہو جو لئے آدمی پر تو و سے ہی ولی کا اطلاق نہ ہوگا اور نیز جھو لئے آدمی کے ہاتھ پر کرامت کا ظہور بھی محال ہے تو فقتہ تو اس کے حالات کے بیش نظر ہی ساتھ ہو جاتا

چاہیے۔ درحقیقت یہ دونوں اقوال اس اختلاف کا شناخسانہ ہیں کہ ولی اپنے آپ کونہیں پیچا نتا کہ وہ ولی ہے کیونکہ اگراپی ولایت کو بیچانے گا تو مشہور ہوجائے اورا گرنہ پیچانے تو فتنه میں واقع ہو جائے گا اوراس کی شرح بڑی طویل ہے۔

اور میں نے حکایات میں دیکھا ہے کہ حضرت ابرا تیم بن ادھمؓ نے ایک شخص سے فر مایا کہ کیا تو جاہتا ہے کہ تو اولیاءاللہ میں ہے ایک ولی بن جائے؟ اس نے کہا'' ہاں میں عاہمتا ہول' آپنے فرمایا:

> لا تىرغىب فىي شئى من الدنيا و الاحرة و فرغ نفسك لله واقبل بو جهک علیه

د نیااورآ خرت کی کسی چیز میں رغبت ندر کھ،اور اييغ فس كوالله تعالى كيلئة فارغ كرد ماورايي

تمام توجد حق تعالی کی طرف میذول کرد ہے۔

لینی د نیاوعقبی کی طرف رغبت نه کر کیونکه دنیا کی طرف رغبت کرنا دراصل حق تعالی ہے ایک فانی چیز کی طرف رغبت کرنا ہے اور عقبی کی طرف رغبت کرنا دراصل حق تعالیٰ ہے اعراض کرکے ایک باقی چیز کی طرف رغبت کرنا ہے۔ جب کسی فانی چیز کی طرف اعراض ہوگا تو جب فانی چیز فنا ہو گی تو یہ اعراض بھی فنا ہو جائے گالیکن جب ایک باقی رہنے والی چیز کی طرف رغبت کرو گے تو باقی چیز پر تو فنا جا ئزنہیں لہدَ ااس رغبت پر بھی فنا واقع نہیں ہوگی اس کلے کا فائدہ یہ ہے کہ دنیا اور عقبی کسی چیز کے بدلے بھی حق تعالیٰ کو نہ چھوڑ اور آپ نے فر مایا اینے آپ کوخداوند تعالیٰ کی دوئی کیلئے فارغ کردے ادرد نیا عقبیٰ کواینے ول میں گزرنے کی اجازت ندد ہے اور اینے دل کو پوری طرح حق تعالی کی طرف متوجہ کرے! جب تیرے اندریدادصاف بیدا ہوجا کیں گے تو تو ولی ہوجائے گا ..... حضرت بایزید عے لوگوں نے يوجيها كدولى كون موتاب؟ آپ فرمايا:

خداتعالی کے حکم اور نہی برصبر کرنے والا ولی

الوليي هوالتصابر تحت الامروالنهي

ہوتا ہے

میں نے سا ہے کہ حصرت شیخ ابوسعید کے پاس ایک شخص آیا اور مسجد میں پہلے اپنا بایاں پاؤں اندر رکھا۔ آپ نے فرمایا''اس کو واپس لوٹا دو کیونکہ جوشخص حق تعالیٰ کے گھر میں داخل ہور ہا ہواور اپنابایاں یا دَن پہلے اندرر کھے ہمیں اس کی ضرورت نہیں ہے۔

ملحدین (اللہ ان پر لعنت کرے) کے ایک گروہ نے اس مقد س طریق کے ساتھ اس طرح تعلق بیدا کر رکھا ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ خدمت اس حد تک کرنی جاہے کہ بندہ ولی ہوجائے جب ولی بن جائے تو عبادت اس سے اٹھالی جاتی ہے اور اس کوئیکیوں کی ضرورت نہیں رہتی۔ اور یہ کھلی گراہی ہے کیونکہ راہ حق میں کوئی ایسا مقام نہیں کہ ارکان اسلام میں ہے کوئی رکن اٹھ جائے اور اس کی ضرورت باتی ندر ہے۔ میں انشاء اللہ اپنے مقام پر اس کی آپوری شرح بیان کروں گا۔

## كرامت كااثبات

جان لو کہ ولی پر تکلیف شرعی کے سیح ہونے کی حالت میں کرامت کا ظہور بالکل درست ہے۔اس پر اہل سنت کے دونو ل فریق بھی متفق ہیں اور عقلاً بھی بیا مرمحال نہیں ہے اس کیے کہ یہ چیز خداوند تعالیٰ کی قدرت میں ہےاوراس کا اظہار اصول شریعت میں سے کسی اصل کے منافی بھی نہیں۔ اس طرح کے امور سے ارادت محض اوہام کی بنیاد پر دورنہیں ہوتی .....کرامت ، ولی کے سیا ہونے کی علامت ہوتی ہے اوراس کاظہورکسی جھوٹے نے درست نہیں سوائے اس بات کے کہ اس کے دعویٰ کے جھوٹا ہونے کی علامت ہو ..... کرامت وہ خلاف عاوت کام ہوتا ہے جو کسی آ دمی کے احکام شریعت پر قائم رہنے کی حالت میں اس سے طاہر ہو .....اور جو تحف حق تعالی کے جتلانے سے صدق کو کذب ہے تمیز کرتا ہو وہ بھی ولی ہے۔۔۔۔۔اہل سنت کا ایک طبقہ کہتا ہے کہ کرامت تو درست ہے تا ہم معجز ہ کی صد ے کم معاملات میں ۔ جیسا کہ دُ عا کا قبول ہونا اور اس ہے مقصد کا حاصل ہونا اور ای سطح کے دوسرے افعال کہ عادات جن کے خلاف ہول میں کہتا ہوں کمتہیں شریعت کے احکام برقائم رہنے والے سیے ولی کے ہاتھ پرخلاف عادت کام کے ظاہر ہونے میں کیا قباحت نظر آتی ہے؟ اگر وہ کہیں کہ یہ چیز خداوند تعالی کی قدرت میں نہیں تو بیتو خود گمراہی ہےاور اگر وہ کہیں کہ بیشم حق تعالیٰ کی قدرت میں تو ہے لیکن کسی دلی کے ہاتھ براس کا ظہور گویا نبوت کو باطل کر نااور انبیاء کی خصوصیت کونفی کرنا ہے۔ میں کہتا ہوں کہ بیربھی محال ہے اس لیے کہ ولی کرامات کے ساتھ مخصوص ہوتا ہے اور نبی مجزات کے ساتھ۔

ادر معجز ہ اپنی ذات کے ساتھ معجزہ نہیں ہوتا بلکہ وہ اپنے حصول کے سبب معجز ہ ہوتا ہے۔ والمعجزة لم تكن معجزة بعينها انما كانت معجزة لحصولها ومن اس کیلے شرط میہ ہے کدوہ مدی نبوت سے ظاہر ہو۔ پس مجرزہ انبیاء کے ساتھ مختص ہے

شــرطهــا اقتــران دعـوى النبوة فالمعجزة تخص للانبياءِ

اور کرامات اولیاء کے ساتھ خاص ہیں۔

اور جب ولی ولی ہوتا ہے اور نبی، نبی .....تو ان کے درمیان کسی طرح استعاه لازمنہیں آتا تا کہاس ہے احتر از کرنا پڑے اور پیغیروں (علیہم السلام) کے مرہبے کا شرف ان کے بلند رتبے اور عصمت کی صفائی کے سبب ہوتا ہے نہ کہ محض معجز سے میا کرامت یا ان سے خلاف عاوت افعال کے ظاہر ہونے کی وجہ ہے ....اوراس امر پرسب کا اتفاق ہے کہ تمام انبیاء کرام کے جملہ مجزات خلاف عادت ہی ہوتے ہیں ..... اور اصل اعجاز میں سب برابر ہوتے ہیں۔لیکن درجات اور تفصیل میں ایک کو دوسرے پرفضیلت حاصل ہوتی ہے اور جب انبیاء کرام کےخلاف عادت افعال کےاصولی طور پر متساوی ہونے کے باوجودان میں ایک دوسرے پرفضیلت درست ہے تو اولیاء کرام کیلئے خلاف عادت کرامت کا ظہور کس طرح درست نہ ہوگا؟ اور انبیاء کرام تو ان اولیاء ہے بہت زیادہ افضل ہوتے ہیں جب و ہاں خلاف عادت فعل ان میں ایک دوسرے برفضیلت اور شخصیص کی علت نہیں بن سکے گا۔ یعنی اولیاء کسی طرح بھی انبیاء کے برابزہیں ہو سکتے عقمندوں میں ہےجس کو پید کیل معلوم ہو جائے اس کے ذہن میں کوئی شبہ باقی نہیں رہےگا۔البتہ اگر کسی کو پیرخیال ہوکہ جب کسی ولی کوخلاف عادت کرامت حاصل ہو جائے تو وہ کہیں وعویٰ نبوت ہی نہ کر لے۔ تو ' یدا مرمحال ہے۔اس لیے کہ ولایت کی شرط رہے کہ وہ اپنے قول میں سیا ہوا ورحقیقت کے خلاف دعویٰ کرنا تو کذب ہوتا ہےاور کاذ بآ دمی ولی نہیں ہوسکتا اورا گر کوئی ولی نبوت کا دعویٰ کرے تو یہ گویام عجزہ پر تقید ہوگی اور معجزے پر نکتہ چینی کفر ہے اور کرامت سوائے فر ما نبر دارمومن کے کسی کو حاصل نہیں ہوتی اور جھوٹ تو نا فر مانی ہے نہ کہ فر مانبر داری ، اور جب معاملہ ای طرح ہےتو ولی کی کرامت، نبی ، کے اثبات محبت کے موافق ہوگی اور

معجز ےاور کرامت کے درمیان طعن کرنے کا کوئی شیہ دا قع نہیں ہوگا اس لیے کہ پیغیبرعلیک معجزے کے ثابت کرنے ہے اپنی نبوت کو ثابت کرتے ہیں اور ولی بھی اپنی کرامت ہے آ ہے کی نبوت کو ہی ثابت کرتا ہے نیز اس طرح بیا بنی ولایت کا ثبوت بھی فراہم کر دیتا ہے۔ لیں ایک سیاولی اپنی ولایت کے بارے میں وہی کچھ کہتا ہے جوایک بیا نبی اپنی نبوت کے بارے میں کہتا ہے۔۔۔۔۔اور ولی کی کرامت بعینہ نبی کا اعجاز ہوتا ہے اور ایک مومن کو ولی کی کرامت دیکھنے سے نبی کی نبوت براور زیادہ یقین حاصل ہوتا ہے نہ کہاس میں شبدوا قع ہو۔ اس لیے کدان کے دعوؤں میں کوئی تضادنہیں ہوتا کدایک دوسرے کی ففی کرے کیونکدایک کا دعوی بعینہ دوسرے کے دعویٰ کی دلیل ہوتا ہے۔جبیا کہ شریعت کے قانون میں جب ور ثاکا ا یک گروه کسی دعوئے میں متفق ہوتو جب ان میں ہے ایک کی حجت ثابت ہو جائے گی تو اس کی جحت دوسروں کیلئے بھی حجت قرار پائے گی کیونکہ وہ سب دعویٰ میں ایک دوسرے کے ساتھ متنق ہیں اوراگر دعو نے مختلف ہوں تو ایک کی جبت دوسروں کیلئے حجت قرار نہیں یائے گی۔ پس جب نبی معجز ہے کی دلالت کے ساتھ اپنی نبوت کے تھیجے ہونے کامدی ہواورو لی اس کی تصدیق کرتا ہوتو اس کے دعویٰ کے اثبات شبہ کا واقع ہونا محال ہے۔ واللہ اعلم۔

## معجز ےاور کرامت میں فرق

جب بیہ بات ثابت ہوگئ کہ جھوٹے آ دمی کے ہاتھ پر معجز ہے اور کرامت کا ظہور محال ہے تو الانحالہ فرق زیادہ ظاہر ہوتا جا ہے تا کہ اچھی طرح معلوم اور واضح ہو جائے۔ جان لوکہ معجز ول کیلئے شرط میہ ہے کہ ان لوگوں پر ظاہر کیا جائے اور کرامات کیلئے شرط ان کو چھپانا ہے۔ کیونکہ معجز ہ تو دوسروں کیلئے مفید ہوتا ہے اور کرامت صرف صاحب کرامت کیلئے ہی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہے کہ یہ میں معجز ہ ہے لیکن ولی قطعی طور پر ہوتی ہوتا ہے کہ یہ میں معجز ہ ہے لیکن ولی قطعی طور پر نہیں جان سکتا کہ یہ کرامت ہے یا استدراجی!اور نیز صاحب معجز ہ لیکن فرامت ہے یا استدراجی!اور نیز صاحب معجز ہ لیکن نبی خدا ہے عز وجل

كے حكم سے شريعت ميں تقرف كرتا اورا حكام ومنهيات ميں ترتيب ديتا ہے۔ ليكن صاحب کرامت بعنی ولی کو نبی کےا حکام کوتشلیم اور قبول کرنے کےعلاوہ کوئی چارہ کارنہیں اس لیے کہ ولی کی کرامت کسی طرح بھی نبی کے شرق احکام کی مخالفت نہیں کرتی .....اوراگر کوئی پیہ اعتراض کرے کہ جبتم نے خلاف عادت فعل کو بجزہ اور ولایت کو نبی کی صداقت کی دلیل كهابة وجب اس طرح كاخلاف عادت فعل تم غيرنبي كيلئة بهي جائز بمجھتے ہوتو وہ تو عادت کے موافق ہوجائے گا اورا ثبات مجز ہ پرتمہاری دلیل ہی اثبات کرامت کو باطل کردے گی۔ میں جواب دوں گا کہ صورت حال یوں نہیں جس طرح تم نے اعتقاد بنالیا ہے کیونکہ معجز ہ مخلوق کی عادت کے خلاف کام کو کہتے ہیں۔لہذا جب ولی کی کرامت بعینہ نبی کامعجزہ ہوتا ہاور جودلیل نبی کامعجزہ ظاہر کرتا ہےوہی دلیل ولی کی کرامت بھی ظاہر کرتی ہے تو ایک اعجاز دوسرے اعجاز کی مخالفت نہیں کرتا۔ کیاتم نہیں دیکھتے کہ حضرت خبیب کو مکہ میں جب كافرول نے سولى برانكا ديا تو رسول الله عليقة مدينه منوره كے اندرمبحد ميں تشريف فر ماان كو د مکھار ہے تھے اور کافر جوسلوک ان کے ساتھ کررہے تھے آ پُ اپنے صحابہ کو بتلارہے تھے۔ خداوندتعالی نے حضرت خبیب کی آنکھوں کے سامنے ہے بھی پرد ہاتھاد یے تا کہ وہ بھی پنیر الله کی زیارت کرسکیں۔ چنانچدانہوں نے آپ کی خدمت میں سلام عرض کیا۔حق تعالی نے ان کاسلام حضور علیہ کے کا نوں تک پہنچادیا اور آپ کا جواب ان کوسنوادیا آپ نے ان کیلئے دُ عافر مائی حتی کہان کارخ قبلہ کی طرف چھر گیااوروہ اللہ کو پیار ہے ہو گئے ..... یں یہ جو پیغیبر علیقہ نے مدینہ منورہ میں ہوتے ہوئے ان کودیکھ لیا جب کہ وہ مکہ مکرمہ میں تحاتوبدایک ناقص عادت فعل ہےاور حضرت خبیب کا مکہ مکرمہ ہے آپ کود کھے لیناان کی کرامت تھی۔اس لیے بالا تفاق کسی غائب چیز کود کھنا خلاف عادت فعل ہے۔ بیں غیب زمانی اورغیب مکانی میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔ کہ حضرت خبیب کی کرامت پیغیبر علیہ ہے غیب مکانی کی حالت میں تھی اور متاخرین اولیاء کی کرامات آپ سے غیب زمانی کی حالت

میں ہوئی ہے اور یہ مجز ہ اور کرامت کے درمیان فرق بڑا واضح ہے اوراس بات کی بڑی کھلی دلیل ہے کہ مجز ہے اور کرامت میں تصاد محال ہے کیونکہ صاحب مجز ہ کی تقدیق کے بغیر کرامت نہ تو تابت ہوتی ہے اور نہ ہی فر مانبر دارمومن کے علاوہ کسی کے ہاتھ پر ظاہر ہوتی ہے اس لیے کہ امت کی کرامات ورحقیقت پیغیبر کا مجز ہ ہی ہوتی ہیں کیونکہ جب آپ کی شریعت باتی ہے تو آپ کی جمت بھی باتی وئی جا ہے۔ پس اولیاء کرام رمول اللیقی کے رسالت کی بچائی پر گواہ ہوتے ہیں اس لیے بیدورست نہیں کہ شریعت رسول اللیقی بگاندآ دی کے ہاتھ برکرامت ظاہر ہو۔

اس بارے میں حضرت ابراہیم خواصؓ کی ایک حکایت بیان کی جاتی ہے جواس موقع کے نہایت مناسب ہے۔ کہ حضرت ابراہیم خواص ؒ نے بیان کیا کہ میں ایک دفعہ اپنی عادت کےمطابق اکیلا جنگل میں جارہاتھااورابھی تھوڑی دور ہی گیا تھا کہ ایک کونے سے ا یک آ دمی اٹھا اور مجھ سے مصاحب کی درخواست کی ۔ میں نے اس کے اندر توجہ کی تو اس کو و كيضے مجھے نفرت كا احق موئى - ميں نے كہايہ كيے موسكتا ہے؟ وہ كہنے لگا''اے ابراہيم رنجیدہ خاطرنہ ہوکہ میں نصاری کے یادر یوں میں سے ایک ہوں اور تیرے ساتھ مصاحبت کی امید پر ملک روم کے ایک دور دراز شہرے یہاں آیا ہوں۔حضرت ابراہیم کہتے ہیں کہ جب جيح علم ہو گيا كہ يہ بريًا نه آ دمي ہے تو مير ہے ول كواطمينان ہواا دراس كوا بني محبت ميں ر کھنا اور اس کے حق کوادا کرنا میرے لیے آسان ہو گیا۔ میں نے کہا''اے نصاریٰ کے راہب میرے پاس کھانے یینے کا کوئی انظام نہیں ، میں ڈرتا ہوں کہ کہیں تمہیں اس جنگل میں تکلیف ند بہنچے''اس نے کہا''اے ابرائیم دنیا میں تیری اتی شہرت ہے اور تو ابھی کھانے پینے کے قم میں مثلا ہے۔ آپ کہتے ہیں کہاس کی اس خوش ولی ہے مجھے تعجب ہوا اور میں نے اسے اپن محبت میں قبول کرایا تا کہ میں تجربہ کروں کدوہ اینے وعوے میں کہاں تک بچاہے'' جب ہم سات رات اور دن تک چلتے رہے تو ہمیں شدید بیاس نے آن گھیرا

وہ کھڑا ہو گیا اور کہنے لگا'' اے ابراہیم گیوری دنیا میں تیرااس قدرطوطی بولیا ہے، حق تعالیٰ کی بارگاہ ہے کوئی کرامت تولا کہ پیاس کی شدت ہے اب میرے اندرتو چلنے کی طاقت نہیں ربی''آپ کہتے ہیں کہ'میں نے اپناسرز مین پرر کھ دیا اور کہنے لگا'' بارخدایا! جھ کواس اجنبی و بیگانہ کے سامنے رسوانہ کرنا کیونکہ وہ اس بیگانگی کے باوجود میرے بارے میں احیما گمان رکھتا ہے تیرے لیے کیامشکل ہے کہ اس کا فر کا گمان میرے بارے میں سیح کردے "آپ کہتے ہیں کہ''جب میں نے سراو پر اٹھایا تو میں نے دیکھا کہ ایک طبق ہے جس میں وو روٹیاں اور دو پیالے شربت کے رکھ ہیں، ہم نے انہیں کھایا اور وہاں سے چل دیئے۔ جب دوسرے سات روز گزر گئے تو میں نے دل میں سوچا'' مجھے بھی اس کا تجربہ کرنا جاہے تا کہ اس سے پہلے کہ وہ کی دوسری چیز کے ذریعہ میرا امتحان لے اور کسی چیز کے ذریعہ میرے ساتھ معارضہ کرے وہ خود ہی اپنی ذلت کود کھے لئے 'چنانچے میں نے کہا''اے نصار کی کے داہب! آج تیری باری ہے لہذا جو کچھ تمہاری ریاضت کا پھل تمہارے یاس موجود ہے اے سامنے لا' اس نے بھی سرز مین پر رکھااور کچھ کہا تو ایک طبق ظاہر ہوا جس پر چارروٹیاں اور جار پالے شربت کے رکھے تھے۔ میں بڑا حیران ہوا اور رنجیدہ خاطر ہوکرایے حال ے ناامید ہو گیا اور اپنے ول میں سوچا کہ میں تو اس میں ہے ہرگز نہیں کھاؤں گا کیونکہ ہیہ ایک کافر کیلئے ظہور پذیر ہوا ہے اور کسی کی امداد ہے میں یہ کیسے کھاسکتا ہوں؟ وہ مجھے کہنے لگا "ا الاالبيم" كهائي من في كها" من نبيل كهاتا" ال في ويها كياوجه بي من في كها اس لیے کرتواس کا اہل نہ تھا اور بیسب کچھ تیری حالت کے مناسب نہیں اور میں تیرے اس کام میں جیران ہوں اگر اس کو کرامت پرمحمول کروں تو یہ درست نہیں کیونکہ تو کا فر ہے اور کا فرے کرامت ظاہر نہیں ہو علی اور اس کواعانت کہوں تو مدعی اس شبہ میں مبتلا ہو جائے گا کہ جب اللہ تعالیٰ اس کی اعانت سلام قبول کیے بغیر کرتا ہے تو اسے اسلام قبول کرنے کی کیا ضرورت ب؟اس نے مجھے كها''اے ابرائيمُ انوش فرمائے! آپ كودوباتوں كى بثارت ہو!

ایک میرے اسلام قبول کرنے کی:

اَشُهَدُانُ لَا اِللهَ اِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لاَ شَهِدُانُ لَاَ اللَّهُ وَحُدَهُ لاَ شَرِيُكَ لَدهُ وَالشَهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبدُهُ وَرَسُولُهُ

میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نبیں وہ اکیلا ہے اس کاکوئی شریک نبیس اور میں گواہی دیتا ہوں کہ جمعیظی اس کے

بندےاوررسول ہیں۔

اوردوسری اس بات کی کمی تعالی کے ہاں آپ کا برا ابلند مقام ہے' میں نے پوچھا یہ کیے؟
وہ کہنے لگا''اس لیے کہ جھے کرامات میں سے کوئی حصہ حاصل نہیں لیکن میں نے آپ کے شرم سے سرز مین پر رکھ لیا تھا اور میں نے کہا تھا کہ'' بار خدایا! اگر محمد علیہ کا دین حق اور تیرا پہند میدہ ہے تو مجھے دوروٹیاں اور شربت کے دو بیا لے عطا فر ما دراگر ابراہیم خواص تیراوئی ہے تو مجھے دوروٹیاں اور دو بیا لے شربت مزید عطا فرما۔ چنا نچہ جب میں نے ابنا سراو پر اٹھایا تو میطبق اپنے سامنے موجود پایا۔ حضرت ابراہیم نے اس میں سے کھالیا اور وہ مروضدا جو پہلے ایک راہب تھا۔ بررگان دین میں سے ایک ہوگیا۔

اور بیدولی کی کرامت کے ساتھ ملا ہوا ہوا نبی کا معجزہ ہی ہے اور بید چیز بڑی نادر ہے کہ نبی کی عدم موجود گی میں غیر نبی کواس نبی کی بر بان نظر آئے اور ولی کی موجود گی میں غیر دلی کواس ولی کی کرامت نصیب ہو جائے اور حقیقت بید ہے کہ ولایت کی انتہا اس کے مبتدی کے علاوہ کوئی نہیں جان سکتا۔ اس لیے کہ وہ راہب، فرعون کے جادوگروں کی طرح چھپا ہواولی تھا۔ پس ابراہیم خواص ؓ نے تو معجزہ نبی کی صدافت کو ٹابت کیا۔ لیکن وہ دوسرا تو نبی کی صدافت کو ٹابت کیا۔ لیکن وہ دوسرا تو نبی کی صدافت کو ٹابت کیا۔ لیکن وہ دوسرا تو نبی کی صدافت کو ٹابت کیا۔ لیکن وہ دوسرا تو نبی کی صدافت کے ساتھ ولی کی عزت کا بھی طلب گار تھا تو خداوند تعالیٰ نے اپنی واضح فرق عنایت ہے اس کواس کا مقصود عطا کر دیا اور کرامت اور معجزہ کے درمیان بیر با تیں تو بہت ہیں لیکن سے کہا س سے زیادہ کی متحمل نہیں ۔۔۔۔۔اور اولیاء پر کرامت کا اظہارا کی دوسری کرامت ہے۔ لیکن اس کی شرط یہ ہے کہاس کو پوشیدہ اولیاء پر کرامت کا اظہارا کیک دوسری کرامت ہے۔ لیکن اس کی شرط یہ ہے کہاس کو پوشیدہ

رکھاجائے اور جنکلف ظاہر نہ کیا جائے اور میرے شنخ فرماتے تھے کہ اگر و کی سیح الحال ہواور عاجزی وانکساری کے ساتھ اپنی ولایت کو ضرورت کے مطابق ظاہر کردی تو کوئی نقصان نہیں لیکن اگر تکلف کے ساتھ اسے ظاہر کرنے تو بیر عونت اور سرکشی ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

مدعی الوہیت کے ہاتھ پر معجز ہے جیسے افعال کا ظاہر ہونا مشائخ صوفیاءاورتمام ابل سنت و جماعت کااس بات پراتفاق ہے کہ عجز ہےاور کرامت کی طرح کا خلاف عادت فعل کسی کا فر کے ہاتھ پر بھی طاہر ہوسکتا ہے کہاس کے ظہور میں شبہ کرنے کے تمام اسباب ختم ہوجا کیں اور کسی کواس کے جھوٹا ہونے کاشک نہ ہو۔ لیکن اس طرح کےافعال کا ظاہر ہوتا خوداس کے جھوٹا ہونے کی دلیل ہوگا۔ بیاس طرح ہے جیسے فرعون نے چار سوسال عمر پائی کہ اس دوران اے کوئی بیاری لاحق نہ ہوئی .....اور یانی اس کے پیچھے پیچھے بلندی کی طرف بھی جاری رہتا تھا اور جب وہ کھڑ اہوتا تو پانی بھی کھڑ اہوجا تا اور جب وہ چلٹا تو یانی بھی اس کے پیچیے جاری ہوجا تا تھا۔لیکن اس کے باوجود عقلمندوں کوکوئی شبہ واقع نہیں ہوا کہ وہ خدائی کا حجو ٹا بھوٹی کرر ہاہے کیونکہ عقلمنداس بات کو اچھی طرح سجھتے ہیں کہ خدا تعالی مجسم اور مرکب نہیں ہے .... اور اگرا سے یا اس طرح کے اور بہت سے افعال بھی اس سے ظاہر ہوجاتے تب بھی کسی عقمندانسان کواس کے جھوٹا ہونے میں کوئی شبدنہ ہوتا۔ای طرح باغ ارم کے مالک شداد اور نمرود کے بارے میں جوخلاف عادت افعال کی روایات آتی ہیں ان کوبھی اس پر قیاس کرو۔اوراس طرح مخبرصادق حضرت محمد ﷺ نے بھی ہمیں خبر دی ہے کہ آخری زیانہ میں د جال ظاہر ہوگا اور خدائی کا دعویٰ کرے گا دو پہاڑ دائیں بائیں اس کے ساتھ چلیں گے۔ دائیں طرف کا پہاڑ نعتوں کا اور بائیں طرف كايباز عذاب اورسزا كاموكا أوروه فلوق كواين الوميت كي طرف بلائے گا۔ جوكوئي اس کی خدائی کوشلیم ندکرے وہ اس کوسز اوعذاب میں بتلا کرے گا اور خدا تعالی اس کی گمراہی

کے سبب مخلوق کو ماریں گے اور زندگی دیں گے اور دنیا میں اس کا تھم مطلق بھیلا دیا جائے گا۔ لیکن اگر اس طرح کے سینکٹروں افعال خارق عادت بھی اس سے خلا ہر ہو جا نمیں تو بھی مختلند انسان کواس کے جھوٹا ہونے میں کوئی شبہ نہ ہوگا کیونکہ تنظمند آدمی کو اچھی طرح بیا علم ہوگا کہ حقیقی خدا تعالی گدھے پرسوار نہیں ہوتا اور نہ ہی وہ تغیر پذیر تنلون یا بھیڈگا ہے، لہذا اس طرح کے تمام افعال پراستدراج کی تھم لگایا جائے گا۔

نیز جس طرح رسالت کا سیادعویٰ کرنے والےرسول ﷺ کے ہاتھ برخلاف عادت افعال ظاہر ہوتے ہیں جواس کی صدافت کی دلیل ننتے ہیں اس طرح رسالت کا جھوٹا دعویٰ کرنے والے خص کے ہاتھ پر بھی خلاف عادت افعال ظاہر ہو سکتے ہیں لیکن وہ اس کے جھوٹا ہونے کی دلیل ہوں گے۔ تا ہم یہ جائز نہیں کہ کوئی ایبافعل ظاہر ہوجس میں کسی کو كوئى شبدواقع ہوكيوں جب شبے كا اثبات جائز ہوگا تو جھو نے كو سيج سے اور سيح كوجھو نے ہے بیجیان نہ کمیں گے۔اس وقت طالب نہیں جان سکے گا کہ س کی نصدیق کرنی جا ہے اور كس كى تكذيب كرنى چاہئے!اس جگه ثبوت كاتفكم بالكل ہى باطل ہوجائے گا۔اور يېھى جائز ہے کہ کسی مدی ولایت کے ہاتھ کرامت کی جنس سے کوئی الی چیز ظاہر ہو جو دین میں درست موراگر چداس كامعالمه زياده احيهانه بهي موكونكه واس برسول عظي كاصدافت ثابت كرتا باورايخ آب يرحق تعالى ك فضل كوظا مركره باب اوراس فعل كي طاقت اور قوت کوائی طرف منسوب بیں کرتا اور جوآ دی اصل ایمان میں بغیر دلیل کے بچ کہنے دالا ہو وہ ولایت کے ساتھ اعقادر کھنے میں بھی احوال کے اعتبار سے بیابی ہوگا۔ کیونکہ تمام احوال میں اس کا اعتقاد ولی کے اعتقاد کی فمرح ہوتا ہے اگر چیداس کے اعمال اس کے اعتقاد کے موافق نہیں ہوتے ،اورنہ ہی دعوی ولایت اس سے معاملات کوترک کرنے کے منافی ہے، جس طرح کہ ایمان کا دعویٰ اعمال کے ترک کرنے کے منافی نہیں ..... اور در حقیقت

استدراج وہ خلاف مادت افعال جو کسی کا فر بلحدیا فاسق وفاجر کے ہاتھ پر ظاہر ہوں۔

کرامت اور ولایت حق تعالی کے عطیات میں سے ایک عطیہ ہے یہ بندہ کی کمائی میں سے نہیں ہے۔ پس بندے کا کسب، مدایت کی حقیقت کیلئے علت نہیں بنرآ اور اس سے بہلے میں بیان کر چکا ہوں کہ اولیا معصوم نہیں ہوتے کو تکہ معصومیت نبوت کی شرط ہے تا ہم اولیاءان گناہوں ہے محفوظ ضرور ہوتے ہیں جو ولایت کی نفی کے مقتضی ہوں اور ولایت کی نفی اس کے وجود کے بعدان چیزوں ہے وابستہ ہے جوایمان کی منافی جیں اورایمان کی منافی چیزوں کار تکاب تو صرف معصیت ہی نہیں بلکہ اس ہے انسان مرمّد ہو جاتا ہے چنانچہ حضرت محمد بن علیٰ حکیم ترندی، حضرت جنیدٌ، حضرت ابوالحسن نوریٌ، حضرت حارث محاسبیٌ اور ان کے علاوہ دوسرے بہت ہے اہل حقائق کا یہی نہ بہب ہے لیکن حضرت مہل بن عبداللہ تستریؓ، حضرت ابوسلیمان دارانی "،حضرت ابوحمدون قصارٌ اور دوسرے اہل معاملات کا مذہب سیہ ہے کہ اطاعت پر پیشکی اختیار کرنا۔ولایت کیلئے شرط ہے لہذا جب ولی کا دل کسی گناہ کبیرہ کا ار تکاب کرے تو وہ دلایت سے معزول ہو جاتا ہے۔ لیکن میں اس سے پہلے بیان کر چکا ہوں کہ اس آمریرامت کا اجماع ہے کہ گناہ کبیرہ کے ارتکاب ہے کوئی بندہ ایمان ہے خارج نہیں ہوتا۔ پس میدولایت اس ولایت (ایمان) سے زیادہ فضیلت والی تو نہیں لہذا جب ولایت معرفت (ایمان) جوتمام کرامتوں کی بنیاد ہے معصیت ہے ساقط نہیں ہوتی تو یدمحال ہے کہ جوولایت (طریقت) شرف اور کرامت کے اعتبار ہے اس سے کمتر ہے وہ ارتکاب معصیت سے زائل ہو جائے۔مشائخ کے درمیان پر بڑا طویل اختلاف ہے جسے یہاں ٹابت کرنامیرامقصدنہیں لیکن اس باب کی بھنے میں مشکل ترین چیزیہ ہے کہ تو بقینی علم کے ساتھ جان لے کہ دلی پر کرامت کس حالت میں طاہر ہوتی ہے۔صحو کی حالت میں پاشکر کی حالت میں۔غلبہ حال میں یا حال کے قابومین ہونے کی حالت میں جصحواور شکر کی تفصیل حفرت بایزید کے ندہب میں میں بیان کر چکا ہوں ..... چنانچہ حفزت بایزید، حضرت ذوالنون مصری، حضرت محمد بن حنیف ٌ، حضرت حسین ابن منصورٌ، حضرت یجی بن

معاز اورصوفیہ کی ایک جماعت اس مذہب یر بین کہ ولی برکرامت کاظہوراس کے حالت شکر میں ہونے کے علاوہ کسی حالت میں نہیں ہوتا۔اور جو چیز حالت صحومیں ہوتی ہے وہ انبیاء کامعجز ہ ہوتا ہے۔ان کے مذہب میں تو کرامت اور معجزے کے درمیان بیفرق واضح ہے کہ کرامت کا اظہارولی براس کے حالت سگر میں ہونے کے وقت ہوتا ہے کہ وہ مغلوب ہواور دعوت کی برواہ نہ رکھتا ہواور نبی برمجز ہے کا اظہاراس کے حالت صحوبیں ہونے کے وفت ہوتا ہےتا کہ وہ لوگوں کواس کا چیلنج کر ہےاوراس کا مقابلہ کر سکنے کی دعوت د ہے..... اورصاحب مجزه کوتکم کے دونوں طرف کا اختیار دیا جاتا ہے کہ وہ جہاں چاہے مجزے کا اظہار کرے اور جہاں جاہے اسے چھیائے رکھے۔لیکن اولیاءکو یہ چیز حاصل نہیں ہوتی کہ انہیں کرامت کے بارے میں اختیار ہو۔ کیونکہ وہ بھی کرامت ظاہر کرنے کے خواہشمند ہوتے ہیں کیکن وہ ظاہر نہیں ہوتی اور بھی وہ ظاہر کرنانہیں جا ہتے اور وہ ظاہر ہوجاتی ہے۔ اس لیے کہ ولی ، دعوت دینے والانہیں ہوتا کہ اس کا حال اوصاف کے بقاکی طرف منسوب ہو بلکہ وہ تو روپوش ہوتا ہے اور اس کا حال صفات کے فنا کی طرف موصوف ہوتا ہے۔ پس ان میں سے ایک (نبی) صاحب شریعت ہوتا ہے اور دوسرا (ولی) صاحب ستر! پس میہ ضروری ہوا کہ غیبت، دہشت اور مدہوثی کے علاوہ کسی حالت میں کرامت ظاہر نہ ہو، اور اس میں تمام کا تمام تصرف حق تعالی کی طرف سے ہواور جس شخص کی حالت یہ ہواس کی تمام منتلوح تعالی کی ترتیب سے ہوتی ہے اس لیے کہ جس میں بشریت کے خصائل پوری طرح موجود ہوں وہ یا تو غافل ہوتا یا بھو لنے والا اور یا پھراللہ تعالی کوچھوڑ دینے والا ہوتا ہے۔لیکن انبیاءکرام نہ تو ھافل ہوتے ہیں اور نہ ہی بھو لنے والے،اوراللّٰہ تعالیٰ کو چھوڑ نے والے بیوتو فوں کے سوا کوئی نہیں ہوتے۔ یہاں اس طرح کا تلون اور تر ددموجو و ہے نہ کہ تحقیق و تمکین اسساور اولیاء کرام جب تک اپنی بشریت کے حال کے ساتھ قائم رہیں حق تعالى سے مجوب رہتے ہیں کیکن جب انہیں مشاہرہ حق نصیب ہوجائے تو وہ مدہوش اور حق تعالی کے انعابات کی حقیقت میں متحیر ہوجائے ہیں، اور کرامت کا اظہار حالت کشف کے علاوہ درست نہیں ہوتا کے وکہ وہ قرب اللی کا درجہ ہوتا ہے اور کہی وہ وقت ہوتا ہے کہ ان کے دل کے ہاں سوتا اور پھر برابر ہوتے ہیں۔ اور بیرحالت انبیاء کے علاوہ کسی آ دمی کی صفت نہیں بنتی۔ البتہ اگر کسی کو حاصل ہوتی تو دہ بالکل عارضی اور غیر مستقل ہوتی ہے اور وہ بھی صرف حالت سکر میں ..... جیسا کہ حضرت حارث ایک روز دنیا ہے کنارہ کش ہوتے ہوئے دنیا میں بی عقبی کے ساتھ وابستہ ہوگئے اور فرمایا:

میں نے اپنے نفس کو دنیا سے کنارہ کش کر لیا تو میرے لیے سونا اور پھر اور چاندی اور ڈھیلاسب برابر ہوگئے۔

اعرضت نفسی من الدنیا فاستوت عندی حجرها وذهبها وفضتها ومَدُرها

لیکن دوسر بروز آپ کولوگول نے دیکھا کھجور کے درخت پر چڑھے ہوئے کام کررہے ہیں۔لوگول نے پوچھا''ا ہے حارثہ اُ کیا کررہے ا''جواب دیا کہ روزی ڈھونڈ رہا ہوں کہ اس کے بغیر چارہ کارنہیں۔ پس اس وقت اس حالت میں تصاوراس وقت اس حالت میں الیاء کے حوکا مقام ،عوام کا درجہ ہوتا ہے اوران کے شکر کا مقام انبیاء کا درجہ ہوتا ہے اور جب وہ اس درجے سے واپس آ جاتے ہیں تو اپنے آپ کوعام لوگوں کا ایک فرد بجھتے ہیں اور جب اپنے آپ سے عائب ہوکر حق تعالی کی طرف رجوع کر لیتے ہیں تو ان کا شکر پاکر صاف ہوجاتا ہے اور یہ بارگاہ خداوندی کیلئے مہذب ہوجاتے ہیں اس وقت تمام جہان ان کے حق میں سونے کی طرح ہوجاتا ہے۔ حضرت شاکی فرماتے ہیں

ذهب ایسند مسافه هبنسا و دُرّ" حیث درنسا و فسطة فی الفضاء (جهال ہم گئے وہال سونا اور جد ہر ہم گھوے ادھر موتی تقے اور فضا کُس جاندی تھی)

اور میں نے استاد وامام حضرت ابوالقاسم قشیریؓ سے ستا ہے کہ آپ نے فرمایا ''میں نے حضرت لجرائیؓ سے ان کی ابتدائی حالت سے متعلق دریافت کیا توانہوں نے فرمایا

''ایک مرتبہ مجھے پھر کی ضرورت تھی تو سرخس کی ندی ہے جو پھر بھی بکڑتا تھا وہ ایک گوہر (موتى ) بن جاتا تقااور مين اس كو بهينك ديتا .....اوريه اس ليے بهوتا تھا كه پتم اورموتى ان کے نزویک دونوں بکسال تھے بلکہ اس وقت گوہر زیادہ ذلیل ترتھا کیونکہ انہیں پھرکی ضرورت تھی نہ کہ موتی کی خواہش .....اور حضرت خواجد امام خزائ سے میں نے سرخس میں خودسنا ہے کہ فرماتے تھے میں بھین میں ریشم کے کیڑوں کیلئے شہوت کے سے لینے ایک محلے میں گیااور در خت پرچڑھ گیااوراس کی شاخ کا نے لگا۔ میں درخت پر بی تھا کہ شخ ابوالفضل ا بن الحسنُ کا اس گلی ہے گز رہوا۔ نہ تو انہوں نے مجھے دیکھا اور نہ ہی مجھے کوئی شک گز را کہوہ حالت سُكر میں ہیں اوران كا دل حق كى طرف متوجہ ہے۔ پس انہوں نے سراو براٹھا يا اور كہنے كك' بارخدايا! ايك سال سے زياد وعرصة كرر چكا ہے كونونے مجھے ايك بيسه بھى عنايت نہيں كيا کہ میں سرکے بال ہی منڈ واسکوں۔اےاللہ! کیا آپ دوستوں کے ساتھ یہی کچھ کیا کرتے ہیں' حضرت امام خزاعیؓ فرماتے ہیں کہ'میں نے دیکھا کدای دفت درختوں کے تمام ہے، طہنیاں اور جڑیں سنبری ہوگئیں' تو آ پ نے فر مایا'' عجیب معاملہ ہے کہ ہمارا مقصد تو دنیا ے اعراض ہے۔ کیکن دل کی فراخی کیلئے تھے ہے کوئی بات بھی نہیں کر سکتے ؟

حضرت بلی کے بارے میں آتا ہے کہ ایک دفعہ چار ہزار دیار دریا کے دجلہ میں کھینک ویے۔ لوگوں نے کہا'' آپ یہ کیا کرتے ہیں؟ فرمایا پھر پانی میں زیادہ بہتر رہتے ہیں' لوگوں نے کہا'' آپ یہ لوگوں میں کیوں تقیم نہیں کر دیتے ؟'' تو آپ نے فرمایا ''سجان اللہ! میں اللہ تعالیٰ کے حضور کیا عذر پیش کر دن گا کہ تجاب اپنے دل سے اٹھاؤں اور۔ اپنے مسلمان بھا ئیوں اپنے مسلمان بھا ئیوں کے دل پر رکھ دول۔ حالا نکہ دین کی شرط نیہیں کہ مسلمان بھا ئیوں کیلئے اپنے سے زیادہ برائی چا ہوں اور یہ تمام شکر کے حالات ہیں۔ جس کی شرح میں پہلے کیا ہوں۔ اس جگہ تو میرا مقصد کرامت کا اثبات ہے۔

علاوه ازین حضرت جنیدٌ، حضرت ابوالعباس ستیاریٌ، حضرت ابوبکر واسطیٌ اور

باقی وہ حضرات جو بیہ کہتے ہیں کہ سونا اور مٹی کا ڈھیلا ان کے زدیک بکسال ہے تو بیسب کچھ شکر اور مشاہدہ حق کی نا درسی کی علامت ہے اور اس میں کوئی شرف نہیں کیونکہ شرف ان مردان حق آگاہ کیلئے ہوتا ہے جو سمجے و کچھنے اور درست جانے والے ہوں کہ سونا ان کو سونا دکھائی دے اور ڈھیلا ان کو ڈھیلا ہی نظر آئے تا ہم ان کی آفات سے نہیں آگاہ ہونا چاہیا کہ وہ کہ سکیل کہ:

اے زروسونے! اور اے سفید جاندی! میرے علاوہ کی اور کو دھوکہ دوء تم مجھے

یَـا صَـفُـرَا ءُ یا بیضاء غِرِّیُ غُیُرِی کالی

وهو که بس وے سکتے۔

اس لیے کہ میں نے تمہاری خرابیوں کو و مکھ رکھاہے، پس جو محض اس کی خرابیوں کو و مکھ لیتا ہے

وہاس کوکل تجاب سمجھتا ہےاور جب اس کوترک کردیتا ہے تو اس کا ثو اب حاصل کر لیتا ہے۔ پھر جب کسی آ دمی کوسونا بھی ڈھیلا ہی معلوم ہوتا ہے تو اس کا ڈھیلے کو چھوڑ دینا تو درست نہ مواتم نے دیکھانہیں کہ جب حضرت حارثہ حالت سکر میں تصفوانموں نے کہا کہ سونا، پھر، چاندی اور ڈھیلاسب میرے نز دیک برابر ہیں.....اور حضرت ابوبکرصدیق <sup>ما</sup>صاحب صحو تتے انہوں نے دنیا کا مال سنجال رکھنے کی آفت دیکھ لی اور اس کوٹرک کرنے کی روش اختیار کرنے کا ثواب بھی انہیں معلوم ہو گیا تو انہوں نے اپناہاتھ اس سے تھینچ لیاحتی کہ پیغیر میاللہ علقہ نے ان سے دریادت کیا کہ''اے ابو بکر''ایے گھر والوں کیلئے کیا چھوڑ آئے ہو؟'' تو آب نے عرض کی''الله اوراس کے رسول کی محبت چھوڑ آیا ہوں'' ..... حضرت ابو بكر وراق تر ندیؓ فر ماتے ہیں کہ حضرت محمد بن علیؓ نے ایک دن مجھے فر مایا''اے ابو بکر! آج میں تہمیں ایک جگہ لے جانا چاہتا ہوں میں نے عرض کی''جومیرے شیخ کا تھم ہو۔ میں تعمیل کروں گا'' چنانچه میں ان کے ساتھ چل پڑاا بھی زیادہ دیرینہ گز ری تھی کہ میں نے سخت دشوار جنگل دیکھا جس کے درمیان ایک سبز درخت کے نیچ ایک سنبری تخت بچھا ہوا تھا، یاس ہی یانی کا چشمہ جاری تھااور تخت پرایک آ دمی بیشاتھا جس نے بڑا ہی عمدہ لباس زیب تن کررکھا تھا۔ جب حصرت محمد بن علیٌ اس کے قریب ہنچے تو وہ اٹھااور آ پ کو تخت پر بٹھا دیا یہ تھوڑی دیر کے بعد تمام اطراف ہے کچھ حضرات آنے شروع ہو گئے یہاں تک چالیس حضرات وہاں جمع ہوا گئے۔اس بزرگ نے ایک اشارہ کیا تو اسی وقت آ سان سے کھانے کی چیزیں اتر نے لگیں ، ہم سب نے ان میں سے کھایا۔ پھر حفزت محمد بن علیؓ نے اس بزرگ ہے ایک سوال کیا جس کے جواب میں اس نے بہت تی گفتگو کی۔جس کا ایک جملہ بھی میں سمجھ نہ کا۔ جب پچھ دیر گزری تو حضرت محمد بن علیؓ نے اجازت کی اور واپس لویٹ آئے اور مجھ سے کہا'' چلوتم سعاوت مند ہو گئے ہو' تھوڑی در میں ہم شرفد واپس پہنچ گئے۔ تو میں نے آپ سے دریافت کیا'' شخ اوه کون می جگه تھی اور وہ بزرگ کون سے؟ آب نے جواب ایا''وہ بی

اسرائیل کا جنگل تھاار وہ ہزرگ قطب مدارعلیہ سے" میں نے عرض کی" شخ اہم ذراسی دیر میں کس طرح ترفہ سے بنی اسرائیل کے جنگل میں پہنچ گئے؟" تو آپ نے فر مایا ابو بھر! مہمیں وہاں پہنچنے سے غرض ہے نہ کہ پوچھنے سے اور اس کی کیفیت معلوم کرنے سے" اور حال کے سیح ہونے کی علامت ہے نہ کہ شکر کی ..... میں نے اس سلسلے کو خصر کر دیا ہے کیونکہ اس کی تفصیل میں مشغول ہو جاؤں اور ان معاملات کی شرح بیان کروں تو کتاب طویل ہو جائے گی اور میں اصل مقصد سے قاصر رہ جاؤں گا۔ پس کرامات اور دکایات میں سے بعض وہ دلائل جو اس کتاب سے متعلق ہیں اب میں ان کو بیان کرتا ہوں تا کہ اگر اللہ تعالیٰ کی مشیت شامل حال ہوتو ان کے پڑھنے سے مریدوں کو شیہ معلاء کو راحت محققین کیلئے یاو د بانی اور عوام کیلئے یقین کی زیادتی اور شہمات کور فع کرنے کا باعث ہو ..... وباللہ التوفیق

#### كرامات اولياء كابيان

جان لو کہ جب صحت کرامات پر عقلی جمت ثابت ہو چکی اوراس کے جوت پر دلائل قائم ہو چکے تو اب نقلی دلائل بھی معلوم ہو جانے ضروری ہیں۔ چنانچے تھے آ ٹار میں وارو ہے کہ کرامت کی صحت اور اہل ولایت کے ہاتھوں پر خلاف سنت افعال کے ظاہر ہونے پر کتاب وسنت ناطق ہیں اور ان تمام کا انکار نصوص قطعیہ کا انکار ہوگا ان میں سے ایک تو یہ ہے کہ خدا و ند تعالی نے ہمیں اپنی کتاب میں خبر دی ہے کہ

وَظَلَّلُنا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَآنُزَلُنَا اورجم فَيْم يربادل كاسابير ليااور تم يرش عَلَيْكُم الْمَنَّ وَالسَّلُوى وسلوي نازل كيار

بادل ان کے سروں پرسایہ کے رکھتا تھا اور ہررات تازہ من وسلوی ان کیلئے اتر تا تھا .....اگر کوئی شخص اعتراض کرے کہ وہ تو حضرت موی علیہ السلام کا معجز و تھا تو میں جواب دوں گا کہ یہ درست ہے اس لیے کہ اولیاء کی کرامات سب کی سب محمد علیقی کا معجزہ ہی تو ہیں ، اور اگر کوئی کے کہ وہ تو حضرت موئی علیہ السلام کی موجود گی میں تھالیکن یہ حضور علیقہ کی غیبت میں ظاہر ہونے والی کرامت ہے یہ کس طرح آ ب کا مجزہ ہوگی۔ تو میں جواب میں کہوں گا کہ '' وہاں جب حضرت موئی علیہ السلام ان سے غائب ہو کرکوہ طور پرتشریف لے گئے تو یہ سلسلہ اس وقت بھی جاری رہا، پس غیبت مکانی اور غیبت زمانی میں کیا فرق ہے کہ جب ہاں غیبت مکانی کی صورت میں حضرت موئی علیہ السلام کا مجزہ ودرست ہوگا۔ اسی طرح اللہ تعالی نے ہمیں اضعیت زمانی کی غیبت زمانی کی غیبت زمانی کی عبورت میں حضرت موئی علیہ السلام کا مجزہ ودرست ہوگا۔ اسی طرح اللہ تعالی نے ہمیں اصف بن برخیاء کی کرامت کی خبر دی ہے کہ حضرت سلیمان علیہ السلام کو بیضرورت در پیش آئی کہ بلقیس کا تخت اس کے بہاں جہنے نے بہلے بہاں موجود ہواور حق تعالی نے بھی آئی کہ بلقیس کا تخت اس کے بہاں جہنے نے اوراس کی کرامات کوظاہر کرنے کا ارادہ فر ما یا اور اللی زمانہ کو وکھانا چاہا کہ اولیاء کی کرامات جائز ہیں تو حضرت سلیمان علیہ السلام نے کہا اہل زمانہ کو وکھانا چاہا کہ اولیاء کی کرامات جائز ہیں تو حضرت سلیمان علیہ السلام نے کہا دی کون ہے جوبلقیس کے بہاں پہنچنے ہے قبل اس کا تخت یہاں عاضر کردے؟ '' تو حق تعالی نے ہمیں بتاتے ہی کہ کہاں پہنے نے قبل اس کا تخت یہاں عاضر کردے؟ '' تو حق تعالی ہمیں بتاتے ہی کہا

جنات میں ایک دیونے کہا میں اس کوآ یکے پاس آئےدربار سے الحضے سے پہلے لاسکتا ہوں۔ قَالَ عِفْرِيْتَ" مِّنَ الْحِنِّ آنَا الِيُكَ بِهِ قَبُلَ آنُ تَقُومَ مِنُ مَّقَامِكَ

حضرت سلیمان علیه السلام نے فرمایا ' میں تو اس سے بھی زیادہ جلدی جا ہتا ہوں' تو آصف نے عرض کی :

میں آ کیے پاس اسکوآ کی بلک جھیکئے ہے بھی قبل لے آؤں گا۔ پس جب اسکود یکھا توانکے پاس رکھاتھا۔

أَنَا الْيُكَ بِهِ قَبُلَ أَنُ يُّرُتَدُّ اِلَيُكَ طَرُفُكَ فَلَمَّارَاهُ مُسْتَقِرًّا عِنْدَهِ '

آ صف کی اس گفتگو ہے حضرت سلیمان نہ تو اس پر ناراض ہوئے ، نہ اکار کیا اور نہ ہی اس کو محال قرار ویا ، اور یہ کی طرح بھی معجزہ نہ تھا کیونکہ آصف پینجبرنہ تھے ، لا محالہ اے کرامت

بی ہونا چاہئے کیونکہ اگر معجز ہ ہوتا تو اس کا اظہار حضرت سلیمان علیہ السلام کے ہاتھ پر ہوتا، علاوہ ازیں حق تعالیٰ نے ہمیں حضرت مریم سلام الله علیہا کے بارے میں بھی خبر دی ہے کہ حضرت ذکر یاعلیہ السلام جب آپ کے حجرے میں آتے تو گری کے موسم میں سردیوں کے اورسردی کےموسم میں گرمیوں کے کھل آپ کے یاس موجود یاتے ، یہاں تک کہ یو چھتے: اے مریم، یہ پھل تہارے یاں کہاں سے آنَّى لَكِ هٰ لَمَا قَالَتُ هُوَ مِنُ عِنُدِا آئے؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ 'بیاللہ

تعالیٰ کے ماسے آئے ہیں۔

نیز خداوند تعالی نے ہمیں بڑے واضح بیان حالانكه بالاتفاق حضرت مريمٌ بيغمبر نتخص کے ذریعہ ان کی حالت کی خبروی ہے کہ:

اے مریم! تو تھجور کے استے کوانی طرف ہلا، تجھ پر بیتازہ تھجوریں گرائے گا۔ وَهُـزَى اِلَيُكِ بِجِدُعِ النَّخُلَةِ تُسَاقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا

نیز اصحاب کہف کے احوال، کتے کا ان کے ساتھ گفتگو کرنا، ان کا سونا اور غار

کے اندران کودا کیں باکیں کروٹ بدلوانا، جبیا کہ قر آن میں ہے:

وَنُسَقَى لِبُهُ مُ ذَاتَ الْيَسِمِيُن وَذَاتَ اورجم دائين بائين الكي كروث بدلتة رجع الشِّمَال وَكَلْبُهُمُ بَاسِط" ذِرَاعَيْهِ بِي اورانكا كَابازو بِهيلات بيا اس

بيتمام افعال عادت كےخلاف ہیں اور بیطاہر ہے كہ عجز نہیں ہیں تو لامحاله كرامت ہیں اور يہ بھی درست ہے کہ بدکرامتیں زمانہ تکلیف میں امورموہومہ کیلئے مانگی جانے والی وُعاوَں کی قبولیت کا نتیجہ ہوں اور ریمنی جائز ہے کہ ایک ساعت میں بہت سے مسافت طے کرانا ہو، اور بیجی روایت ہے کہ نامعلوم جگہ سے طعام ظاہر کرنے کی صورت میں ہواور بیجی جائزے کہلوگوں کے اندیثوں پرآگاہ ہوجانے کی صورت میں ہو سستح احادیث میں پنیمبر الله ہے'' حدیث نماز'' مروی ہے کہ ایک دن صحابہ کرام نے پنیمبر الله سے عرض کی کہ یا رسول اللہ علی کھٹ گذشتہ امتوں کا کوئی عجیب واقعہ جمیں سنا ہے! آپ نے بیان فر مایا ''تم ہے پہلے ایک امت کے تین افراد کسی جگہ جارہے تھے، جب رات ہوئی تو انہوں نے ا یک غار میں تھبرنے کا ارادہ کیا اوراس کے اندر جا کرسور ہے جب رات کا کیجھ حصہ گز رگیا تو یہاڑ سے ایک بڑا پھر کڑھااوراس غار کامنہ بند ہو گیاوہ پریشان ہو کرایک دوسرے سے کہنے گے'' ہمیں اب اس ہے کوئی رہائی نہیں دے سکتا ہاں بیصورت ہے کہ اپنے اپنے کسی پر خلوص عمل کو خدا دند تعالی کے حضور بطور سفارش پیش کریں۔ چنانچہ ایک نے کہا''میرے ماں باپ زندہ تھے اور میرے پاس چند بکریوں کے علاوہ دنیا کی کوئی دولت نتھی کہ انہی کا دودھ میں اینے ماں باپ کو بلاتا تھا،اور میں روزانہ جنگل سے ایندھن کا ایک گھر لایا کرتا تھا۔جس کی قیمت ان کی اورا پی خوراک پرخرچ کرتا تھا۔ایک رات میں ذراو پر سے گھر آیا تو میرے بکر یوں کا دود ہے دو ہے اوران کی غذا کواس میں بھگونے سے پہلے ہی د ہ سو گئے میں وہ پیالہاپنے ہاتھ میں لیےاینے یا دُن پر کھڑار ہاحتی کہ صحیح ہوگئی تو وہ بیدار ہوئے اور جب وہ كهانا كها يحكية بهريس بيضا ..... وه كهنه لكان بار ضدايا اكريس اس معالم ميس سجا بهول تو ہمارے لیے کشادگی بیدافر مااور ہماری فریا درس کر'' پیغمبرعظیفی فریاتے ہیں کہاسی وقت اس چقرنے ایک جنبش لی اور ایک شگاف ظاہر ہو گیا ..... دوسرے آ دمی نے کہا''میرے چیا کی ا يک خوبصورت بني تھي ،ميرا دل اس پر فريفته ہو گيا تھا، ميں اس کوا بني طرف وعوت ديتا تھا لیکن وہ مانتی نتھی۔ یہاں تک کہ ایک مرتبہ بڑے بہانوں سے ایک سوبیں وینار میں نے اس کی طرف بھیجے تا کہ ایک رات میر ہے ساتھ خلوت کر ہے، وہ راضی ہوگئی لیکن جب وہ میرے یاس پہنچ گئی تو میرے دل میں حق تعالیٰ کا ڈرپیدا ہو گیااور میں نے اس سے ہاتھ تھینچ لیا اور وہ وینار بھی اس کے پاس ہی رہنے ویئے۔ پس اس نے کہا'' بارخدایا!اگر میں نے جو کچھ کہا ہے وہ درست ہے تو ہمیں ربائی نصیب فرما'' بیغیبر علیقے فریاتے ہیں کہاس وقت اس پقر میں ایک دفعہ پھر جنبش پیدا ہوئی اور وہ شگاف زیادہ ہو گیالیکن ابھی تک وہ اس بے

باہر نہ نکل سکتے تھے۔ چنانچہ تیسرے آ دمی نے بیان کیا''میرے پاس مزدوروں کی ایک جماعت کام کرتی تھی، جب کام ختم ہو گیا تو تمام مزد دروں نے اپنی اجرت مجھ سے وصول کر لی لیکن ایک ان میں سے غائب تھا۔ میں نے اس کی مزدوری کے پیپوں سے ایک بکری خرید لی، دوسرے سال بکریاں دوہو گئیں اور تیسرے سال وہ حیار ہو گئیں ای طرح ہرسال ان میں اضافہ ہوتا چلا گیاحتی کہ چند سال گزرنے پر بہت سامال جمع ہو گیا۔ وہ مزدور میرے یاس آیا اور کہنے لگا'' آپ کو یاد ہوگا کہ ایک دفعہ ٹس نے آپ کے ہاں کام کیا تھا، مجھے اب اس اجرت کی ضرورت ہے وہ مجھے دے دیجئے! میں نے ائے کہا جاؤ! یہتمام بکریاں تمہارا مال اور ملکیت ہیں انہیں لے جاؤ! وہ کہنے لگا آپ میرے ساتھ تمسنح کرتے ہیں۔ میں نے کہانہیں! میں تم ہے بچے کہدرہا ہوں! میں نے دہ مال اس کودے دیا اوروہ لے گیا اب اس نے کہا'' بارخدایا!اگر میں اس معالم میں بچ کہدر ہاہوں تو ہمارے لیے کشاد گی بھیج''۔۔۔۔۔ پغیر علی کے فرمایا اب وہ پھر غار کے دھانے سے دور ہٹ گیا یہاں تک کہوہ تینوں باہر نكل آئے .... يغل بھي ناقض عادت تھا .... اور يغمر علي سے حديث جرت مشہور إور حضرت الوہریرہ راوی ہیں کہ پیغبر عظیقہ نے فر مایا'' بچین میں گہوارے کے اندر تین افراد کے علاوہ کی نے کلامنہیں کی ....ان میں ہے ایک تو حضرت عیسی علیہ السلام ہیں ،ان کے متعلق تم سب جانے ہو .....اور دوسرے بی اسرائیل میں جریح نام کے ایک راہب تھوہ خود بڑے صاحب مجاہرہ تھے اور ان کی والدہ بھی بردہ دار خاتون تھیں ایک دن وہ بیٹے کو د كھنے آئيں، تو وہ نماز ميں مشغول تھاس ليے عبادت خانے كا درواز و نے كھولا۔ دوسرے چرتیسرے دن بھی ای طرح ہوا تو مال نے تنگدل ہوکر کہا'' اے میرے رب امیرے بیٹے کورسوا کراور میرے حق کے بدلے اس کی گرفت کر! اس زمانے میں ایک فاحشہ مورت تھی اس نے ایک گروہ کے سامنے کہا کہ میں جرت کو گمراہ کر دوں گی۔ چنا نچہ وہ ان کے عبادت خانے میں آئی لیکن جریج نے اس کی طرف کوئی توجہ نہ دی۔اس نے واپسی پر راستے میں

ا یک جرواہے کے ساتھ صحبت کی اور حاملہ ہوگئی۔شہر میں آ کراس نے لوگوں سے کہا کہ میہ حمل مجھے جرتے سے قرار مایا ہے۔ چنانچہ جب اس عورت نے بچہ جنا تولوگ جرتے کے عبادت خانے کی طرف آئے اور انہیں پکڑ کرقصر بادشاہی کے دروازے پر لے آئے ، جرت نے سب کے سامنے اس بچے کو کہا''اے لڑے اتمہاراباب کون ہے؟ اس بچے نے بول کر کہااے جرتے! میری ماں آپ پر جھوٹا بہتان لگار ہی ہے میرا باپ تو فلاں چروا ہا ہے ..... اور تیسرا بچہوہ کہاس کی ماں اسے گود میں لیےا پنے گھر کی دہلیز پر ہیٹھی تھی کہایک بڑا ہی خوبصورت اورخوش لباس نو جوان گھوڑے پر سوار وہاں ہے گز راعورت نے دُعا كى! اے میرے رب تو میرے اس بچے کواس سوار کی ہ شان وشوکت عطا کرنا اس بیج نے کہا''اے الله! مجھےاس جیسا ہرگزنہ کرناتھوڑی دیرگزری توایک بدنام عورت کا دہاں ہے گزرہوا۔ یجے ک ماں نے دُعا کی یا اللہ! میرے بیچ کواس عورت کی طرح نہ کرویتا''اس بیچ نے کہا'' یا رب! مجھے اس عورت کی طرح بنادے' ماں بڑی حیران ہوئی اور کہنے لگی بیٹے تم اس طرح كول كمت مو؟"اس يج في جواب ديا" ال وهسوارة ول ظالمول من سايك ظالم تعا اور بیا لیک نیکوکارعورت تھی لیکن لوگ خواہ کو اہ اس کو برا کہتے ہیں اور اس کی نیکی ہے ناواقف ہیں۔ میں ظالموں میں سے نہیں ہونا جا ہتا بلکہ میں جا ہتا ہوں کہ نیکوکارلوگوں میں سے ہو جاؤں .....ای طرح حضرات زامرہ سے متعلق ایک حدیث مشہور ہے جو امیر المونین حضرت عمر بن خطاب کی باندی تھیں کہ وہ ایک دن پنجبر عظیمہ کی خدمت میں عاضر ہو کمیں اورآ ب کوسلام عرض کیا۔حضور علیہ نے فرمایا''اے زاہدہ تم ہمارے یہاں ویر۔ دیر ہے کیوں آتی ہو؟ تیرا انظار ہوتا ہے اور ہم تہہیں اچھا جانتے ہیں۔ انہوں نے عرض کیا" یا رسول الله عليقة آج ميں ايك عجيب خبر لے كر حاضر ہوئى ہوں۔ آپ نے يو حيما''وہ كيا خبر ہے؟''وہ کہنےلگیں''میں صبح ایندھن کی تلاش میں جنگل کی طرف گئی۔ جب ایک گٹھا باندھ كرميں نے ايك پھر برر كاليا تا كەميں اسے اٹھالوں ۔ تو اچا نگ ميں نے و يكھا كه آسان

ے ایک سوارز مین برآیا اور مجھے سلام کہہ کر کہنے لگا' محمد عظیقہ کومیری جانب سے سلام عرض كرنا اوركهنا كد جنت كے دار وغدرضوان نے كہا ہے كدآ ب كوخوشخرى ہوكدآ ب كى امت کیلئے بہشت کو تین حصول میں تقسیم کردیا گیا ہے۔آپ کی امت کا ایک گروہ حساب و کتاب كے بغيراس ميں چلا جائے گا۔ووسرے گروہ كيلئے حساب آسان كرويں كے اور تيسرے گروہ کوآ پ کی شفاعت کے طفیل بخش دیں گے'' یہ کہہ کروہ آسان کی طرف روانہ ہو گیااورز مین وآ سان کے درمیان پہنچ کراس نے میری طرف توجہ کی تو مجھےاس حالت میں پایا کہ میں وہ كثريون كالمتشاا ثعانا حيابتي مول كيكن اثهانهيل عتى "اس نے آواز دى ' اے زاہرہ!اس كشھے کو پھر پر ہی چھوڑ دیے' اوراس پھرے کہا' اے پھر!اس گشے کو زایدہ کے ہمراہ حضرت بھڑ کے گھر کے دروازے تک لے جاؤ! چنانچہوہ پھر لکڑیوں کے اس گٹھے کواٹھا کرمیرے ساتھ حفرت عمر کے گھر کے وروازے تک لایا ہے'' یہ س کر پیغیبر عظیم کے اسے صحابہ کے ہمراہ حضرت عمرٌ کے گھر کے دروازے پرتشریف لائے اور اس پھر کے آئے اور جانے کے نشانات دیکھے تو فرمایا''اللہ تعالی کا بے صدشکر ہے کہ مجھے اس دنیا سے اٹھانے سے قبل ہی رضوان کے ذریعے مجھے میری امت کے بارے میں بٹارت وی ہے اور میری امت کی ایک عورت کوحفزت مریم کے در ہے تک پہنچا دیا ہے .... اور مشہور ہے کہ حفزت پنجیبر علیاتہ نے حضرت علابن الحضر گ کوا یک غزوے پر بھیجا۔ رائے میں وریا کا یانی آ پ کے سامنے آ گیا۔آپ نے قدم یانی کے اوپر رکھا اور تمام کشکراس طرح یارگز رگیا کہ کسی کا یاؤں تک یانی ے تر نہ ہوا۔ اور حضرت عبداللہ بن عمر کے متعلق آتا ہے کہ ایک راستے پرتشریف لے جا رے تھے کہ ایک گروہ کود یکھا جورائے کے درمیان رکا ہوا ہے کہ ایک شیرنے ان کی راہ روك ركھي تھى \_حصرت عبدالله بن عرشف فرمايا"ا ے كتے ااگر توحق تعالى كے تھم سے يہاں بیٹھا ہے تو بیٹھارہ لیکن اگراییانہیں تو ہمیں راستہ دے تاکہ ہم گزرجا کیں۔ شیریین کراٹھا اور حضرت ابن عمر کے سامنے اپنی عاجزی کا اظہار کرکے وہاں سے چلا گیا.....حضرت

ابراہیم تختی کے متعلق معروف ہے کہ آپ نے ایک آدمی کودیکھا جو ہوا میں بیٹھا ہوا تھا۔ آپ نے پوچھا''بندہ خدائم نے کس عمل سے بید مقام حاصل کیا ہے؟''اس نے کہا''معمولی می چیز سے بید مرتبہ نصیب ہوگیا ہے'' آپ نے پوچھا''وہ کیا چیز ہے؟'' تو اس نے جواب دیا ''میں نے اپنامنہ دنیا ہے موڑ کرحق تعالیٰ کے فرمان کی طرف کرلیا تو مجھ سے پوچھا گیا کہ ''اب کیا جائے ہو؟''میں نے کہا میری خواہش ہے کہ ہوا کے اندر میرا ٹھکا نہ بنا دیا جائے۔ تاکہ میرادل مخلوق سے الگ ہوجائے۔

یوں ہی جب وہ تجی جوانم دید پینہ منورہ میں آیا اور حضرت عمر سے ملاقات کاارادہ کیا تو لوگوں نے اسے بتایا کہ امیر المونین اس وقت جنگل میں کسی جگہ سور ہے ہوں گے۔وہ گیا اور دیکھا کہ آپ اپنا دُرہ سرکے بنچر کھ کرمٹی پرسور ہے ہیں۔ اپنے آپ سے کہنے لگا۔ ساری دنیا میں اس کی وجہ ہے تو فقنہ بیا ہے اس وقت اس کولل کرنا میرے لئے بڑا ہی آسان ساری دنیا میں اس نے تموار کھینی ، ووشیر نمودار اور اس پر حملہ آور ہونے لگے ، اس صورت حال کو دکھوہ چینے اور فریاد کرنے لگا اور حضرت عمر بیدار ہوگئے۔ اس نے تمام واقعہ مورت حال کو دکھوہ چینے اور فریاد کرنے لگا اور حضرت عمر بیدار ہوگئے۔ اس نے تمام واقعہ آپ کے سامنے بیان کیا اور پھر اسلام قبول کرلیا ۔۔۔۔۔ بیوں ہی حضرت ابو بکر صدین آپ کے دور خلا فت میں حضرت خالد بن ولیڈ کے پاس عراق کے علاقہ میں کچھ تھے آئے جن میں ایک ایس ایساز ہر قاتل تھا کہ کی با دشاہ کے خزانے میں اتنا خطر ناک زہر موجود نہ تھا۔ حضرت خالد بن ولیڈ نے اس ڈ بیدکو کھول کر اس زہر کو اپنی تھی پر رکھا اور اس مم اللہ پڑھ کر ایسان نہ ہوالوگ بڑے جیران ہوئے اس فران میں سے بہت سے افراد بید کھی کر ایمان لے آئے۔

حفرت حسن بھری میان فرماتے ہیں کہ عبادان کے علاقہ میں ایک سیاح تھا جو ویرانے میں رہتا تھا۔ایک روز میں نے بازار سے کوئی چیز خریدی اوراس کے پاس لے گیا۔ اس نے مجھ سے بوچھا'' یہ کیا ہے' میں نے کہا یہ کھانا ہے اور میں اس لئے لے کر آیا ہوں کہ شایر تههیں اس کی ضرورت ہو! اس نے اپنے ہاتھ ہے ایک طرف اشارہ کیا اور میری طرف و کیھے ہوئے ہنس دیا۔ جس نے اس ویرانے کی دیواروں کے پھروں اور ڈھیلوں کو دیکھا کہ وہ سب سونا ہوگئے تھے ۔۔۔۔ جس اپنے کئے پر بڑا اپشیان ہوا اور جو کچھ لے کر گیا تھا وہیں چھوڑ کر فوراً واپس آ گیا ۔۔۔۔ حضرت ایرا ہیم بن اوہ ہم مروایت کرتے ہیں کہ میں ایک وفعہ ایک چرواہے کے پاس ہے گزراور اس سے پانی طلب کیا وہ کہنے لگا ' میر سے پاس دور دھ بھی ہے اور پانی بھی ہم کیا ہینا چا ہتا ہوں وہ اٹھا اور اپنا مصالیک پھر پر مارا ۔ تو اس میں سے بڑا عمدہ اور شفاف پانی بہد اٹکا ۔ میں اس پر بڑا متجب ہوا تو وہ بچھ سے کہنے دگا جران ہونے کی ضرورت نہیں کیونکہ جب کوئی بندہ جن تعالی کا مطبع و فرما نبردار بن جا تا ہے۔

حفرت ابودردااور حفرت سلمان فاریؓ ایک دفعہ اکشے بیٹھ کر کھانا کھارہے تھے کہان کابرتن شیخ پڑھ رہاتھا جوانہیں سائی دے رہی تھی۔

اور حفرت ابوسعید خراز سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے بیان کیا کہ ایک عرصہ تک میر امعمول بیر ہا کہ میں ہر تمین دن کے بعد ایک دفعہ کانا کھایا کرتا تھا ہیں ایک وفعہ جنگل میں جارہا تھا کہ تمین دن کے بعد اور تمین دن گزر گئے۔ لیکن مجھے کھانا نہ طا اور میرے جسم میں ضعف بیدا ہوگیا۔ طبیعت عادت کے مطابق کھانے کا تقافہ کر رہی تھی کہ میں ایک جگہ بیٹے گیا۔ استے میں ہا تف نے آ واز دی کہ 'اے ابوسعیدنش کی تسکین کیلئے کچھ کھانا جا ہتے ہو یا بغیر طعام کے ہی سستی اور ضعف کو ختم کرنے کیلئے کوئی اور ذریعہ چاہتے ہو یا بغیر طعام کے ہی سستی اور ضعف کو ختم کرنے کیلئے کوئی اور ذریعہ چاہتے ہو؟ 'میں نے کہا'' الی میں اپنے اعدر چلنے کی قوت جا ہتا ہوں (خواہ کی طرح بھی ہو جائے ) بی فور آئی میرے اعدر توت بیدا ہوگئی میں اٹھ کھڑا ہوا اور مزید بارہ منزل بغیر پچھ کھائے بے طے کر لیں سے اور مشہورے کہ تستر میں حضرت ہیل این عبداللہ تستری گئے گھر کواگئی تی کل در ندول گھر کہتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئ کل در ندول گھر کہتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئ کل در ندول گھر کہتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئ کل در ندول گھر کہتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئ کل در ندول گھر کیتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئ کل در ندول گھر کی ہوں استریہ بعد کے استریہ کولوگ آئی کل در ندول گھر کی ہوں کی کی کی جو کھر کی کی کولوگ آئی کا کولوگ آئی کی کولوگ آئی کی کولوگ آئی کی کی کھر کے کھر کی کولوگ آئی کی کولوگ آئی کی کی کھر کے کولوگ آئی کی کولوگ آئی کی کولوگ آئی کولوگ آئیں کولوگ آئی کولوگ آئی کولوگ آئی کولوگ آئیں کولوگ آئیں کولوگ آئیں کولوگ آئیں کولوگ آئیں کولوگ آئیں کولو

'' درندے اور شیر آپ کے گھریٹس آیا کرتے تھے اور آپ ان کو کھانا کھلاتے اور ان سے بیار کہا کرتے تھے۔

حضرت ابوالقاسم مرز د کی فرماتے ہیں کہ میں حضرت ابوسعید خراز کے ہمراہ کہیں جار ہاتھا کہ دریا کے کنارے ایک نوجوان نظر آیا جو گذری سنے ہوئے تھا اور ایک توشہ دان اس نے اپنے کندھے کے ساتھ لاکا رکھا تھا۔ حفرت ابوسعید کہنے لگے، اس جوان کے چیزے سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ اپنے معاملہ میں کوئی چیز ضرور ہے کہ جب میں اس کے اندر نگاہ ڈالتا ہوں تو مجھے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بارگاہ خداد ندی تک پہنچا ہوا ہے لیکن جب اس کے توشددان کود کھا ہوں تو میں مجھتا ہوں کہ ابھی طالب راہ ہے! آؤاں سے بوچھیں توسمی کہ وه كيا چيزے! چنانچ مفرت ابوسعيدنے بوچھا''اے جوان خدا تعالى تك پہنچے كاراستہ كون ساہے؟'' .....اس نے جواب دیا خدا تک چینچنے کے دوراہتے ہیں ایک عوام کاراستہ اور دوسرا خواص کا راستہ۔خواص کے رائے کے بارے میں تو تنہیں کچھ پیتنہیں، تاہم عوام کا راستہ وي بيجس برتو چل رہا ہے! اوراينے معاملہ كووصول حق كى علت سمجھے بيشا ہے اور توشدوان كوتجاب كاسبب بجمتا ب .... حفرت ذوالنون مصرىٌ فرماتے بين كدايك دفعه من معرب جدہ پینچنے کیلئے مسافروں کی ایک جماعت کے ہمراہ ایک کشتی میں سوار ہوا۔ کشتی میں ہمارے ساتھ ایک گذری پیش نو جوان بھی شریک سنزتھا۔ میرے دل میں اس کے ساتھ دوتی کرنے کی خواہش تو تھی لیکن اس کارعب مجھے اس کے ساتھ بات چیت کرنے سے رد کے ہوئے تھا۔ کیونکہ وہ اسینے معمولات میں براسخت تھا اور کوئی وقت بھی عبادت سے خالی شدر ہنے دیتا تھا۔ یہاں تک کدایک دن ایک سوداگر کا فیتی موتی گم ہو گیا اور موتی کے مالک نے اس جوان برچوری کاالزام لگادیا کشتی دالوں نے اس جوان برتشد دکرنے کااراد ہ بھی کرلیالیکن میں نے انہیں سجھایا کھن شہر کی بنابراس کے ساتھ ایساسلوک کرنا چھانہیں۔ مجھاس ے اچھی طرح یو چھ لینے دو! چنانچہ میں اس کوایک طرف کے گیا اور بڑی نرمی سے اسے بتایا

کہ ان لوگوں نے اس طرح بختمے چورگر دانا ہوا ہے لیکن میں ابھی تک ان کوئنی اور تشد د ہے رو کے ہوئے ہوں۔ابتم بتاؤ کیا کرنا چاہئے میری بیٹفتگوین کراس نے اپناچرہ آسان کی طرف کیا اور کھے کہا میں نے دیکھا کہ اچا تک بہت ی مجھلیاں یانی کی سطح پر نمودار ہو کمیں کہ ان میں سے ہرایک کے منہ میں ایک فیمتی موتی موجود تھا۔اس جوان نے ان میں ہے ایک مِوتی لیااوراس سودا گرکودے دیا۔ جب کشتی والوں نے دیکھا تو وہ نوجوان کشتی سے امر ااور یانی کی سطح پر یاؤں رکھروانہ ہوگیا ..... پس جس نے واقعی دہ موتی چرایا تھادہ کشتی والوں میں ہے بی تھااس نے دہ موتی اٹھا کر مالک کے سامنے بھینک دیا اور پھرتمام کشتی والے بوے عی شرمسار ہوئے .....حضرت ابراہیم رتی " سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے بیان کیا "میں نے این ان حالات میں حضرت مسلم مغربی" کی زیارت کا ارادہ کیا۔ جب میں ئن کی مجدمیں داخل ہواوہ نماز کی امامت کرار ہے تھے لیکن'' الحمد ملند'' غلط پڑھ رہے تھے۔ میں نے اپنے آپ سے کہا''میری محنت ضائع ہوگی، تا ہم اس رات میں وہی تھہر گیا۔ مبح میں طہارت کیلئے فرات کے کنارے کی طرف چل پڑا، ابھی تھوڑی دور بی گیا تھا کہ ایک شیر میرے رائے میں سویا پڑا تھا۔ یہ دیکھ کر میں واپس مڑا تو ایک اور شیر میرے پیچھے چلا آ رہا تھا۔ میں عاجز ولا چار ہو کرشور میانے لگا۔ یہاں تک کد حفرت مسلم، عباوت کے حجرہ سے باہرتشریف لے آئے۔ جبشیروں نے ان کوآتے ہوئے دیکھاتو ان کی تعظیم کی ۔حضرت مسلم نے ان میں سے ہرایک کے کانوں کو پکڑااور انہیں مروڑ ااور فربایا''اے خدا کے کتو! میں نے تمہیں کہانہیں تھا کہ ہمارے مہمانوں کو چھیڑا نہ کرو! پھر جھے مخاطب ہوئے اور کہا "اے ابواسحاق! تم محلوق کی خاطر ظاہر کو درست کرنے میں مشغول ہوگئے ہو یہاں تک کہ مخلوق سے ڈرنے گئے ہواور ہم حق تعالی کیلئے اپنے باطن کو درست کرنے میں اس حد تک مشغول ہو گئے ہیں کہ تمام مخلوق ہم سے ڈرنے لگی ہے۔ میرے شخ رحمتہ اللہ علیہ نے ایک ون بیت الجن سے ومثق جانے کا اراد ہ کر لیا۔

میں بھی ہمراہ تھا کہ بارش برسنا شروع ہوگئ۔ میں کیچڑ میں بڑی ہی مشکل کے ساتھ چل رہا تھالیکن میں نے دیکھا کہ شخ کی جو تیاں اور کپڑے بالکل خشک ہیں۔ میں نے جیران ہوکر اس کی وجہ پوچھی تو شخ نے فرمایا''ہاں! جب سے میں نے تو کل کی راہ سے تمام تو ہمات کواٹھا ویا اور اپنے دل کوحرص کی وحشت سے محفوظ کر لیا ہے اس وقت سے خداوندعز وجل نے جمجھے کیچڑ سے بچالیا ہے۔

میں جوعلی بن عثان ہوں ایک دفعہ جھے ایک ایسا واقعہ در پیش آیا کہ اس کوحل کرتا میں جو کی بن عثان ہوں ایک دفعہ جھے ایک ایسا واقعہ در پیش آیا کہ اس کوحل کرتا میں جا کر حضرت شخ ابوالقاسم گرگانی کی زیارت کا اراوہ کرلیا۔ چنانچہ وہاں پہنچ کر میں انہیں کے گھر کے پاس والی مجد میں پایا کہ آپ اسلا وی میراواقعہ ایک ستون سے بیان فرمار ہے ہیں۔ میں نے کہا ''اے شخ آپ یہ کس سے بیان کررہے تھے؟'' تو آپ نے فرمایا'' بیٹے ! حق تعالی نے اس ستون کو ابھی ابھی میرے سامنے ہولئے کی طاقت دی تھی اور اس نے مجھ سے یہ سوال کیا تھا۔

فرغانہ کے قرب وجوار میں ایک گاؤں ہے جے سلاتک کہتے ہیں، وہاں زمین کے ادتا وحفرات میں سے ایک بزرگ رہتے تھے جنہیں" باب عر" کہاجا تا تھا۔ اس علاقے کے تمام در دلیش بزرگ مشائخ کو" باب" بی کہتے ہیں۔ ان کے پاس ایک فاطمہ نام کی برھیا بھی رہتی تھی۔ میں ان کی زیارت کے ارادہ سے روانہ ہوا اور جب ان کی خدمت میں حاضر ہوا تو انہوں نے پوچھا" تم کس لیے آئے ہو؟" میں نے عرض کی" میں اس لیے حاضر ہوا ہوا تا کہ میں شخ کی زیارت کرسکوں اور شخ بھی پرشفقت کی نظر کریں" آپ نے فر مایا مناس میں تو فر مایا دن سے مسلسل تم پرنظر کئے ہوئے ہوں اور جب تک جھے تم سے فائب نہ کر دیا جائے میں برابر تہمیں دیکھتار ہوں گا ۔۔۔۔ حضر سے بجویری فر ماتے ہیں کہ جب میں نے فر اور سالوں کو شار کیا تو بیوں کا کہ سے میری تو بہ کی ابتدا ہوئی تھی۔ پھر انہوں میں نے فر مایا " اے بیٹے اسمانتیں طے کرنا تو بچوں کا کام ہے لہذا اس زیارت کے بعد ہمت نے فر مایا " اے بیٹے اسمانتیں طے کرنا تو بچوں کا کام ہے لہذا اس زیارت کے بعد ہمت

کرد کے تمہیں حضور قلب نصیب ہوجائے کو نکہ کوئی چیز اس سے بڑی نہیں ..... پھراس بڑھیا فاطمہ سے فرمایا''اے فاطمہ! جو پچھتمہارے پاس ہے لے آؤ تا کہ بیدوردلیش کھا لے، دہ تازہ انگوردں کا ایک طباق لے کرآئمیں۔ حالانکہ انگورں کا وہ موسم نہ تھا اور ان پر چند تازہ تھجوریں رکھی تھیں حالانکہ فرغانہ میں تازہ کھجوروں کا ملنا تا ممکن تھا۔

مہند نای گاؤں میں ایک وفعہ حضرت شخ ابوسعید کی قبر کے سربانے اپنی عادت کے مطابق تنہا بیٹھا تھا کہ میں نے ایک سفید کبوتر کود یکھا کہ وہ آیا اوراس کپڑے میں چھپ گیا جو قبر پر بڑا ہوا تھا۔ میں سمجھا کہ شاید سے کی ہاتھ سے چھوٹ کر آیا ہو گا کہ یہاں حجیب گیا ہے۔ لیکن مین نے اٹھ کر غلاف کے نیچے دیکھا تو کوئی چیز وہاں موجود نہتی۔ دوسرے اور پھر تیسرے روز بھی ای طرح مجھے دیکھنے کا اتفاق ہوا اور حیران ہوکر اس کی حقیقت سے میں عاجز آ گیا۔ حق کہ ایک رات میں نے حضرت شخ ابوسعید کو خواب میں و بھھا تو وہ واقعہ ان سے بوچھا۔ انہوں نے فرمایا ''وہ کبوتر میرے معاملہ کی صفائی ہے جو ہر روز قبر میں میرے ساتھ مصاحب کرتا ہے۔

کنارے کھڑے ہوکران ابڑاء کو دریا میں ڈال دیا۔ میں نے دیکھا کہ پائی دوحصوں میں بٹ گیا اور اس میں سے ایک صندوق نمودار ہوا جس کا ڈھکٹا کھلا ہوا تھا۔ یہ اوراق اس صندوق کے اندرجا پڑے تو اس کا ڈھکٹا برابرہوگیا اور پائی اپنی پہلی حالت پرجاری ہوگیا۔ میں نے واپس آ کرتمام صورت حال بیان کی تو حضرت نے فربایا ' ہاں اہتم واقعی ڈال کر آئے ہو' میں نے کہا ''اے شخ آپ کو خداو تدعز جال کی عزت کی قتم ا بھے یہ داز ضرور بنا ہے آپ نے فربایا ' جان تو کہ میں نے اہل تصوف کے تعلق پر مشتل ایک تاب تسنیف بنا ہے آپ نے فربایا ' جان تو کہ میں نے اہل تصوف کے تعلق پر مشتل ایک تاب تسنیف کی تھی جس کی تھی جس کی تھی اور جھتا تمام عقلوں کیلئے مشکل تھا اس لیے میرے بھائی حضرت حضر علیہ السلام نے وہ مجھ سے ما مگ لی تھی۔ چنا نچہ اس صندوق کو مجھلیاں اٹھا کر لائی تھیں اور غداوند تعالیٰ نے پائی کو تھم دیا تھا کہ وہ اس کو حضرت خصر علیہ السلام تک بہنچا و ہے۔ خداوند تعالیٰ نے پائی کو تھم دیا تھا کہ وہ اس کو حضرت خصر علیہ السلام تک بہنچا و ہے۔

اس طرح کی بہت ی حکایات بھی میں بیان کردوں تو بھی وہ ختم نہ ہوں کیکن اس کتاب سے میر اارادہ فروع اور معاملات میں طریقت کے اصولوں کو ثابت کرنے کا ہے۔ نقل کرنے والوں نے خود بہت ی کتابوں میں ان حکایات کو جمع کردیا ہے اور واعظ لوگ برسر منبراس کونشر بھی کرتے رہتے ہیں ۔۔۔۔۔ اس لئے اب اس کتاب میں مضمون کی پیروی کرتے ہوئے وہ فصلیں لاتا ہوں جو اس علم طریقت کے ساتھ تعلق رکھتی ہیں تا کہ اس راز کو حاصل کرنے کیلئے کسی اور جگہ جانے کی ضرورت محسوس نہ ہو۔ انشاء الندعز دجل۔

# انبياءكى اولياء برفضيلت كابيان

جان لو کہ جملہ احوال وادقات میں تمام مشاک طریقت اس بات پر شفق ہیں کہ اولیاء کرام انبیاء کیبیم السلام ولی بھی ہوتے ہیں لیکن اولیاء میں سے کوئی نی نہیں ہوتا۔ انبیاء صفات بشریت

کی نفی میں ہمیشہ متمکن رہتے ہیں لیکن اولیاء کواس میں عارضی عمل، دخل حاصل ہوتا ہے کہ اس گروہ پرنفی صفات بشریت کی حالت طاری ہوتی ہے جب کہ گروہ انبیاء کیلئے ایک مخصوص مقام ہےاور جومرتباولیاء کو حاصل ہوتا ہےانبیاء کیلئے تو وہ جاب ہوتا ہے۔علائے اہل سنت اور محققین طریقت میں ہے کی نے اس معاملے میں بھی اختلاف نہیں کیا ... سوائے حشوی گروہ کے جوال خراسان میں ہے خدا تعالیٰ کےجسم کے قائل ہیں اور اصول تو حید میں متناقض کلام کرتے میں کیونکہ وہ اس طریقت کی اصل کو بی نہیں بیجائے لیکن پھر بھی اسپے آب کوولی کہتے ہیں۔ ٹھیک ہے دوولی ہول کے لیکن شیطان کے ولی .... وہ کہتے ہیں کیہ ادلیاء کرام کوانبیاء پرفضیلت حاصل ہے،ان کیلئے بیگمراہی کافی ہے کہ وہ ایک جابل کومحمہ علیہ ہے افضل جانتے ہیں ....ای طرح ایک دوسراگر وہ مسمین میں ہے بھی ہے جواس طریقت کے ساتھ اپنی وابنتگی کا دعویٰ کرتا ہے۔ پیلوگ اس بات کے قائل ہیں کہ اللہ تعالیٰ کسی دوسری شے میں حلول کر سکتے ہیں اوپر سے پنچے نازل ہوتے ہیں۔ ایک جگہ ہے ووسرى جگه نتقل ہو جاتے ہیں اور حق تعالیٰ كامختلف حصوں میں تقتیم ہو جانا بھی جائز ہے اور ان باتوں کی تفصیل انشاء اللہ میں ان دونوں بُرے خداہب کے بیان میں چیش کروں گا خلاصہ کلام بیر کہ دونوں گروہ اسلام کا دعویٰ کرنے کے باد جود انبیاء کی فضیلت کی نفی میں برہمنوں کے ساتھ متنق میں ،اور جوکوئی انبیاء کی تخصیص وفضیلت کا اٹکار کرے وہ کافر ہوتا کے فر مانبردار ہیں اور مقتدی کا امام ہے افضل ہونا محال ہے خلاصہ کلام یہ ہے کہ جان لو کہ اگرتمام اولیاء کے جملہ احوال ونفاس اور رتبول کوایک ہے ہی کے ایک قدم کے مقاطعے میں بھی لایا جائے تو دہتمام اخوال وانفاس ہی اور کمتر ہوں گے کیونکہ اولیا جن تعالیٰ کے طالب اور اس کی رضائے مرتبے کی طرف چلنے والے ہوتے میں لیکن انبیاء کرام حق تعالیٰ تک پہنچے ہوئے اور منزل مقصود کو حاصل کیے ہوتے ہیں اور حق تعالی کی طرف سے مخلوق کیلئے دعوت الی

الله كاتكم لے كرآتے ادراس دعوت كے ذريعه ايك قوم كوئل تعالى كى طرف لے جاتے ہيں۔ اگران نہ کورہ بے دین گروہوں میں ہے (اللہان پرلعنت کرے) کو نی مخض میہ اشکال کرے کہ عادت اور طریق کارتو اس طرح ہے کہ جب کسی بادشاہ کی طرف ہے کوئی قاصدآ تاہے توجس کی طرف اس کو بھیجا جارہا ہے وہ اس قاصد سے اضل ہوتا ہے۔جبیرا كە انبياءكراملىم السلام، جرئىل علىدالسلام سے افضل بىں كەجرئىل علىدالسلام كوقاصد بنا كرانبياء كاطرف بصيجاجا تا ب\_ليكن ان كابيا شكال بالكل غلط ب كيونكه ميس كهتا مول كما كر كوئى فرشته پيغام لے كركسي ايك فردواحد كي طرف آئة تواس فردواحد "مرسل اليه" كواس فرشتے سے افضل ہی ہونا چاہے جیسا کہ جرئیل علیہ السلام کو انبیاء میں سے ایک ایک کے یاں بھیجا گیااوران میں سے ہرایک حضرت جبرئیل علیہ السلام سے انضل تھالیکن جب کوئی رسول ادرپیغامیرکسی جماعت یا پوری قوم کی طرف بھیجا جائے تو لامحالہ وہ رسول اس جماعت ے افضل ہوگا۔جیسا کہ پیغبروں کا امتوں کے مقابلے میں معاملہ ہے اور اس بارے میں سمى بھى عقلندكوكوئى اشكال واقع نہيں ہوتا .....پس انبياءكرام كاايك فردتمام اولياء سے افضل موگا۔ کیونکہ اولیاء جب عادت اور عرف کے مطابق انتہائی مقام تک پہنے جاتے ہیں تو مشاہرے کی خبردیتے ہیں اور بشریت کے حجاب سے خلاصی یا جاتے ہیں باوجود مکدہ معین بشر بی ہوتے ہیں۔لیکن رسول کا تو پہلا قدم ہی مشاہدہ حق میں ہوتا ہے۔ جب رسول کی ابتدای ولی کی انتها ہے تو ولی کو نبی پر قیاس کرنا درست نہیں ہوسکتا ..... کیاتم نہیں دیکھتے کہ اولیاء میں سے تمام طالبان حق اس بات پر متفق ہیں کہ تمام کٹر توں کا ایک وحدت میں گم ہو جانا ولایت کا کمال ہے۔اس کی صورت رہ ہے کہ جب بندہ دوئی کے غلبہ میں اس در ہے تک پہنچ جائے کہاس کی عقل اپنے افعال کو دیکھنے میں مغلوب ہو جائے اور محبت الٰہی کے جذب میں تمام جہان کے فاعل کو ہو بہووہی جانے گئے۔جینیا کر حصرت ابوعلی رود باری کہتے نیں کہ

اكربم ساس كاديدارزاكل موجائة ومم

لَوُزالَتُ عنَّا رِنُويته مَاعَبَدُنَاه،

#### اس کی عبادت ہی شہر سکیس۔

لینی ہم ہے عبودیت کا نام ہی ساقط ہو جائے کیونکہ ہم اس کے دیدار کے بغیر عبادت کا شرف حاصل نہیں کر پاتے لیکن انبیاء کرام کیلئے بیصورت ابتدائی حالات میں ہی موجود ہوتی ہے کیونکہ ان کے معاملہ میں تفرقہ کوئی صورت اختیار نہیں کرسکتا کہ وہ نفی واثبات، سلوک وعدم سلوک، توجہ واعراض اور ابتداوا نہنا ہر معاطے میں عین جمع کے مقام پر ہوتے ہیں جیسا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جب ابتدائے حال سورج کودیکھا تو فرمایا:

ً بيميرارب ہے۔

هذا رَبِّي

اورجا نداورستارے کودیکھا تو بھی فر ملیاهندا رَبِّسی اس کے کدوہ اپنے دل پرمجت الٰہی کے غلبہ اور تمام احوال کے عین مقام جمع میں ثابت ہونے کی وجہ سے کسی غیر کوند دیکھتے تھے اور اگر دیکھا تو اس مقام جمع کی آئے گھے سے دیکھا اور عین دیدار میں اپنے دیدار سے بیزاری کا اظہار کر دیا اور فرمایا:

من دوب جانے والوں سے محبت جبیں كرتا۔

كَالُحِبُ الْأَفِلِيُنَ

گویا آپ کے حال کی ابتداء بھی جمع اور انتہا بھی جمع کیونکہ ولایت کی ایک ابتداء ہوتی ہے اور ایک انتہا لیکن نبوت کیلئے ابتداء وانتہائیں ہوتی کہ وہ نبی جب سے ہوتا ہے نبی ہوتا ہے اور جب تک رہتا ہے نبی بی رہتا ہے اور دنیا میں موجود ہونے سے پہلے بھی وہ اللہ تعالیٰ کے علم اور اراد سے میں نبی ہوتا ہے۔

حضرت بایزید سے لوگوں نے بوچھا کہ آپ انبیاء کے حال سے متعلق کیا کہتے ہیں تو آپ نے جواب دیا'' انبیاء کے معاطم میں ہمارے علم کاکوئی دخل ہیں کہ ہم جس قدر بھی ان کے بارے میں تصور کرتے ہیں وہ آخر ہماری طرف سے بی تو ہوگالکین حق تعالیٰ نے انبیاء کرام کوفی واثبات کے اس درج میں رکھا ہوا ہے کہ مخلوق کی نگاہ وہاں تک پہنے ہی نہیں عتی۔ پس جس طرح اولیاء کا مرتبہ و مقام تلوق کے ادراک سے بالاتر ہے اس طرح انبیاء کا مرتبہ و کھا ہے۔ انبیاء کا مرتبہ اور حضرت بایزید جو کہ زمانہ کی جمت ہوئے ہیں فرماتے ہیں کہ:

اول مساسِرت الكي الوحدانية فيصرت لحيرا جسمة من الديمومية الاحدية وجناحه من الديمومية فلم ازل الحير في هواء الهوية حتى الى هواء التنزية ثم اشرفت عملسى ميدان الازلية ورايته شجرالاحدية فنظرت فعلمتة ان هذا كُمَّة غيره

یعنی پہلے جب میں نے وصدانیت کی طرف سیر کی تو میں نے دیکھا کہ میرے باطن کو آسان پر لے گئے جیں اور اس نے کی چیز کی طرف توجہ نہ کی۔ اسے دوزخ و بہشت دکھائی لیکن اس نے ان کی طرف القات نہ کیا اور بھے کا نئات اور پردوں کے اوپر لے گئے تو پھر میں ایک پرندہ بن گیا جس کا جسم احدیت سے اور بال و پردوام سے بخ ہوئے کے دوش پر میدان از لیت پرمشرف ہو کے دوش پر میدان از لیت پرمشرف ہو گیا۔ اس میدان میں میں نے احدیت کے دوش پر میدان میں میں نے احدیت کے درخت کود یکھا جب اس میں خور کیا تو وصب کچھ میں خود بی تھا۔

 عبارت ہے۔ پس انبیاء کی معراج تو جسم اور بدن کے ساتھ ظاہر ہوتی ہے لیکن اولیاء کی معراج ارادے اور باطن کے ساتھ ہوتی ہے اور پیغیبروں کا جسم، پاکیزگی صفائی اور قرب کے اعتبار سے اولیاء کے دل اور باطن کی طرح ہوتا ہے اور بیضیات بڑی واضح ہے اور یہ اس طرح ہے کہ ولی کو اپنے عال میں مغلوب کرتے ہیں تاکہ وہ مست ہوجائے پھراس کے باطن کو اس سے غائب کر دیتے ہیں اور اس کو قرب اللی کیلئے آ راستہ کر دیتے ہیں اور جب وہ صحوکی عالت میں واپس آ جاتا ہے تو وہ تمام دلاک اس کے دل پڑھش ہو چکے ہوتے ہیں اور جب وہ صحوکی عالت میں واپس آ جاتا ہے تو وہ تمام دلاک اس کے دل پڑھش ہو چکے ہوتے ہیں اور اس کاعلم ولی کو حاصل ہو چکا ہوتا ہے۔ پس بیان کے درمیان بڑا فرق ہے کہ نبی کے واللہ اعلم ولی کو حاصل ہو چکا ہوتا ہے۔ پس بیان کے درمیان بڑا فرق ہے کہ نبی کے واللہ اعلم بالصواب۔

# انبياءاوراولياءكى فرشتول يرفضيلت

جان لو کہ اہل سنت و جماعت اور جمہور مشائ ظریقت اس بات پر متفق ہیں کہ تمام انبیاء کرام اور وہ اولیاء جو گناہوں سے محفوظ ہیں، فرشتوں سے افضل ہیں۔ بخلاف معتزلہ کے کہ وہ فرشتوں کو انبیاء سے افضل سمجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ فرشتے مرتبے کے اعتبار سے باند تر، پیدائش کے اعتبار سے زیادہ لطیف اور حق تعالیٰ کے سب سے زیادہ فرما نبر وار ہیں ہم کہتے ہیں کہ حقیقت تمہارے خیال کے خلاف ہے کیونکہ فرما نبروار جسم، رہب بلنداور علاقت اطیف افضیلت اس کو حاصل ہوتی ہے جس کو حق تعالیٰ خلعت اطیف افضیلت کی علت نہیں ہو سکتے کہ فضیلت اس کو حاصل ہوتی ہے جس کو حق تعالیٰ منب کا اتفاق ہے کہ وہ ملعون اور رسوا ہو گیا۔ پس فضیلت اس کیلئے ہوتی جس پر حق تعالیٰ اپنا سب کا اتفاق ہے کہ وہ ملعون اور رسوا ہو گیا۔ پس فضیلت اس کیلئے ہوتی جس پر حق تعالیٰ اپنا فضل فرما نمیں اور ووسری مخلوق پر اس کو ہزرگی عطافر ما نمیں اور انبیاء کرام کی فضیلت کی دلیل فضل فرما نمیں اور ووسری مخلوق پر اس کو ہزرگی عطافر ما نمیں اور انبیاء کرام کی فضیلت کی دلیل سیہ ہے کہ خداوند تعالیٰ نے ملائکہ کو تھم ویا کہ وہ آ دم علیہ السلام کو تجدہ کریں اور یہ بات ثابت بیت تاب

ہے کہ جس کو بحدہ کیا جائے اس کا مرتبہ بحدہ کرنے والے سے زیادہ بلند ہوتا ہے ۔۔۔۔۔۔اوراگر وہ اعتراض کریں کہ خانہ کعبہ پھر اور جماد ہے اور مومن اس سے افضل ہے پھر بھی وہ اس کو سجدہ کرتا ہے تو ای طرح یہ بھی درست ہے کہ ملا نکہ حضرت وم علیہ السلام سے افضل ہوتے ہوئے بھی ان کو بحدہ کریں ۔۔۔۔۔۔تو ہیں جواب دوں گا کہ کوئی شخص بھی یہ بہیں کہتا کہ مومن ن خانہ کعبہ یا محراب یا دیوار کو بحدہ کرتے ہیں بلکہ تمام حضرات بھی کہتے ہیں کہ مومن حق تعالی کو سجدہ کرتے ہیں۔ لیکن حضرت آ دم علیہ السلام کے بارے میں کلام اللی کی موافقت میں سب لوگ یہی کہتے ہیں کہ فرشتوں نے حضرت آ دم علیہ السلام کو بحدہ کیا۔ جیسا کہتی تعالیٰ سب لوگ یہی کہتے ہیں کہ فرشتوں نے حضرت آ دم علیہ السلام کو بحدہ کیا۔ جیسا کہتی تعالیٰ سب لوگ یہی کہتے ہیں کہ فرشتوں نے حضرت آ دم علیہ السلام کو بحدہ کیا۔ جیسا کہتی تعالیٰ اللہ کو کہدہ کیا۔ جیسا کہتی تعالیٰ کے ذکر کیا کہ:

ہم نے فرشتوں کو تھم دیا کہ آدم کو تجدہ کرو۔

ليكن جب حق تعالى في مومنول كي حدث كاذكر كيا تو فرمايا:

اینے رب کو محبدہ کرو،ای کی عبادت کرواور

وَاسْـجُدُوا وَاعْبُدُ وُ ارَبَّكُمُ وَافْعَلُو الْنَحَدَ

أسُجُدُوُ الأَدَمَ

نیک کام کرو۔

پی خانہ کعبہ حضرت آ دم علیہ السلام کی طرح نہیں ہوسکتا۔ نیزیہ کہ کوئی مسافرا پئی سواری پر بیٹے ہوئے خدا تعالیٰ کی عبادت کرتا چاہتو اگر چہاس کا رخ خانہ کعبہ کی طرف نہ ہووہ عبادت کرسکتا ہے اور ای طرح جس آ دمی پر خانہ کعبہ کی سمت تھ ہو جائے کہ جنگل یا بیابان کے اندراس پر قبلہ کے دلائل واضح نہ ہو تیس ست بھی منہ کر کے نماز پڑھ لیابان کے اندراس پر قبلہ کے دلائل واضح نہ ہو تیس تو وہ جس سمت بھی منہ کر کے نماز پڑھ لیے درست ہوگا اور وہ فر مان خداوندی کو پورا کرنے والا ہوجائے گالیکن حضرت آ دم علیہ السلام کو تجدہ کرنے میں فرشتوں کیلئے کوئی عذر نہ تھا۔ وہ ایک جس نے خود عذر بیدا کیا وہ ملعون اور رسوا ہوگیا صاحب بصیرت کیلئے یہ دلائل بڑے واضح ہیں۔ نیزیہ بھی جان لو کہ ملاک اگر معرفت جن میں برابر ہو بھی جا کیں تو بھی وہ مر ہے اور مقام میں انہیاء کے برابر ملائکہ اگر معرفت جن میں برابر ہو بھی جا کیں تو بھی وہ مر ہے اور مقام میں انہیاء کے برابر کیے ہو سکتے ہیں۔ کیونکہ ان کی خلقت اور بیدائش میں شہوت نہیں ،ای طرح نہ ان کے دل

مين حرص اور فساد باورنه بي ان كي طبيعت مين حيله اور بهانه ..... حق تعالى كي اطاعت ان کی غذا ہےاور حق تعالیٰ کے فرمان پر قائم رہنا ان کا طریقہ .....کین آ دمی کی سرشت میں شہوت ملی ہوئی ہے۔اس کے وجود میں ارتکاب معاصی کا احمال موجود ہے،اس کے دل میں دنیا کی زینت اثر انداز ہے، لالچ اور حیلہ سازی اس کی طبیعت میں منتشر ہے اور پھر پیر کہ شیطان کواس کے جسم میں اس قد رغابہ حاصل ہے کہ وہ اس کی رگوں میں خون کی طرح گردش كرتا ہے اور مزيد برآ ل تمام گناموں كو دعوت دينے والانفس اس كے ساتھ ملا ہوا ہے .... پس جس کسی کے وجود میں بیتمام وصف موجود ہوں وہ اگر غلبہ شہوت کے امکان کے باوجود فتق و فجور سے پرہیز کرے اور حرص کی موجود گی کے باوجود دنیا ہے اعراض کرے اور دل میں شیطانی وسوسوں کے باوجود گناہوں سے اجتناب کرے اور نفسانی فساوات ہے روگروان ہو کرعبادت پرا قامت کرنے اور اطاعت پر بینگی کرنے اور نفس پر مجامده كرنے اور شيطان كے ساتھ مقابله كرنے ميں مشغول ہوجائے تو در حقيقت بھخض اس فرشتے سے افضل ہوگا جس کی صفت میں شہوت کی معرک آرائی نہ ہواور جس کی طبیعت میں غذااورلذتوں کااراوہ نہ ہو۔ نہاہے بیوی بچوں کاغم ہواور نہ خویش وا قارب کی فکر ، نہاہے اسباب وآلات کی احتیاج ہوادر نہ بی وہ امیدوں ادرآ رزوں میں متغرق ہو۔ مجھے اپنی زندگی کی قتم ہے میں اس آ دمی پر براحیران ہوتا ہوں جو اعمال میں فضیلت دیکھتا ہے یا عزت ،حسن و جمال میں دیکھتا ہے، یا بزرگی جذب ومنال میں دیکھتا ہے۔ابیا آ دمی بہت جلداییز آب ہے وہ ہزرگی اور نعت زائل دیکھے گا۔ وہ فضیلت حق تعالی کے فضل و کرم میں اورعزت حق تعالی سجانہ کی رضامیں اور بررگ حق تعالی کی معرفت اور اس برایمان لانے میں کیوں نہیں دیکھتا تا کہ وہ اسینے آپ پر اس نعت کو ہمیشہ پائے اور اسینے ول کو دونوں جہان میں آی کے ساتھ خوش اور شاد مان دیکھے۔ جبرئیل علیہ السلام جنہوں نے کئی ہزار سال خلوت کے انتظار میں عبادت کی بالاخرانہیں خلعت ،محر مصطفے علیہ ہے کی غاشیہ برداری کی

معنى 385 سے 400س اصل نثاب س موجو رئیس کھا MISSING PAGE
385 to 400
IN ORIGINAL
BOOK

اس قصہ سے بیہ حکمت اس معنی میں بڑی داشتے ہے۔ اچھی طرح غور کروتا کہ تم جان لو۔ حضرت جنید کے متعلق آتا ہے کہ انہوں نے کہا'' ایک دفت تھا کہ زمین وآسان والے میری جرانی پرروتے تھے، پھراسیا ہوا کہ ان کی اس رغبت پر میں روتا تھا۔ لیکن اب سے حالت ہوگئ ہے کہ نہ مجھے ان کی کوئی خبر ہے اور نہ اپنا کچھ پیتہ۔ حضور حق کی طرف سے بڑا اچھا اشارہ ہے۔

غیبت وحضور کے بیمعنی تھے جو میں نے مخضراً بیان کر دیئے تا کہ پورا مسلک خفیفان تجھے معلوم ہو جائے ، نیزتمہیں بیعلم بھی ہو جائے کہ حضور وغیبت سے اس گروہ کی مراد کیا ہے اس کی مزید شرح اور تفصیل اس کتاب میں میں اختصار کا انداز اپنائے ہوئے ہوں ..... و بالاندالغون والتو فیق۔

#### فرقه سياريه

سیاری فرقہ کے حضرات کی عقیدت ونسبت حضرت ابوالعباس سیاری کے ساتھ ہے جومرہ کے بیٹیوا تمام علوم کے عالم اور حضرت ابو بکر واسطی کے ہم شین تھے۔ نسا ادر مرہ میں آج بھی آپ کے طبقہ کے لوگ کافی تعداہ میں موجود ہیں ، آپ کے فد بب کے علاوہ کوئی فد بب بھی تصوف میں اپنی حالت پر باقی نہیں رہا۔ مرواور نسامیں کوئی زمانداس فد بب کے بیٹیوا سے خالی نہیں رہا اور وہ پیٹیوا آپ سے متعلق لوگوں کو آپ کے فد بب پر قائم کر کھنے کے پیٹیوا سے خالی کی حفاظت کرتا رہا ہے نسامیں رہنے والے آپ کے اصحاب کے نام اہل مرو کے بڑے لطیف رسائل ہیں۔ اور ان کے درمیان خطوک کتابت کی صورت میں کلام ہوتی رہی ہے میں نے مرومیں ان میں سے بعض کمتو بات دیکھے ہیں جو بڑے عمدہ ہیں سان کی عبارات جمع اور تفرقہ کی بنیاد پر ہیں بیا کے ایسالفظ ہے جوتمام اہل علم میں مشتر ک ہوا در ہر طبقہ اپنے اپنی عبارتوں کا مفہوم واضح کرنے کیلئے اس لفظ کو استعمال کرتا ہے تا ہم اس سے ہر طبقہ اپنی عبارتوں کا مفہوم واضح کرنے کیلئے اس لفظ کو استعمال کرتا ہے تا ہم اس سے ہر طبقہ اپنی عبارتوں کا مفہوم واضح کرنے کیلئے اس لفظ کو استعمال کرتا ہے تا ہم اس سے ہر

طبقے کی مراد مختلف ہوتی ہے۔ چنانچہ کاسی فرقہ کے حضرات جمع اور تفریق ہے کہ چیز کے اعداد کا جمع ہونا اور علیحدہ ہونا مراد لیتے ہیں۔ نحوی حضرات لفظوں کا لغوی اور رسی طور پر انفاق اور معانی کے اعتبار سے افتر اق مراد لیتے ہیں ..... فقہا قیاس کا جمع ہونا اور صفات نص کا علیحدہ ہونا ہے۔ اور اصولی ذات حضرات، ذاتی کا علیحدہ ہونا یانص کا جمع ہونا اور قیاس کا علیحدہ ہونا .... اور اصولی ذات حضرات، ذاتی صفات کا جمع اور فعلی صفات کا افتر اق مراد لیتے ہیں۔ لیکن سیاری حضرات کے نزد یک ان مفات کا جمع اور فعلی صفات کا افتر اق مراد لیتے ہیں۔ لیکن سیاری حضرات کے نزد یک ان عمل معنی بھی مراد نہیں۔ اس لئے اب میں ان عبارات سے اس گروہ کا مقصد اور ان کے مشارکے کا اختلاف اس کی حقیقت معلوم ہو جائے اور جمع دو تفرقہ سے مشارکے کے ہر طبقے کی مراد کا تخصیل موجائے۔ وباللہ التو فیق جائے اور جمع د تفرقہ نے سے مشارکے کے ہر طبقے کی مراد کا تخصیل موجائے۔ وباللہ التو فیق

### جمع اورتفرقه كابيان

حن تعالى في تمام لوكول كواين "وعوت" من جمع كيا ب جبيا كرفر مايا:

الله تعالى سب كوجنت كي طرف وحمت ديتا ہے۔

وَاللُّهُ يَدُعُو اللَّى دَارِ السَّلامِ

پھر ہدایت کے معاملے میں ان میں تفریق کردی اور فرمایا:

ادروه جس كوجابتا بصراطمتنقيم كي طرف

وَيَهُدِئُ مَسنُ يُّشَاءُ اِلْى صِرَاطِ

• بدایت کرتا ہے۔

تُسْتَقِيُم

یعنی وعوت کے اعتبار سے سب کو بلایا ہے لیکن اظہار مشیت کے طور پرایک گروہ کو ہدایت نصیب کرتا ہے، گویا حکم وین میں سب کو جمع کیا اور پھرایک گروہ کو مر دور بنا کراورا پنے بعض بندوں کواپنی توفیق سے مقبول بنا کران میں تفریق کردی۔ نیز اسی طرح برائیوں سے بیخے کیلئے نہی کرنے میں سب کو جمع کیا لیکن پھرایک گروہ کو عصمت عطا کی اور دوسر کے گمنا ہوں کی طرف میلان دے کر تفریق کردی۔ پس اس معنی کے لحاظ سے جمع ایک حقیقت اور خاص راز اور حق تعالی کی مراد ہوگا جب کہ اس کے حکم اور نہی کا اظہار تفرقہ ہوگا۔ جبیا کہ اس نے

حضرت ابراہیم علیہالسلام کوتو تھم دیا کہاساعیل کا گلا کاٹ دولیکن خودیہ جیاہا کہ نہ کا لئے ،اور ابلیس کو عکم دیا که حفزت آ دخم کو تجده کرلیکن خود به جیابا که وه تجده نه کرے اور حفزت آ دم سے کہا کہ گندم نہ کھانالیکن خود حیا ہا کہ وہ کھا لے،اس طرح کی بہت ی مثالیں موجود ہیں الیں دوجمع وہ ہے جواس کے اوصاف سے جمع مواور تفرقہ وہ ہے جواس کے افعال کی بدولت جدا ہو' اور بیسب کھوت تعالی کے ارادے کے اثبات میں مخلوق کے ارادے کا منقطع ہونا اور مخلوق كے تصرف كاختم مو جانا ہے .... جمع اور تفرقه كے متعلق جتنا كچھ ميں نے بيان كيا ہے مشائخ طریقت کے ساتھ اس میں معتزلہ کے علاوہ تمام اہل سنت کا اتفاق ہے تاہم بعدازی ان عبارتوں کے استعال میں اختلاف ہے۔ ایک گروہ ان کوتو حیدیر استعال کرتا ہاں گروہ کے حضرات کہتے ہیں کہ جمع کے دودر ہے ہیں ایک حق تعالی کے اوصاف اور دوسرابندے کے اوصاف ہیں۔ جو درجہ اوصاف حق تعالیٰ میں ہے وہ تو حید کا راز ہے اور بندے کا کسب اس سے منقطع ہے اور جو درجہ بندہ کے اوصاف میں ہے وہ تو حید کے مسلہ پر سيع عقيد \_ اور سيح اراد \_ سے عبارت ہے اور يہ ول حضرت ابوعلى رود باري كا ہے ..... اور دوسرا گروہ وہ ہے جوان کوصفات باری تعالی پر استعال کرتا ہے بید حضرات کہتے ہیں کہ جمع حق تعالیٰ کی صفت ہے اور تفرقہ حق تعالیٰ کا فغل ہے اور اس کے ساتھ بندے کے کسب کا کوئی تعلق نہیں کیونکہ حق تعالیٰ کے ساتھ خدائی میں کوئی بھی تنازع کرنے والانہیں۔پس ذات ادرصفات کا جمع ای کی ذات کے لئے ہے اس لئے کو:

الجمع التسوية في الاصل جمع اصل من براير كرن كانام -

اوراس کی ذات وصفات کے علاوہ کوئی چیز بھی اس کے ساتھ مساوی نہیں اوران کے افتراق میں مخلوق کی تفصیل اور عبارت جمع نہیں ہو سکتی۔اس بات کا معنی سے سے کہتی تعالیٰ کی صفات قدیم ہیں اور وہ ان کے ساتھ موصوف ہے اور ان کا قیام اس کی ذات کے ساتھ ہے اور ان کا وجو داس کے ساتھ موصوف ہے ،اور وہ اور اس کی صفات دو مختلف چیزین نہیں کیونکہ اس کی کا وجو داس کے ساتھ مخصوص ہے ،اور وہ اور اس کی صفات دو مختلف چیزین نہیں کیونکہ اس کی

وحدانیت میں فرق اور تعداد جائز نہیں ہے۔ اس تھم کے اعتبار سے جمع کا اطلاق اس معنی کے بغیر درست نہیں ہوگا۔

# احكام ميں تفرقه

بی خداوند جل جلالہ کے افعال میں جوسب تھم میں متفرق ہیں۔ ایک کیلئے وجود کا تھم ہے تو دوسرے کیلئے عدم کا سن باتی جوعدم ممکن الوجود ہواس میں ایک کیلئے فنا کا اور دوسرے کیلئے بقا کا تھم ہوتا ہے۔

اس كعلاده الك اوركروه ان الفاظ كاعلم براطلاق كرتاب وه حضرات كمتبة بيل كه المحدم علم التوحيد والتفوقة من محمد الله كي توحيد كاعلم اورتفرقه الله كاحكام كاعلم الاحكام

پی علم عقا کدجع ہوگا اورعلم احکام تفرقہ مشاکع میں سے ایک بزرگ نے بھی ای طرح کی بات کی ہے کہ:

الجمع ما اجتمع عليه اهل العلم جمع ده بجس برابل علم تفق بول اور تفرقه والتفرقة ما اختلفوا فيه وهب جس بس ابل علم كانتلاف بو

پھر جمہور محققین صوفیہ (اللہ تعالی ان کے چہروں کو تروتازہ رکھے) عبارات اور رموز میں لفظ تفرقہ ہے مراد بندے کے اعمال اور کسب ہے اور جمع ہے مراد حق تعالی کے مواہب و عطیات ہیں۔ یعنی مجاہرہ اور مشاہرہ مراد ہیں ۔۔۔ پس بندہ اپنے مجاہرے اور محنت ہے جو چیز حاصل کرتا ہے وہ سب تفرقہ ہیں اور جو چیزیں بندہ کو محض حق تعالی کی عنایت اور ہدایت چیز حاصل کرتا ہے وہ سب جمع ہیں ۔۔۔۔ اور بندے کی عزت اس میں ہے کہ وہ اپنے افعال کے وواور مجاہدات کے امکان میں حق تعالی کے فضل و کرم میں مستعزق پائے اور مشاہدہ کو ہدایت اللی کے ساتھ ہوگا

اور حق تعالی اس کے اوصاف کا وکیل وکارساز ہوگا اور اس کے تمام افعال کی اضافت اس کی طرف ہوگی یہاں تک کہ وہ اپنے فعل کی نبعت ہے بھی چھوٹ جائے گا۔ جیسا کہ پنج بر ایسی کے خراف میں جر کیل ہے اور جرٹیل نے خداوند تعالی ہے خبر دی کرمی تعالی نے فرمایا:

میرابنده مسلس نوافل کے ذریعہ میراقرب حاصل کرتا ہے تی کہ میں اس کو دوست بنا لیتا ہوں، پس جب میں اس کو دوست بنا لیتا ہوں تو میں اس کیلئے کان، آ نکھ، ہاتھ اور زبان بن جاتا ہوں کہ وہ مجھ ہے ہی سنتا مجھ ہے بی دیکھامیر سے ساتھ ہی بولتا اور میرے ذریعے ہی بکڑتا ہے۔ لا یسزال عسدی یتقسر بالسی بالنوافل حتی احببته وافادا احببته کنت سمعًا وبصراً ویدًا ولِسانًا فَبِی یشمِرُوبی ینطق وبی یبصروبی ینطق وبی یبطش

یعنی جب ہمارا بندہ مجاہدہ کے ذریعے ہم ہے قریب ہوتا ہے تو ہم اس کوائی دوئی
کی منزل تک پہنچا کراس کی ہتی کواس میں فنا کر دیتے اور اس کے افعال کی نبست اس کی
طرف سے اٹھا دیتے ہیں تا کہ وہ جو کچھ سے ہمارے ذریعے سے، جو کچھ کے ہمارے
ذریعے سے کچے، جو کچھ دیکھے ہمارے سبب سے دیکھے اور جو کچھ پکڑے ہمارے سبب سے
ذریعے سے کچے، جو کچھ دیکھے ہمارے سبب سے دیکھے اور جو کچھ پکڑے ہمارے سبب سے
ہی پکڑے ۔ یعنی ہمارے ذکر میں ہمارے ذکر سے مغلوب ہوکر اس کا کسب اس کے ذکر
سے فنا ہوجا تا ہے اور ہماری یا داس کے ذکر پراس طرح عالب آ جاتی ہے کہ اس کے ذکر
سے آ دمیت کی نبست منقطع ہو جاتی ہے۔ لیس اس کا ذکر ہمارا ذکر ہو جاتا ہے تی کہ غلبہ کی
حالت میں اس طرح ہوجا تا ہے کہ حضرت بایزیڈنے کہا

سبحانی مَا اَعُظَمُ شانِی مَا اَعُظَمُ شانِی مَری دَات پاک ہمیری شان کَنی بلند ہم اور آ ب جو پھ کھر ہے تھاس کا نشانہ و پے توان کی اپنی زبان بی تھی لیکن کہنے والی تن تعالیٰ کی ذات تھی ،اوررسول اللہ علیہ فی نے فرمایا کہ: الحق ينطق على لِسان عُمَرُ عَمْرُ عَمْرُ اللَّهِ عَلَى زبان يرحل بوليَّا ہے۔

اس کی حقیقت مدے کہ جب حق تعالی کا اقتدار، آ دمیت برا پناغلبہ ظاہر کرتا ہے تو اس کی ہستی کواس ہے چھین لیتا ہے حتی کہ اس کا بولنا اس کا بولنا ہو جاتا ہے۔وہ محال لا زم آئے بغیر کہ حق تعالی مخلوقات کے ساتھ امتزاج یائے یا متحد ہو جائے یا تمام چیز در میں حلول کرے کیونکہ اللہ تعالیٰ ان تمام باتوں سے پاک اور بہت بلند ہے جولمحد اور بے دین ۔ لوگ اس کی طرف منسوب کرتے ہیں ..... پس بیرجائز ہے کہتن تعالیٰ کی دوتی بندے کے " ول برغالب موجائے اوراس کے غلبہ اور دوئی کی زیادتی کو برداشت کرنے سے عقل اور طبیعت عاجز آ جائے اوراس کامعاملہ اپنے اکتساب سے ساقط ہوجائے اس وقت اس مرتبہ ومقام كوجمع كهتيه بين ..... چنانچەرسول الله على قتالى كى يادىم مىتغرق ادرحق تعالى كى ووتی میں مغلوب تھے تو ان ہے ایک فعل صادر ہوالیکن خدا تعالیٰ نے اس کی نسبت ان کی طرِف ہےا تھا دی اور فر مایا کہ وہ فعل تو میر افعل تھا نہ کہ تمہارا یا وجو و بکہ اس فعل کامحل اور نشانەخضورغلىيى دات تقى-

اے محمد ً اوہ ٹھی بھرخاک شمنوں کے جیروں وَهَارَمَيُتَ اِذُرَمَيُتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ برتم نے بیں ہم نے چینکی تھی۔ زمني

اور جب اس طرح کا ایک فعل حضرت داؤ وعلیه السلام سے حاصل ہوا تو حق . تعالى نے کہا:

> ادرواؤڈ نے جالوت کوٹل کیا۔ وُّقَتَلَ دَاوِدُ جَالُوُتَ

کیوتکہ داؤ دعلیہ السلام اس وقت حالت تفرقہ میں تھے .....اوران دوآ دمیوں کے درمیان بڑا فرق ہے جن میں ہے ایک کے فعل کی اضافت تو حق تعالیٰ اس بندے کی طرف ہی کریں اور و محل آفت وحوادث بھی ہے اور دوسرے آ دمی کے قعل کی نسبت اپنی وات کی طرف کریں جب کہتن تعالیٰ خود قدیم اور آفات وحواوث ہے یاک وات ہے پس جب کسی

آدی ہے ایبانعل ظاہر ہو جوانیانوں کے افعال کی جنس میں ہے نہ ہوتو لامحالہ اس کا فاعل حق جل جل لہ نود ہوگا۔ بجز ہاور کرامتیں سب اس کے ساتھ مقرون ہیں ۔۔۔۔۔ پس جوافعال عام عادت کے مطابق ہوں وہ سب تفرقہ ہوں گے اور جوافعال خلاف عادت ہوں وہ سب مع ہوں گے۔ اس لئے ایک رات میں'' قاب توسین' کے مقام تک پہنچ جانا عادت کے مطابق نہیں ہے اور بیح تعالی کے فعل کے بغیر نہیں ہوسکتا۔ اس طرح کسی پوشیدہ چیز کے بارے میں حجے خبر و روے دینا بھی عادت کے مطابق نہیں اور یہ بھی فعل خداوندی کے بغیر نہیں ہوسکتا۔ اس طرح کسی پوشیدہ پیز کے بوسکتا اور آگ ہے نہ جانا بھی عادت مطابق نہیں اور یہ بھی فعل خداوندی کے بغیر نہیں ہوسکتا۔ پس حق تعالی اپنے انہیاء اور اولیاء کو مجز ہاور کرامتیں عطاکرتا ہے اور اپ نعل کو ان سے اور ان کے نعالی کو ان سے اور ان کے نعالی کو ان سے اور ان کے نعالی کو ان کے نور اس کا اپنا عادت ہوتی اور ان کی اطاعت خود اس کی بیعت اور ان کی اطاعت خود اس کی اطاعت ہوتی حقی ہوتی ارشاو فر مایا ہے کہ:

بینک جولوگ آپ سے بیعت کررہے ہیں وہ درحقیقت اللہ تعالیٰ سے بیعت کررہے ہیں۔

اِنَّ الَّـٰذِيْنَ يُبَايِعُوْنَكَ اِنَّمَا يُبَايِعُوْنَ اللَّهَ

نيزارشاد فرمايا كه.

جس نے رسول کی اطاعت کی تو گویا اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی۔ وَمَنُ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ اَطَاعَ اللَّهَ

پی اولیا ء اللہ اسرار و باطن میں توحق تعالیٰ کے ساتھ حالت جمع میں ہوتے ہیں الیکن اپنے اعمال میں اور ظاہری طور پر حالت تفرقہ میں ہوتے ہیں تاکہ باطن کے حق تعالیٰ کے ساتھ جمع ہونے سے ان کی ددی متحکم ہواور ظاہری طور پر افتر اق میں بندگی کو قائم رکھنا صبح ہو۔ جیسا کہ حالت جمع میں مشائخ میں سے ایک بڑے بزرگ نے فرمایا کہ شعر تو میرے باطن میں ثابت ہوگیا تو میری زبان نے تیرے ساتھ سرگوشی کی ، ایس ہم تو میرے باطن میں ثابت ہوگیا تو میری زبان نے تیرے ساتھ سرگوشی کی ، ایس ہم

بعض معانی کے اعتبار سے تو جمع میں اور بعض معانی کے اعتبار سے تفرقہ میں بیں سے معانی کے اعتبار سے تفرقہ میں بیں سے سے عائب بھی کردیا تو میر سے جند بی مجت نے پھر بھی کچھے میر سے لئے بناہ بنادیا .....

اس میں اس بزرگ نے باطن کے حق تعالیٰ کے ساتھ ملنے کو جمع اور زبان کی مناجات کو تفرقہ کہا ہے، اور پھر جمع اور تفرقہ وونوں کو اپنے اندرعلامت بنایا ہے اور اس کی اصل اپنے آپ کوقر اردیا ہے .....اور یہ کلام بڑا ہی لطیف ہے۔ وہاللہ التو فیق۔

نصل<sup>.</sup>

# جمع اورتفرقه ميں اختلاف

یبان ای طرح کا ایک اوراختلاف ہمارے اورائی گروہ کے درمیان ہے جو یہ کہتے ہیں کہ جمع کا اظہار تفرقہ کی نئی کو لازم ہے کیونکہ یہ دونوں متضاد ہیں لہذا جب ہدایت خداوندی کی حکومت حاوی ہوجائے گی تو کسب اور مجاہدہ کی ولایت ختم ہوجائے گی۔ حالانکہ یہ تعطیل محض ہے جو ہرگز جا ترخبیں ..... میں کہتا ہوں کہ بیتو تمہارے مقیدہ کے خلاف ہے کیونکہ جب تک ایک انسان میں عمل کرنے کی قوت اور امکان موجود ہواس سے کسب اور مجاہدہ ساقط نہیں ہوتا۔ اس لئے کہ جس طرح سورج ہے روشی، جو ہرے عرض اور موصوف مجاہدہ ساقط نہیں ہوتا۔ اس لئے کہ جس طرح سورج ہے دوشی، جو ہرے عرض اور موصوف شریعت، حقیقت ہے اور مقصود کا حاصل کر دیتا اس کی جبتو سے نیز جدانہیں ہوگا۔ ہاں بیہو سریعت، حقیقت ہے اور مقصود کا حاصل کر دیتا اس کی جبتو سے نیز جدانہیں ہوگا۔ ہاں بیہو سکتا ہے کہ مجاہدہ حق تعالیٰ کی ہدایت کے حصول سے مقدم ہو یا موخر ہو، لیکن جس انسان کو مجاہدہ پہلے کرنا پڑے اسے مشقت زیادہ در چیش ہوگی کیونکہ وہ حق تعالیٰ سے فیبت میں ہوگا ہو، کی کو مجاہدہ ہدایت الی کے حصول کے بعد کرنا پڑے اے درنج اور کلفت نہوگی کیونکہ وہ حق تعالیٰ کے حضور میں ہوئے کی وجہ سے اعمال کی کیونکہ وہ حق تعالیٰ کے حضور میں ہونے کی وجہ سے اعمال کی کیونکہ وہ حق تعالیٰ کے حضور میں ہونے کی وجہ سے اعمال کی کیونکہ وہ حق تعالیٰ کے حضور میں ہونے کی وجہ سے اعمال کی کیونکہ وہ حق تعالیٰ کے حضور میں ہونے کی وجہ سے اعمال کی کیونکہ وہ حق تعالیٰ کی حضور میں ہونے کی وجہ سے اعمال کی

مشقت محسوس نه ہوتی ہووہ اگر اس کوعین اعمال کی نفی میں سیجھنے لگےتو یہ بہت بڑی غلطی پر ہے....اوریہ جائز ہے کہ بندہ مجاہدہ وریاضت کےسبب ایسے مقام پر پننی جائے کہ اپنے تمام اوصاف کومعیوب اور ناقص سجھنے لگے کیونکہ جب وہ اینے اجھے اوصاف کوبھی عیب کی نگاہ سے اور ناقص دیکھے گا تو اسے اپنے بڑے اوصاف تو اور بھی زیادہ بڑے اور تاقص نظر آ تمیں گے .... میں نے یہ بات بہاں اس لئے بیان کر دی ہے کہ جابلوں کا ایک طبقداس معاطع میں خلطی میں بڑ گیا ہے جوحقیقت سے بیگا نگی کی دلیل ہے وہ کہتے ہیں کہ "جب مقصود كاحصول جماري كسى بهي كوشش اور جدوجهد كالمتيجنهين كهجمار افعال ادراطاعات سب عیب دار ہیں تو پھر ناقص مجاہدے کا اختیار نہ کرنا ہی اسے اختیار کرنے سے زیادہ بہتر ہو گا۔.....میںان ہے کہتا ہوں کہ''انسان کیلئے عمل کوہم اور تم فعل کہنے پر شفق ہیں اور افعال كوكل عيب اورشروآ فت كاسر چشمه كهتيج بين تولا محاله تعل كانه كرنا بهي ايك فعل مو گاجب كرنا اور نہ کرنا دونو ن فعل ہوئے اور فعل محل عیب ہوتا ہے تو پھرتم نہ کرنے کو کرنے سے کس طرح زیادہ بہتر جانتے ہو؟ بیتو ظاہر خسارہ اور واضح نقصان ہے بس مومن اور کا فر کے درمیان بیہ براہی اچھافرق ہے اس لئے کہ مومن اور کا فرسب متفق ہیں کہ بندوں کے افعال محل عیب ہوتے ہیں پس مومن توحق تعالی کے حکم کی وجہ سے کرنے کونہ کرنے سے بہتر جانتا ہے اور کافر تعطل کی وجہ سے نہ کرنے کو کرنے سے بہتر جانتا ہے .... ہیں جمع یہ ہے کہ رویت و مشامرہ کی حالت میں تفرقہ کی آفت کیلئے اس سے تفرقہ کا حکم ساقط نہ ہوجائے اور تفرقہ ب ے کہ جمع کے حجاب میں بھی تفرقہ کوجمع ہی سمجھے .....حضرت مزین کبیراس معنی میں فرماتے ي كرالجمع الخصوصية والتفرقة العبودية موصول أحَدِ هما بالاخِر غير معقول عنه

(حق تعالی کے مشاہدہ سے خاص ہونا بندے کیلئے جمع ہاوراس کی عبودیت بندہ کیلئے تفرقہ ہے اور سے دونوں آپس میں ملے ہوئے ایک دوسرے سے جدانہیں) کیونکہ مشاہدہ سے

جیسا که حضرات مہل بن عبداللہ الوحف صداد ، ابو العباس سیاری مرزوی ماحب نہ جب بایز بد بسطائی ، ابو بحر شیلی ، ابو الحسن حصری اور کبار مشائح کی ایک جماعت جو ہمیشہ مغلوب الحال رہے تے لیکن جب نماز کا وقت آ جاتا تو بدا پی اصل حالت پر لوٹ آتے اور جب نماز اداکر پہتے تو پھر مغلوب الحال ہوجاتے اس لئے کہ جب تک تم کل تفرقہ میں رہو گے تم ، تم ، تی ہو گے اور احکام بجالاؤ گے لیکن جب حق تعالی تمہیں جذب کر کے مغلوب بنا دے گا تو وہ اپنے احکام کی زیادہ بہتر طریعے سے تجھ پر نگاہ رکھے گا اور دونوں مغلوب بنا دے گا تو وہ اپنے احکام کی زیادہ بہتر طریعے سے تجھ پر نگاہ رکھے گا اور دونوں جبت مفوظ کرے گا ایک یہ کہ بندگی کی علامت تجھ سے نداشے اور دوسری یہ کہ وہ اپنے اس وعدے کو بھی قائم رکھے کہ جس محموظ ہے گئر بعت کو بھی بھی منسوخ نہیں کروں گا ۔۔۔۔۔اور جمح کم عاملہ میں و بوانداور بے ہوش ہوجائے اور اس کا تھم پا گلوں کی طرح ہوجائے اور اس کا عملہ میں معذور قرار پائے گا لیکن پہلا بندہ مشکور ہوگا اور طرح ہوجائے مخالے معذور سے زیادہ مضور عنی ہوتا ہے۔۔خلاصہ کلام یہ ہے کتم جان لو

411

جمع کیلئے کوئی مخصوص مقام نہیں ہے اور نہ ہی کوئی الگ حال ہے کیونکہ جمع نام ہے اپنے مطلوب کے حصول کیلئے ہمت کو جمع کرنے کا۔ چنانچہ کسی جماعت کوتو اس معنی کا کشف مقامات میں ہوتا ہےاورکسی کواحوال میں۔اوران دونوں اوقات میں صاحب جمع کی مراد . مراد کی نفی سے حاصل ہوتی ہے کیونکہ'' تفرقہ جدائی ہےاور جمع ملاپ ہے، اور یہ جملہ تمام چیزوں میں درست آتا ہے جیسا کہ حضرت لیقوب علیہ السلام کا ارادہ حضرت بوسف علیہ السلام كے ساتھ جمع تھا كدان كے اراد ہے كے علاوہ آپ كوكوئى ارادہ ند سوجھتا تھا اور مجنوں کے ارادہ کا جمع کیلی کے ساتھ تھا کہ پوری دنیا میں وہ اس کے علاوہ کسی کونیدد کیستا تھا اور اس کیلیے تو تمام موجودات لیلیٰ کی ہی صورت تھیں،اس طرح کی مثالیں بہت ی ہیں جیما کہ حضرت بایزید ایک دن این عبادت خانے میں تھے کدایک آ وی آیا اور پوچھا کہ'' هل بوین ید فی البیت "(کیابایزیدگھریس ہیں؟) تو آپ نے جواب دیا کہ 'ہل فی البيت الا الله" ( گرمين توالله كيسواكو كي نبين مي ) يعني حفرت بأيزيد كمرے مين على موجود تھے لیکن جواب بید دیا کہ میرے گھر میں حق تعالیٰ کے علاوہ کوئی چیز نہیں ہے..... مشائخ میں سے ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کدایک درولیش مکه مرمد میں آیا اور خانہ کعبہ کے سامنے ایک سال تک اس طرح میشار ہا کہ نداس نے کھانا کھایا، ندیانی پیا، نہ نیندگی اور نەر فع حاجت كى اك نے اپنى جس جمت واراده كوخانه كعبه كى روئيت كى طرف منسوب كيا تھا وى كوياس كيلية جسم كى غذ ااور جان كاياني موسّيا

ان تمام باتوں کی بنیادیہ ہے کہ اللہ تعالی اپنی محبت کے خمیر کو جو کہ ایک جو ہرہے،
مکڑے ککڑے کرکے تقسیم کرتے ہیں اور اپنے دوستوں میں سے ہرایک کیلئے اس کی محبت
میں گرفتاری کی مقدار ان ککڑوں میں سے ایک ککڑا مخصوص کردیتے ہیں، اس وقت انسانیت
کا جوش، طبیعت کا لباس، مزاج کا پردہ اور دوح کا حجاب اس سے اٹھ جاتا ہے یہاں تک کہ
محبت کا وہ ایک کمڑا اپنے ساتھ ملنے والی تو توں کے اجزاء کو اپنی صفت میں ڈھال لیتا ہے

حتی کہ وہ بھسم محبت بن جاتا ہے اور اس کی تمام حرکتیں آئ کے ساتھ مربوط ہوجاتی ہیں۔ یہ وہ حالت ہے جس کوار باب تصوف اور اہل زبان جمع کے نام سے یا دکرتے ہیں۔ اس معنی میں حضرت حسین بن منصور کہتے ہیں کہ

پس جو کوئی اپنے اوصاف میں مستعار اور عارضی ہوتا ہے اس کا اپنے وجود کو خابت کرنا بھی اس کیلئے باعث ننگ وعار ہوتا ہے کہ دونوں جہاں کی طرف اس کی توجہ کفر ہوتی ہے اور موجودات اس کی ہمت میں ذکیل ورسوا ہوتے ہیں۔ پھراہل زبان حضرات کا ایک گروہ کلام کرتے وقت عبادت کو تجب انگیز بنانے کیلئے یہ کہد دیتا ہے کہ یہ جمع المحرع ہے یہ کلمہ عبارت کے اعتبار سے تو اچھا ہے تا ہم معنی کے اعتبار سے ہوا تھا ہوگئے تو کہ جمع کی جمع ہو کہ جمع ہو ایک میں کہا جائے ۔ کیونکہ پہلے تفرقہ ہوگا تو پھر ہی اس پرجمع کا وار دجائز ہوگا اور جب جمع کی جمع ہو گا تو رہ ہو تا کہ اور جب کو گا اور جب کو گا تو رہ ہو گا اور جب کو ایک عال سے گراد سے گا اور جب کی تجمع ہو کے گا اور جب کو گا اور ہی ہواں اور پوری کا نئات جائے گی کیونکہ جو تھے کہ معراج کی رات پنیم بیات کو دونوں جہان اور پوری کا نئات وکھائے گئے لیکن آپ نے کسی چیز کی طرف بھی توجہ نہ کی کونکہ آپ جمع کے ساتھ جمع تھے اور وکھائے گئے لیکن آپ نے کسی چیز کی طرف بھی توجہ نہ کی کونکہ آپ جمع کے ساتھ جمع تھے اور جمع ہونے والے کیلئے تفرقہ ، مشاہر مہیں بن سکنا یہاں تک کرتن تعالی نے فرمایا کہ ' ما ذائع خارت و ما طعنی '' (پنیم بھی توجہ نے کی آئی کھن جسکی اور نہ صدے گزری)

میں نے ابتداء ی میں اس مضمون برایک کتاب تصنیف کر کے اس کا نام

'' کتاب البیان لاہل الصیان' رکھ دیا تھا اور اپنی کتاب'' بحر القلوب' میں بھی جمع کے باب
میں چند واضح فصلیں لکھ دی تھیں۔ اب میں نے ضرورت کے مطابق اتی مقد ارلکھ دی ہے۔
صوفیہ کے نہ ہب بیارسیاں کا یہی طریق تھا جو میں نے بیان کر دیا جو کہ صوفیہ کے مقبول اور محقق فرقوں میں سے ایک ہے۔ اب میں بے دینوں کے اس گروہ کی طرف متوجہ ہوتا ہوں جو صوفیہ کے ساتھ اپنی وابستگی کا دعو کی کرتا ہے اور ان کی عبارتوں کو اپنے الحاد و بند نی کیلئے استعمال کرتا ہے اور ان کی عزت میں اپنی ذات کا چھیائے ہوئے ہے تا کہ اس گروہ کی غلطیاں ظاہر ہو جا کمیں اور مرید حضرات ان کے مکر وفریب اور ان کے دعو وَں سے محفوظ ہوجا کمیں اور اگر اللہ جا ہیں تو اپنے آپ کو ان سے بچالیں۔ اور معاملہ تو تمام اللہ سے محفوظ ہوجا کمیں اور اگر اللہ جا ہیں تو اپنے آپ کو ان سے بچالیں۔ اور معاملہ تو تمام اللہ بی کے ہاتھ میں ہے۔

## فرقه حلوليه

طول فرقہ کوگوں کے اللہ تعالی ان پر اعت کرتے ' فَ مَمَا ذَا بَعْدَ الْحَقِی اِلَّا الْسَفِلُالُ فَانْ یَ تُصُوفُونُ '' (حق کے بعد گرای کے علاوہ کیا ہے؟ پستم کہاں بھٹک رہے ہو ) دومردودگروہ ہیں جواہل تصوف کے ساتھ اپنی تسبت کا دکوگی تو کرتے ہیں لیکن وہ اپنی گمرای ہیں ایک ووسرے سے بڑھے ہوئے ہیں سان میں سے ایک گروہ تو حضرت ابوصلمان دمشقی کے ساتھ اپنی عقیدت ظاہر کرتا ہے اور ان سے ایک روایتی منسوب کرتا ہے جوان روایات کے خلاف ہیں جنہیں مشائخ نے اپنی کتابوں میں ان نے نقل کیا ہے اہل تصوف نے تو اس بزرگ کوار باب ولایت میں شار کیا ہے کیان میہ بددین لوگ، طول، امتزاج اور شخ ارواح کے عقائد ان کی طرف منسوب کرتے ہیں اور میں نے متقد مین کی امتزاج اور شن کے دانہوں نے اس عقید سے میں ان پر طعن کیا ہے اور علاء اصولین کی طرف منسوب کرتے ہیں اور میں نے متقد مین کی سے بھی ای طرح کی صورت سامنے آئی ہے ، اس معاطے میں اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانے سے بھی ای طرح کی صورت سامنے آئی ہے ، اس معاطے میں اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانے

ہیں ....اور دوسرا گروہ اینے مقولوں کی نسبت فارس کے ساتھ کرتا ہے اور وہ دعویٰ کرتا ہے کہ بیہ مذہب حضرت حسین بن منصور کا ہے، حالا نکہ اس بے دین گروہ کے علاوہ حضرت حسین بن منصور کے ساتھیوں میں ہے کسی کا یہ مذہب نہیں اور میں نے ابوجعفر حیدلانی کو عراق میں دیکھا کہوہ اینے چار ہزار حلاجی ساتھیوں کے ہمراہ پریشان حال موجود تھا اور وہ سب ان مقولوں کی وجہ سے فارش پرلعنت کرر ہے تھے اور اس کی اپنی لکھی ہوئی کتابوں میں بھی جو کچھ ہے وہ تحقیق بربنی ہے ....اور میں علی بن عثان جوبری کہتا ہوں کہ''میں پہنیں جانتا كەفارى اورابوحلمان كون تىھاور كيا كہتے تھے؟ليكن جوكوئى بھى كسى ايسےقول كا قائل ہو جو تو حید کے منافی اور محقیق شرعی کے خلاف ہواس کیلئے دین میں کوئی حصہ نہیں ہے ادر جب دین ہی جو کہاصل اور بنیا دیے' <sup>مشخ</sup>کم نہ ہوتو تصوف میں جو کہا*س کاثمر* ہ اور فرع ہےتو اس ہے بھی زیاوہ خلل ہوگا اس لئے کہ کرامتوں کے اظہار اور دلائل کے کشف کا اہل وین اورتوحید برستوں کےعلاوہ کسی برتصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ان عقائد کے قائل لوگوں کوتمام غلطیاں روح کے بارے میں لاحق ہوتی ہیں۔اب میں ان سب کو بیان کرتا ہوں اور قانون سنت کے مطابق اس کے احکام بیان کرتا ہوں اور اسی بیان میں محدول کے مقالات مغالطے اور شہے بھی پیش کروں گا تا کہ تمہیں''الله تعالی تمہیں توفیق دے' اس سے قوت حاصل مو كيونكه اس مين فساو بهت زياده هي، وبالله التوقيق \_

#### روح كابيان

جان لو کہ روح کے وجود کے بارے میں جاننا ضروری ہے عالا نکیداس کی اصل حقیقت معلوم کرنے سے عقل عاجز ہے امت کے علما وحکما میں سے ہر خص نے اپنے علم و قیاس کے مطابق اس بارے میں چھے نہ کچھ کہاہے، نیز کا فرگر وہوں نے بھی اس میں گفتگو کی ہے۔ اور جب یہود کے سکھانے پر کفار قریش نے نفر بن حارث کورسول اللہ علیقی کے باس

بھیجاتا کہوہ آ ب ہےروح کی کیفیت اور ماھیت ہے متعلق سوال کر ہے تو خداوند تعالیٰ نے اولاً تواس كے وجودكو ثابت كرتے ہوئے فرمايا كرو يَسسنَلُو نَكَ عَن الرُّوح " (اوروه مشرک آپ سے روح کے بارے میں یو چھتے ہیں) اور پھراس کے قدیم ہونے کی ففی کی اور فرمايا "فُل الروُّوحُ مَنُ أَمُو رَبّى "(آب كهدت الحيح كدروح مير عدب كامور میں ہے ایک امر ہے ) اس طرح حضور ﷺ نے بھی ارشا وفر مایا کہ' آلاً وائے مجسنو د'' مجندةً لَمَا تعارف منها اِئتلَفَ وَمَا تناكَرَ منها اخْتلَفَ "(روهين بَحَ كياكيا لشکر ہیں پس جنہوں نے عالم ارواح میں ایک دوسر ےکو پیچیا ناان میں الفت پیدا ہوگئ اور جن کی آپس میں وہ شناسائی نہ ہوسکی دہ مختلف رہے )ای طرح کی بہت می دلیلیں روح کے وجود يرموجود بيليكناس كى كيفيت اورحقيقت كالهيس بيان نبيس بس ايك كروه كاكهنا بين الروخ هُوَ الحيوة التي يحيى بهِ الحسد ''(روحوه زندگى ہے كہ جس كےسبب جسم زندہ رہتا ہے) متکلمین کا ایک گروہ بھی ای کا قائل ہے اس حصر کے اعتبار ہے روح ایک الیاعرض ہے کہ جس کے ذریعہ حق تعالیٰ کے حکم ہے جاندار زندہ رہتا ہے اوراس جاندار میں تالیف حرکت اور مختلف اجزاء کا باہم اجتاع ای روح کی وجہ سے ہے ای طرح وہ اعراض بھی ای کی وجہ سے ہیں جن کے ساتھ وہ جہم ایک حالت سے دوسری کی طرف لوٹنا ہے. اورایک دوسرا گروہ یہ کہتا ہے کہ''روح زندگی کے علاوہ کوئی چیز ہے لیکن زندگی اس کے بغیر یا کی نہیں جاتی ۔جس طرح کے روح بغیرجسم کے نہیں یائی جاتی اور یہ کہ ان دونوں میں ہے کوئی ایک بھی دوسرے کے بغیر نہیں پایا جاسکتا جس طرح کہ در داور اس کاعلم ہے اس لیے کہ بید د ذنو ل مختلف چیز ہیں لیکن ایک دوسرے سے جدانہیں ہوتیں۔اس معتی کے اعتبار سے بھی ردح ایک عرض ہوگی جس طرح کرزندگی ایک عرض ہے۔ پھر جمہور مشائخ اور اہل سنت وجماعت کی اکثریت کا کہنا ہے ہے کہ 'روح ایک ذات ہے صفت نہیں کہ جب تک وہ جسم کے ساتھ بیوست رہے اس وقت تک حق تعالیٰ اپنی عادت کے مطابق اس میں زندگی کر

دیتے ہیں اورانسان کی زندگی بھی ایک صفت ہےاورانسان اس سے زندہ ہے لیکن روح انسان کےجسم میں ایک امانت ہے اور بیہ ہوسکتا ہے کہ وہ آ دمی سے الگ ہوجائے اور آ دمی زندگی کی وجہ سے زندہ رہے جیسا کہ نیند کی حالت میں روح تو چلی جاتی ہے لیکن زندگی باتی رہتی ہےتا ہم پنہیں ہوسکتا کہ روح کے چلے جانے کے بعدعلم اور عقل سلامت رہے اس ليئے كه تيغبر علي كافر مان ہے كەر شهداء كى روميں ايك جو ہر ہيں جو قائم بذاتہ ہيں اور پيغبر مِيَّاللَّهُ نِهِ بِهِي فرمايا ہے كه 'الارواح جند مبجندة ''(ارواح جمع كئے گئے لشكر ہيں) لامحاله شکرتو باقی رہتے ہیں لیکن عرض پر نہ بقا درست ہوتی ہے اور نہ ہی وہ اپنی زات کے ساتھ قائم ہوتا ہے پس روح اس لطیف جسم کا نام ہوگا جوخدا تعالی کے حکم ہے آتا ہے اوراس کے حکم سے جاتا ہے اور پیغمبرہ اللہ نے بیان کیا ہے کہ میں نے معراج کی رات حضرت آ دم صغی الله، پوسف صدیق ،مویٰ کلیم الله، بارون علیم الله،عیسیٰ روح الله اور ابرا ہیم خلیل الله صلوات الندعليهم اجمعين كوآسانول ميس ديكصابحة لامحاله وه ان حضرات كي ارواح بهول گي اورا گرروح عرض ہوتی تواپنی ذات کے ساتھ قائم نہ ہوتی تا کہاس کے وجود کی حالت میں بیغبر علیلی اس کود کیچہ سکتے کیونکہ اگر عرض ہوتی تو اس کے وجود کیلئے ایک محل ہونا حیاہے تھا جس محل کے ساتھ وہ عارض ہوتی اور اس کامحل جو ہر ہوتا کیونکہ جواہر مرکب اور کثیف ہوتے ہیں( عالانکہ پیغبرﷺ نے انبیاء کی روحوں کوجسموں کے ہمراہ نہیں دیکھا) پس معلوم ہو گیا کدروح ایک لطیف شی ہے اور اس کا جسم بھی ہے جب وہ جسم ہے تو اس کو دیکھنا درست ہوا خواہ بیدد کیمنادل کی آنکھ کے ساتھ ہی ہواور ریجھی درست ہوا کہ وہ پرندوں کے قالب میں ہول ادر بیمجی درست ہوا کہ وہ ایسالشکر ہوں جن کا آنا اور جانا ثابت ہو۔ جبیما کہا حادیث اس پر ناطق ين چنانچيفرماياكه ُ فُلِ الرُّورُ حُرِنْ أَمْسِ رَبِّى "(كهدد يَجِعُ كدروح مير كدب كا ایک امرے) گویاس کاجم میں آ نااوراس سے نکاناسب حق تعالی کے تھم سے ہے۔ باقی پہاں ر ہااختلاف ملحدین کا کہوہ روح کوقدیم کہتے ہیں اس کی پرستش کرتے

میں اوراس کے علاوہ اشیا کا فاعل اور مدبر کسی اور کونبیس ماننے اور وہ ارواح کومعبوداز لی مدبر کہتے ہیں اور ان کا کہنا ہے کہ روح ایک جسم سے دوسرے جسم کی طرف پلیٹ بھی جاتی ہے ....اس شیبے کے علاوہ محلوق کو پیش آنے والے شہات میں سے کی شیبے پراتنا اتفاق نہیں ہے اس لئے کہتمام نصاری اگر چہ بیان اس کے خلاف کرتے بیں لیکن در حقیقت ان کاعقبیدہ ہی ہے نیزتمام ہندو،اہل تبت،اہل چین اور چین سےادھرر بنےوا لے بھی ای پر متفق ہیں۔اسی طرح شیعوں،قر اصطبو ں اور باطنی فرقہ کے لوگوں کا بھی اسی عقیدے پر اجماع ہے اور وہ دونوں باطل فرتے بھی ای قول کے قائل ہیں ..... ہمارے بیان کروہ گروہوں میں سے ہرگرہ ہ اس قول کوزیادہ مقدم سمجھتا ہے اور دلائل کے ساتھ اس کا دعوی کرتا ہے۔ہم ان تمام فرقوں سے بو چھتے ہیں کہ تمہاری اس لفظ قدیم سے کیا مراد ہے؟ کیا ایسا حادث مراد ہے جو صرف اینے وجود میں قدیم ہویا ایسا قدیم جو ہمیشہ سے اور ہرا عتبار سے قدیم ہو؟اگروہ کہیں کہ ہماری مراداس ہےالیا حادث ہے جوصرف اینے وجود میں قدیم ہو تواس صورت میں تو ہمارے درمیان سے اختلاف ختم ہو جائے گا کیونکہ ہم بھی روح کواپیا حادث کہتے ہیں جوایے وجود کے اعتبار ہے جسم کے وجود سے قدیم ہے کہ پیغمبر علیہ نے فرمايا ہےكہ''اِنَّ اللّٰهَ تعالىٰ حلق الارواح قبل الاجساد بماتى الفِ ''(بااشبہ الله تعالی نے ارواح کوجسموں ہے کئی ہزار سال پہلے پیدا کر دیا تھا) اور جب اس کا حادث ہونا درست ہوگیا تو جب لامحالہ ہر حادث کی پیدا کرنے والے کے بیدا کرنے کاتحاج ہوتا ہےتو بدروح میمی خدائے عزوجل کی مخلوق میں سے ایک جنس ہوگی جودوسری جنس کے ساتھ پیوست ہوتی ہے اور ان دونوں کے ایک دوسرے کے ساتھ پیوست ہونے میں حق تعالی ا بنی تقدیر سے زندگی بیدا کر دیتے ہیں .... بعض ارواح مخلوق میں سے ایک جنس اورجسم دوسری جنس ہیں۔ جب کسی جاندار کی زندگی مقدر ہوتی ہے تو حق تعالی روح کوتھم دیتے ہیں تو وہ جسم کے ساتھ بیوست ہو جاتی ہے ادراس طرح اس میں زندگی حاصل ہو جاتی ہے

باتی روح کا ایک جسم سے دوسرے جسم کی طرف منتقل ہو جانا بھی درست نہیں کیونکہ جس ٔ طرح ایک خف کیلئے دو زندگیاں درست نہیں ای طرح ایک روح کیلئے بھی دو<sup>شخ</sup>صیتیں درست نہیں ہیں ..... اگر اس بات برا حادیث ناطق نہ ہوتیں اور رسول اللہ عظیم نے ایمی سچی خبروں میں ہمیں اس کی اطلاع نہ بھی دیتے تو محض عقل کی رو سے بھی روح کامفہوم سوائے زندگی کےاور پچھینہ ہوتا اور پیصفت یہی ہوتی نہ کہ جو ہر جوقائم بذاتہ ہوتا ہے .....اور ٔ اگر دہ کہیں کہ اس قول ہے ہماری مراد ایسااز لی قدیم ہے جو ہراعتبار ہے قدیم ہوتو ہم ان ے دریافت کریں گے کہ اچھا یہ قدیم بذاتہ قائم ہے یا اپنے قیام میں کسی کا محتاج ہے؟ اگر وہ کہیں کہ روح ایباقدیم ہے جو قائم بذاتہ ہے تو ہم بوجھتے ہیں کہ پھر کیا دہی خداوند عالم ہے یا کوئی ادر؟اگر ده کہیں کہ خدادند عالم تو وہ نہیں ہے تو اس صورت میں حق تعالیٰ کےعلاوہ ایک دوسرے قدیم کا اثبات لازم آئے گا جوعقل کے مطابق نہیں ہے کیونکہ قدیم محدود نہیں ہوتا ﴾ ( یعنی اس کی ابتداوا نتهانهیں ہوتی ) کیکن یہاں توایک ذات کاوجود دوسرے کیلئے ضدین رہا ہے یعنی ان کی ابتداورانتہا کی حدموجود ہے )اور بیامرمحال ہے کہ قند یم تو ہولیکن خداوند عالم نہ ہو،اوراگروہ کہیں کہوہ خداوند عالم ہے،تو ہم کہیں گے کہاں طرح وہ روح تو قدیم ہوئی تا ہم محلوق تو حادث ہے اور ایک حادث کا قدیم کے ساتھ امتزاج بالکل محال ہے اس طرح حادث كا قديم كے ساتھ اتحاد، حادث كا قديم من حلول يا حادث كا قديم كيائ مكان مونايا قدیم کا حادث کیلئے حامل ہونا بھی محال ہے کیونکہ جو چیز بھی کسی دوسری چیز کے ساتھ پیست ہوتی ہےادراس طرح جس چیز کیلئے ملنے اور جدا ہونے کی صفت موجود ہووہ حادث ہی ہوتی ہے کیونکہ حادث اشیاا یک دوسرے کی جنس ہوتی ہیں ادر اللہ تعالی اس چیز سے بہت ہی زیادہ ہے....اوراگر دوکہیں کہ وہ قدیم تو ہے لیکن بذاتہ قائم نہیں ہے بلکہ اس کا قیام تحیر کے ساتھ ہے.....تو رپہ دعویٰ بھی د وصورتوں سے خالی نہیں ۔ یا تو و ہصفت ہوگی یا عرض!ا گراس کوعرض کہیں تو لامحالہ یا اسے کسی محل میں مانتا پڑے گا یا لامحل میں اگر دہ محل میں کہیں تو وہ محل بھی تو

اس کی طرح اینے قیام میں کسی دوسرے کامختاج ہوگا۔اس صورت میں ان دونوں میں سے کسی پر بھی قدیم کااطلاق کرنا باطل ہوگا اورا گروہ کہیں کہوہ عرض لامحل میں ہےتو ہی بھی محال ہے کیونکہ جب عرض اپنی ذات میں قائم ہی نہیں رہ سکتا تو ایمک میں اس کا قیام کسی طرح بھی معقول نه ہوگا.....اوراگروہ بوں کہیں کہروح ایک قدیم صفت ہےجیسا کہ حلولیہ اور تناخیہ فرقد کے لوگ کہتے ہیں۔ تو یہ بھی محال ہے کہ ق تعالیٰ کی ایک صفت قدیم مخلوق کیلئے صفت بن جائے۔اوراگریددرست مان لیاجائے کہت تعالیٰ کی حیات محلوق کی صفت بن جاتی ہے تو پھر یہ بھی مانتا پڑے گا کہت تعالی کی قدرت مخلوق کی قدرت بن جائے ( حالا نکہ بیمحال ہتو وہ بھی محال ہی ہوگی ) اور جب كەصفت موصوف كے ساتھ قائم ہوتی ہے تو يہ كس طرح جائز ہوگا کہ صفت قدیم کا موصوف حادث ہو۔ پس لامحالہ قدیم کوحادث کے ساتھ کو کی تعلق نہ ہوگا اور محدین کا قول اس بارے میں باطل ہے اور روح حق تعالیٰ کے فرمان ہے ایک مخلوق ہےاور جوکوئی اس کےعلاوہ کسی اور عقیدے کا قائل ہواس کا مکابرہ واضح ہے اور وہ حادث کو قدیم سے ممتاز بی نہیں کر سکتا اور بیہ ہرگز جائز نہیں کہ کوئی ولی اپنی ولایت کے درست ہوتے ہوئے حق تعالی کے اوصاف ہے جاہل ہو .....اللہ تعالیٰ کا بے صد شکر ہے کہ اس نے ہمیں بدعت اورنفسانی خطرہ ہے محفوظ رکھا ہے اور ہمیں عقل نصیب فرمائی کہ اس کے ساتھ ہم اس کی ذات میں غور اور اس کی وحد انیت پر استدلا ل کرتے ہیں اور ایمان عطا فرمایا تا کہ ہم اسے پیچان سکیس۔وہ ایسی حمد وثنا کے لائن ہے جس کی کوئی انتہانہ ہو۔ کیونکہ ہماراتعریف کرنا متناہی ہے کیکن اس کے انعام وا کرام لامتناہی ہیں۔ ظاہر ہے کہ متناہی حمد۔ اس کے لا متناہی انعامات کے مقایلے میں مقبول نہیں ہوتی ..... جب اہل ظاہر نے اہل اصول سے رید حکایات بن لیں تو انہوں نے سمجھا کہ شایدتمام ارباب تصوف کے یمی عقائد ہیں یہاں تک کہ وہ اس تنگین تلطی اور واضح نقصان کی بدولت ان با توں کے جمال ہے ہی حجاب میں ہو گئے اور ولایت حق کی لطافت اور تجلیات ربانی کی روثنی ان پر پوشیدہ ہوگئی

کیونکہ اس راہ طریقت کے بزرگوں اور سرداروں کیلئے لوگوں کا انہیں روکر ویتایا قبول کرلینا دونوں برابر میں کہ انہیں اس کی ڈرہ برابر برداہ نہیں ہوتی۔ دانلد اعلم بالصواب۔

مثارُخ مِن عالك بزرك كت إن ك الروح في الجسد كالنار في الحطب فالنار مخلوقة والضحم مصنوعة ''(روحجم مِين)سطرح بجيے كلزى بين آگ كه آگ مخلوق باوركونكه مصنوع) اور قديم موما خداوند تعالى كى و ات اور صفات کے علاوہ کسی کے لئے جائز نہیں .... اور مشائخ میں سے حضرت ابو بکر واسطی نے بی روح کے بارے میں زیادہ فصیلی کام کیا ہے ان کے بارے میں روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا"الارواح على عشر مقامات" (روحول كرس مقام بين) اول: \_مفسدوں اور خطا کاروں کی روعیں جوتار کی میں قید کی گئیں ہیں اور انہیں کچھلم نہیں

کہ ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے گا۔

دوم . بربیز گارانسانوں کی رومیں جوابے احصاعمال کے نتیجہ میں پہلے آسان میں خوش و شاد مان ہیں ادرائی اطاعت گذاری کی بدولت خوش ہیں اور اعمال کی قوت ہے سیر کرتی ہیں۔ سوم : مريدان حق كي روهين جو چوتھ آسان مين ميں اور اپنے صدق معالمه اور اچھ اعمال کےسائے میں فرشتوں کے ساتھ رہتی ہیں۔

چہارم :۔ دوسروں پراحسان کرنے والوں کی روعیں جونور کی قندیلوں میں عرش اللی کے ساتھ لککی ہوئی ہیں۔ان کی غذارحت الٰہی اوران کا شربت لطف وقرب الٰہی ہے۔ بیجم :۔اہل وفا کی روحیں جوصفاکے پردوں میں اور برگزیدگی کے مقام پرخوش ہیں۔ تشتم : شہیدوں کی روحیں جو جنت میں جنتی پرندوں کے قالب میں رہتی ہیں اور جنت کے باغوں میں جہاں اور جس وقت جا ہیں چلی جاتی ہیں۔

جفتم ۔خداتعالی کے عاشقوں کی روحیں جوصفات تن تعالی کے نوری پر دول میں ہیں اور اوپ کے خداتعالی کے نوری پر دول میں ہیں اور اوپ کے بچھونے برقیام پذیر ہیں۔

ہشتم نے حق تعالی کے عارفوں کی روحیں جو بارگاہ البی میں رہتی ہیں اور صح شام کلام البی سنی اور دنیا و جنت میں اپنے مکانوں کو دیکھتی رہتی ہیں۔

منم : حق تعالی کے اولیاء کی روعیں جو جمال اللی کے مشاہدہ اور مقام کشف میں متعزق بیں سنداس کے علاوہ کسی کو جانتی بیں اور نداس کے علاوہ کسی چیز میں انہیں آرام نظر آتا ہے۔ دہم : درویشوں کی روعیں جو کل فامیں قرب اللی ہے مشرف بیں ان کے اوصاف واحوال تبدیل کئے جا چکے بیں اوروہ حق تعالی کے قرب سے لطف اندوز ہور بی بیں۔

مشائخ کے متعلق بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے ارواح کو اینے اپنے مقام پر و یکھا ہے اور بیدورست ہے کیونکہ ہم نے بیان کر دیا ہے کدروح کا وجود ہے اور وہ ایک لطیف جسم ہے جے دیکھا جاسکتا ہے اور جب حق تعالی حاہتے ہیں کسی بندے کو دکھا دیتے ہیں .....اور میں علی بن علمان ہجو یری کہتا ہوں کہ ہماری زندگی کا وجود خداوند تعالیٰ کے ساتھ ہاور باتی رہنا بھی ای کےسبب ہے۔ جمیش زندہ رکھنا بھی ای کافعل ہےاور ہم ای کے تھم سے زندہ ہیں نہ کہ اس کی ذات یا صفات کے ساتھ اور روحی فرقہ کے تمام اقوال باطل ہیں اورلوگوں کے درمیان ایک عظیم گراہی ہے ہے کہ وہ روح کوقندیم کہتے ہیں اگر جہانہوں نے عبارتوں کو تبدیل کر دیا ہے تا ہم ایک گروہ اسے نفش اور ہیو کی کا نام دیتا ہے اور دوسرا گروہ نوراور ظلمت کہتا ہےاور راہ تصوف کے جھوٹے دعوے داراس کوفٹا و بقایا جمع وتفرقہ یا ای طرح کی اور ملع کی ہوئی عبارتوں ہے تعبیر کرتے ہیں اور اپنے اس کفر کی تحسین کرتے ہیں حالانکہ صوفیاء کرام اس گروہ سے بیزار ہیں کیونکہ دلایت کا اثبات اور خداد ند تغالیٰ کی محبت کی حقیقت اس کی معرفت کے بغیر درست نہیں ہوسکتی۔ اور جب کوئی آ دمی قدیم اور حادث کے درمیان فرق ہی نہ کرسکتا ہوتو وہ جو پچھ بھی کہے گا ہے قول میں جانل ہی ہوگا اور

عقلندلوگ جاہلوں کی باتوں پرتوجہیں دیا کرتے۔

ان دونوں باطل فرقوں کا جو کچھ مقصود تھا کہلی دو ضلوں ہیں بیان ہو چکا ہے اگر اس سے زیادہ کی تلاش ہو تو میری دوسری تصنیفات ہیں اس کو ڈھونڈ تا چاہئے کہ یہاں طوالت کامیر اارادہ نہیں ہے ۔۔۔۔۔اب ہیں پردول کے کھلنے طریقت ومعاملات کے ابواب اورائل تصوف کے حقائق کا اس کتاب ہیں واضح ولائل کے ساتھ بیان کروں گا تا کہ مقصود کو جانے کا راستہ تم پر آسان ہوجائے اور اس کے متکروں ہیں سے جس کو کچھ بصیرت حاصل ہووہ اس کی طرف لوٹ آئے اور یہ کام میرے لئے وُعائے خیر اور تو اب کا باعث بن جائے ، (اگر اللہ تعالی جائیں)

#### يهلا كشف حجاب

# معرفت الهي

الله عزوجل فرماتے ہیں کہ 'وَمَا قَدَدُوا اللّهَ حَقَّ قَدُوهِ " (انہوں نے حق تعلیٰ کی قدر نہیں پہانی جیسا کہ اس کاحق تھا) اور رسول الله عَلیہ کا رشاد ہے کہ 'لَوُ عوضهُ الله حَق معوفته لمشیمة عَلَی العود وَلَوَ الت بدعائکم العبال " (اَگرتم الله تعالیٰ کو اس طرح اس کی معرفت کاحق ہے تو تم سمندروں کی سطح پر بیدل چلتے اس طرح بہان این جگرہ ہے ہے جن جاتے ) اور تمہارے بلانے پر بہاڑا پن جگرہ ہے ہے جن جاتے )

حق تعالیٰ کی معرونت دوطرح کی ہے، ایک علمی اور دوسری حالی معرفت علمی دنیا وآخرت کی تمام بھلائیوں کی بنیاد ہے اور بندے کیلئے تمام اوقات واحوال میں اینے خداوند تعالی کی معرفت بی تمام چیزول سے اہم اور ضروری ہے اور الله تعالی کا ارشاد ہے کہ و مَا حَلَفَتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُون "(ش نے جوں اورانسانوں کواپی عیادت لعنی این معرفت کیلئے بیدا کیاہے) حالانکہ مخلوق کی اکثریت اس سے روگردان ہے سوائے ان حضرات کے جنہیں خداوند تعالیٰ نے جن لیا اور انہیں دنیا کی تاریکیوں سے رہائی نصیب کر دی ہے اور ان کے قلوب کو ای معرفت سے زندہ کر دیا ہے۔جبیبا کہ فق تعالی تمہیں حفرت عمر بن الخطابُّ ك حال مع متعلق خبرويتا ب كه و جَعَلُنا لَه ، نُورًا يَمُشِي به فِسی النَّماس ''(ہم نے اس کیلئے ایک روشیٰ پیدا کردی ہے جس کے ورایعے وہ لوگوں میں چانا ہے)اورابوجہل ملعون کے بارے میں خردی ہے کہ 'کے مَنْ مَّصْلُه ، فِني الظُّلُماتِ لَيْسَ بِعَوْدِ جِ مِنْهَا "(اس كى حالت الشخص كى طرح ب جوظلمتول بي كر إبواب كه ان سے نکل نہیں سکتا) پس معرفت اللی ول کی زندگی ہے اور حق تعالی سے اعراض اس کی موت! اور بر مخص کی قدر و قیمت معرفت حق کے باعث بی ہے کیونکہ جس کو بیمعرفت 

## فصل

اللہ تعالیٰ کی معرفت اوراس کے حیان او کہ اوگوں کا حق تعالیٰ کی معرفت اوراس کے حیے علم میں بہت سا اختلاف ہے۔ معز لہ کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ کی معرفت عقلی ہے اور عقلند کے علاوہ کسی کواس کی معرفت حاصل نہیں ہو عتی لیکن یہ قبل باطل ہے اس لئے کہ دار الاسلام میں رہنے والے دیوانے معرفت کے حکم میں داخل ہیں نیز جو بچے ابھی عاقل نہیں ہوئے ان کا حکم بھی ایمان کا حکم ہوتا ہے کونکہ معرفت کا حکم آگر عقلی ہوتا تو جن کو عقل نہیں انہیں معرفت کا حکم نہ ہوتا اور ان کا فروں پر جو عقل رکھتے ہیں کفر کا حکم نافذ نہ ہوتا نیز انہیں معرفت کا حکم نہ ہوتا اور ان کا فروں پر جو عقل رکھتے ہیں کفر کا حکم نافذ نہ ہوتا نیز اگر عقل معرفت کے علمت ہوتی تو ہوتا ہے جو النی خوالد کی معرفت کی علت جاتل ہوتے حالانکہ یہ کھلا مکا برہ ہے، اور ووسرا گردہ کہتا ہے کہ حق تعالیٰ کی معرفت کی علت استعمال میں ہوتے حالانگہ یہ کھلا مکا برہ ہے، اور ووسرا گردہ کہتا ہے کہ حق تعالیٰ کی معرفت کی علت استعمال ہیں استعمال ہیں بھل ہوتے کہتا ہے کہتیں الجیس نے ودلئل بہت دیکھے استعمال بھی بھل ہوتے کی تعالیٰ معرفت حاصل ہیں ہوتے کی بنا پر بیتول بھی باطل ہے کیونکہ اس نے تو دلائل بہت دیکھے ہوتے کی بنا پر بیتول بھی باطل ہے کیونکہ اس نے تو دلائل بہت دیکھے

ہیں کیکن جب اس نے جنت دوزخ،عرش اور کری کو دیکھا تو ان تمام دلائل کی رویت بھی اس كيليم معرفت كى علت منه بن تكى دخداوندتعالى نے بھى كہاہے كه أو لَوُ اَنْسَانَوْ لُمَا اِلْمِهُمُ الْمَلَيْكَةَ وكَلَّمَهُمُ الْمَوْتِي وَ جَشَرُنَا عَلَيْهُمُ كُلَّ شَيُّ قُبُلامًا كَانُوا لِيُومِنُو إلاً أن يَّشَاءَ الله "(اوراگرجم ان كافرول يرفرشتول كونازل كرتے اور مرد سان كے ساتھ باتیں کرتے اورہم ہر چیز کوان کے سامنے جمع کردیتے تو بھی یہ ایمان ندلاتے سوائے اس کے کہ اللہ جا ہے، اگر دلائل کی رویت اور ان کا استدلال معرفت کی علت ہوتا تو حق تعالی ای کومعرفت کی علت قرار دیتے نہ کہ اپنی مثیت کو .....اوراہل سنت و جماعت کے نز دیک عقل کانتیج مونااورکسی دلیل کادیکھنامعرفت کیلئے سبب ہوتا ہے علت نہیں۔ جان لوکہ معرفت کی علت حق تعالی کی مشیت اور عنایت کے علاوہ اور کوئی چزنہیں بن عتی اس کی عنایت کے بغیر عقل تو تابینا ہوتی ہے اس لئے کہ عقل تو خود اینے بارے میں بھی جاہل ہے تو اینے علاوہ کسی چیز کو کیسے بیجیان سکتی ہے نیز حق تعالیٰ کی عنایت کے بغیر دلائل کی رویت میں تشکراوراستدلال بھی غلط ہے کیونکہ اہل ہوااور طحد وں کےسب گروہ بھی استدلال ہی تو کیا کرتے ہیں لیکن ان میں ہے اکثر عارف نہیں ہوتے ..... پھر جس شخص برحق تعالیٰ کی عنایت ہاس کی تمام حرکات معرفت کی علامت بین .....اور استدلال ایک طلب ہے جب كرترك استدلال تسليم باورمعرفت كيفيح مون من تعليم طلب برتنبين موتى ب کیونکہ طلب ایک ایس اصل ہے جس کا ترک جائز نہیں اور شئیم ایک دوسری اصل ہے جس میں اضطراب کا گزر جائز نہیں ادران دونوں کی حقیقت معرفت نہیں ہے درحقیقت سے جانتا حاجة كه بنده كيليّ رمنما ادرول كوكهو لنه والاخدا تعالى كےعلاوه كوئى نہيں اورعقل و دلائل کے وجود کیلئے ہدایت کا امکان نہیں اس کی دلیل اس سے زیادہ واضح اورکوئی نہیں ہوسکتی کہ خداوندتعالي في خودار ثادفرمايا بيك وكور أو العَادُو المِعادُ في الْهُو اعَنْهُ "(ادراكر كفار قیامت سے دنیا کی طرف لوٹا دئے جائیں تو پھر بھی دنی کام کریں جن ہے انہیں روکا گیا

تھا) اس طرح جب امیر المونین حضرت علی ہے لوگوں نے معرفت کے بارے میں وريافت كياتوآ ب في مايا "عَرَفُتَ اللَّه باللَّه وَعوفتُ مَادُونِ الله بنور الله "(من نے اللہ تعالی کواس کی عنایت سے اور غیر اللہ کو اللہ کے نور سے بیجیا تا ہے) پس حق تعالی نے جسم کو پیدا کیا اور اس کی زندگی روح کے سپر دکر دی اور دل کو پیدا کیا تو اس کی زندگی کواین ذات کے ساتھ متعلق کردیا۔ پس جب عقل اور دلیل میں جسم کوزندہ کرنے کی قدرت موجوز نیس تو محال ہے کہ وہ دل کوزندہ کر سکیں۔ چنانچہ حق تعالی نے فرمایا ہے ' اُوَ مَنُ کَانَ مَيْتُ فَأَحْيَيْنَهُ " (كياده آوي مرده شقاكه چرجم في اس كوزنده كيا) لين حق تعالى في زندگى كوانى ذات سيم تعلق كيااوراى جكة فرمايا" وَجَعَلُ مَا الَه الله الله الله الله الله عَلَى الله الله السناس "(اورہم نے اس کیلئے ایک روشی پیدا کی جس کے ساتھ وہ لوگوں میں چلنا ہے) نورکو بیدا کرنا جومومنوں کے دل میں روشن ہے وہ بھی اپی ذات ہے متعلق کیا نیز فرمایا'' اَفَمَنُ شَوَحَ اللَّهُ صَدُرَةَ لِكُلِاسُلاَم فَهُوَ علىٰ نُوْدٍ مِنْ رَبُّهِ ''(والمَحْض جسكاسين. حن تعالى نے اسلام كيليے كول ويا ہے يس اي رب سے روشى برہے ) يعنى دلوں كوكھو لئے كى تىبىت بھى اپنى طِرف كى \_اوران كو بندكر نے كوبھى ابنائعل قرارديااور فرمايا" خسَّمَ اللُّهُ عَلَى قُلُوبِهِمُ وَعَلَىٰ سَمُعِهِمُ وَعَلَى ٱبْصَارِهِم غِشَاوَة " (اورم راكادي الله في ان كرداو اوركانو ليراوران كي آكھول يريرده ب ) نيز فرمايا "و لا تُطِعُ مَنُ اَغْفَلْنَا قَلْبُهُ عُنُ ذِكُونًا "(اوراس كى اطاعت نه كرجس كے دل كوہم نے اپنے ذكر سے عافل كر دیا ہے) پس جب دل کاقبض کرنا۔کشاوہ کرنا،کھولنا اورمہر لگاناسب پچھوٹ تعالیٰ کی طرف ہے ہوتا ہے تو یہ محال ہے کہ اس کے علاوہ کسی کور ہنما سمجھا جائے۔ کیونکہ جو پچھے بھی اس کے علاوہ ہے وہ سب علت اور سب کے در بے میں ہی ہے جب کہ کوئی علت اور سب مسبب كى عنايت كے بغير را نہيں و كھاسكا كيونكه جاب را ہزن ہوتا ہے نہ كذر ہنما! نيز خدا تعالى كا فَرَ اللَّهِ مَا لَكُ مُ اللُّهُ حَبَّبَ اللَّهُ مَا الْإِيْمَانَ وَ زَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمُ ''(ليكن

فدتعالی تمہارے لئے ایمان کومجوب بنادیا اوراس کوتمہارے دلوں میں آراستہ کردیا) اس مت میں ایمان کومجوب بنانے اوراس کو دلوں میں آراستہ کرنے کی نسبت بھی اپنی ذات کی ف کی ہاور تقویٰ کا لازم کرنا جو عین معرفت جن ہوہ بھی جن تعالیٰ کی طرف سے بی ہاور جس پر تقویٰ لازم ہوا ہواس کواپنے اوپر لازم کرنے یا اس کو دور کرنے کا اعتیار نہیں ہوتا۔ پس جن تعالیٰ کی تو فی کے بغیر مخلوق اس کی معرفت سے عاجز بی رہے گی۔

حضرت ابواکس نوریؓ کا قول ہے کہ''اللہ تعالیٰ کی معرفت براس کے نضل کے علاوہ کوئی دلیل نہیں ہے ہم علم تو اس لئے حاصل کرتے ہیں تا کہ اس کی عبادت کے آ واب ہمیں معلوم ہوجا کمیں'' .....اور مخلوقات میں سے کسی کواس چیز کی قدرت حاصل نہیں کہ وہ و محمی کوخدا تعالیٰ تک پنیادے ورنداستدلال میں کوئی ابوطالب سے زیادہ تھندنہیں ہوسکتا اور محمد علی کے وجود سے بڑی کوئی دلیل نہیں ہو سکتی لیکن ابوطالب کیلئے نفع بخش ثابت نہ ہو سكى .....اوريدياد ركھوكەاستدلال كا درجەت تعالى سے اعراض كرنے كاب اس لئے كه استدلال نام ہی غیر میں سوچ و بچا کرنے کا ہے جب کہ معرفت کی حقیقت غیراللہ سے اعراض كرنا ب ..... عادت كے مطابق دوسرے تمام مطلوبات كا وجود استدلال سے ہوتا بے لیکن حق تعالی کی معرفت عادت کے برعکس ہے۔ پس جب اس کی معرفت عقل کے ہمیشہ جیرت میں رہنے کا نام ہےاوراس کی عنایت بھی بندہ کے اپنے اختیار میں نہیں ہے تو بندہ کے سب کااس کی معرفت میں کیا دخل ہوسکتا ہاور بندہ کیلئے اس کے فضل سے سواکوئی دلیل نمیں ہوسکتی،ادروہ حق تعالی دلوں کو کھو لنے والا ادرایک چھیا ہواخزانہ ہےاس لئے کہ جو کچھاس کے علاوہ ہےوہ سب محادث ہےاور ایک حادث کا اپنے جیسے حادث تک خود بخو و بہنچ جانا تو جائز ہے لیکن یہ جائز نہیں کہ کوئی حادث اپنے پیدا کرنے والے تک خود بخو د پہنچ جائے ، ورندوہ پیدا کرنے والا اس حادث کے کسب کا متیجہ ہوجائے گا اور جوکوئی کی کے كسب كے تحت آ جائے كسب كرنے والے كاكسب اس يرعالب اور اس كاكسب كيا ہوا

مغلوب ہوتا ہے اور بیت تعالیٰ کے بارے میں جائز نہیں ).....پس کرامت پہلیں کے عقل، سمی فعل کی دلیل ہے فاعل کے وجود کو ثابت کرے بلکہ کرامت بیہ ہے کہ وہ حق تعالیٰ کے نورے اپنے دجود کی نفی کردے ،اس طرح اس پہلے کو (جوفعل کی دلیل سے فاعل کا آثیات کرناہے )محض معرفت قولی حاصل ہوگی کیکن جونور حق ہے اپناوجو ڈنفی کر دے اس کومعرفت حال بعنی اصل معرفت حاصل ہو جائے گی اور جوگرو وعثل کومعرفت کی علت سمجھتا ہے اس ہے دریافت کرو کہ ' مقل دل میں حقیقی معرفت میں ہے کسی چیز کو ثابت کرتی ہے؟ کیونکہ عقل جس چیز کو ثابت کرتی ہے معردنت اللی تو اس کی نفی کا تقاضہ کرتی ہے، یعنی عقل کی دلالت سے جو کھودل میں صورت بیدا ہوتی ہے کہ خداوند تعالی یہ ہے در حقیقت اس کی ذات کے خلاف ہے اور اگر اس کے خلاف کوئی اور صورت دل میں بیدا ہوتو حق تعالی اس صورت کے بھی خلاف ہے پس اس مقام پر عقل کی کیا مجال ہے کہ وہ استدلال کے ذریعہ معرفت حاصل کر سکے اس لئے کے عقل اور دہم دونوں کی جنس ایک ہی ہے اور جس جگہ جنس ثابت موجائے وہاں معرفت منصی موجاتی ہے پس عقل سے استدلال کے ذریعہ اثبات، تشبيه ہو گی اور اس کی نفی تعطیل ہو گی اور عقل کی مجال ان دواصلوں کے علاوہ پھینیں جب كه بيد د ونو ل اصلين فكر دمعرفت عن تا كام بين كيونكه مشتبه أورمعطله مين يهي كوئي بهي موحد نہیں ہوسکتا۔ بس جب عقل اپنی امکانی حد تک پہنچ کر بھی اپنے وہم کے علادہ کچھ حاصل نہیں كرسكتى تو دوستان حتى كے دلوں كوطلب عنابت كے علاده كوئى جارة نہيں \_ چنانچدوه عاجزى كى چوکھٹ پر بغیر کی سبب کے آ رام پذیر ہو گئے بلکہ اپنے آ رام میں بھی ہے آ رام ہو گئے اور ا بے دلوں کیلئے مرہم تلاش کرلیا اورایی راہ کوطلب عنایت کی'' اقسام اورایی قدرت کے درمیان پوشیده کرلیا توحق تعالی کی قدرت اس جگدان کی این قدرت بن گی یعنی انهول نے قدرت حق کے ذرایدراہ معرفت حق کو پالیا اوراس طرح دہ غیبت کی تکلیف سے آسورہ مو کے اور عبت کے باغیج میں جگہ یا کراس میں آرام پذیر ہو گئے اور زاحت وسرور می قرار

حاصل كرليا .... يوں جب عقل نے دلوں كومنزل مرادتك ينها مواد يكھا تواس نے بھي اپنا تصرف شروع کیالیکن وہمعرفت کےحصول سے عاجز رہی ، جب عاجز رہی تو جیران ہوگئی اور جب جیران ہو کی تو معزول ہوگئ اور جب معزول ہوگئ تو اب جن تعالیٰ نے اس کے اندر اطاعت کالباس پہن لیا اور کہا''اے عقل! جب تک تو اپنی خودی میں رہی اینے اسباب و تصرفات کی بنا پر جاب میں رہی اور جب تصرف کے آلات خالی ہو گئے تو باقی صرف تورہ گئے۔ جب صرف تو باتی رہ گئی تو تجھے رسائی حاصل ہو گئے۔ پس دل کے جھے میں حق تعالیٰ کا قرب آیا اور عقل کے جھے میں خدمت واطاعت، باتی رہی معرفت وہ تو خودمعرفت ہے پس الله تعالی نے بندے کوانی تعریف اورمعرفت سے شناسا کیا تا کہ اس کواس کے ذریعہ پیچانیں۔ایس بیچان نہیں جو کس سب اور آلے کے واسطے سے ہو بلکدایس بیچان جس میں خود بندے کا وجود عارضی ہوتا کہ عارف کو اناینیت ادرغرور ہراعتبار سے ایک خیانت نظر آئے یہاں تک کداس کاذ کراس طرح ہوکیاس میں نسیان نہ ہواور معاملہ ایسا ہوکہ اس میں کوتای نه ہو لیعنی اس کی معرفت واقعی اور یقینی ہوصرف زبانی دعو کی نه ہو ...... نیز ایک اور گروہ کا کہنا ہے کہ'' حق تعالیٰ کی معرفت ایک الہامی چیز ہے لیکن ریجی محال ہے اس لئے كمعرفت كي غلط وف كيفي ايك دليل ب جب كدابل الهام كيك تح اورخطا بركوئي دلیل نہیں۔ کیونکہ جب ایک مخص دعوی کرے کہ مجھے البام ہوا ہے کہ خدا تعالی کیلئے مکان ہاور دوسراید دعویٰ کہ مجھے الہام ہوا ہے کہ اس کیلئے مکان نہیں تو لامحالہ ان دومتضاد دعوؤں میں حق تو ایک کی طرف بی ہوگا۔ حالا تک رید دونوں اینے اینے الہام کی بنیاد پر دعویٰ کررہے ہیں چنا نجدان دونوں مرعبوں کے درمیان صدق اور کذب کا فیصلہ کرنے کیلئے ایک دلیل کی ضرورت ہوگی۔اس صورت میں فیصلہ تو ولیل پر ہوگا۔اورالہام کا حکم باطل ہو جائے گا۔ یہ برجمنوں اور الہا می لوگوں کا قول تھا..... میں نے اس دور میں ایک قوم کو دیکھا ہے جواس بارے میں براغلو کرتی ہے اور این طریق کار کی نسبت نیک و پارسابزرگوں کی طرف کرتی

ہے حالاتکہ بیسب لوگ مراہی پر قائم بین اور اس کا قول اہل کفر اور اہل اسلام کے تمام عقلندوں کے خلاف ہے اس لئے کہ الہام کے دس مری ایک بی معاطمے میں دس باہم متضاد اتوال کا دعویٰ کرتے ہیں تو وہ سب باطل ہوتے ہیں اوران میں ہے کوئی بھی حق پر نہیں ہوتا ..... اگر کوئی کہے والا یہ کے کہ جو کھٹر بعت کے خلاف ہو وہ تو الہام ی نہیں ہوتا تو میں کہتا ہوں کہتم اپنے اصل میں خطا کاراورغلطی پر ہوکہ شریعت کواینے الہام پر قیاس كرتے اور كہتے ہوكہ الہام كا ثبات شريعت كى وجهے ہے پس معرفت ايك شركى ، ثبوتى اور ہدایتی ثثی ہوگ۔ نہ کہ الہامی اورمعرفت کے معاملہ میں الہام کا فیصلہ ہرائتبار سے باطل ہے ....ایک اور گروہ کے لوگ کہتے ہیں کہ "معرفت حق سب کیلئے ضروری ہے" کیکن بیمی محال ہے اس لئے کہ ہروہ چیز جس کاعلم بندے کیلئے ضروری ہواس میں تمام عقمندوں کو مشترك مونا جائي جب كهم ديكھتے ہيں كى تقلندون كاإيك كروہ معرفت كا اتكار كرتا اور تشبيبه وتعطيل كوروا سجحتا ہے توبیثابت ہوگیا كەمعرفت ضروری امرنہیں نیز اگرحق تعالیٰ کی معرفت ضروری ہوتی تو اس کے ساتھ مکلّف کرنا درست نہ ہوتا کیونکہ الیی معرفت کا مکلّف قرار دینا جس کاعلم ضروری ہومحال ہے،جیسا کہ بندے کیلئے خوداین معرفت اور آسان و ز مین ، دن ورات اور در دولذت وغیر ہ کی معرفت کہ کوئی علمندائینے آپ کوان چیز ول کے وجود میں شک میں نہیں ڈال سکتا کہان چیزوں کے بارے میں بیقرار ہوجائے اورا گران کو پیچاننا نہجی چاہے تو ایسانہیں کرسکتا کہ ان کونہ پیچانے تاہم صوفیہ کا ایک گروہ جوایئے یقین کی صحت میں نگاہ ڈالتے ہوئے کہتا ہے کہ ہم اس کو ضروری مجھتے ہیں کیونکہ ہم اپنے ول میں کوئی شک دشبہ نہیں یاتے ادر وہ یقین کو ضرورت کا نام دیتے ہیں تو وہ اس معنی میں تو سیج ہیں کیکن عبارت میں وہ خطا کار ہیں کیونکہ ضروری علم میں سیح کی تخصیص درست نہیں اس لئے کہ سب عقمندلوگ کیسال ہوتے ہیں۔ نیزعلم ضروری ایک ایساعلم ہوتا ہے جوول میں کسی مبب اور دلیل کے بغیر پیدا ہوجائے۔ جب کہ خداوند تعالی کے متعلق علم اور اس کی معرفت

کیلئے سبب ہوتا ہے۔البتہ حضرت استادابوعلیؓ دقاق، شیخ بوسبل صعلو کی اور بدر بن ابی سہل ؓ جو کہ غیثا پور کے امام اور سر دار ہیں۔ بیسب حضرات اہلست و جماعت کے اس ایک قول پر متفق ہیں کەمعرفت کی ابتدا استدلال ہے جب کہ انتہا ضرورت اوروہ کہتے ہیں کہ بہشت کے اندر خداوند تعالی کے متعلق ضروری ہوگا تو جب وہاں اس کا ضروری ہوناروا ہےتو یہاں بھی ضروری ہونا روا ہوگا۔ نیزیبال دنیا مین انبیا علیہم السلام اس حال میں کہتن تعالیٰ کا کلام کسی واسطہ کے بغیریا کسی فرشتہ یا وجی کے ذریعہ سے سنتے ہیں تا کہاس کوضروری طور پر بیجان لیں اور ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ جنتی اوگ جنت میں حق تعالی کو ضروری طور یر بیجان لیں گے کیونکہ جنت دار تکلیف نہیں ادر پغیران خدامامون العاقبت اور حق تعالیٰ کی جدائی ہے حفاظت میں ہوتے ہیں اور جوکوئی حق تعالیٰ کوضروری پیچان لیتا ہے اس کو بھی گراہی کا کوئی خوف یا جدائی کا اندیشنہیں رہتا۔ایمان اور معرفت کوخت تعالی کافضل ہی سمجھنا جا ہے کیونکہ بیالک پوشیدہ حقیقت ہے، جب بیا طاہر ہو جائے تو پھرایمان ایک خبر بن جائے گاادر اس کے وجود میں اختیارا ٹھ جائے گا اور شریعت کے اصول مضطرب ہو جائیں گے اور ارتد او کا تھم باطل ہوجائے گااس طرح بلعم باعورابلیس اور برصیعا پر کفر کا تھم لگانا درست نہیں رہے گا۔ کیونکہ اس پرا تفاق ہے کہ بیعارف حق تعالی نے اہلیس کے بارے مِن بميں اطلاع دی ہے کہ اس نے کہا'' فَسِعِزَّ تِکَ لَاغُو يَنَّهُمُ اَجْمَعِيْنَ '' (مجھ آپ کی عزت کی تئم میں اولاد آ دم کو گمراہ کر کے رہوں گا) در حقیقت حق تعالیٰ ہے بات کرنا اور جواب سننامعرفت کا تقاضه کرتا ہےاور عارف جب تک عارف رہتا ہے تن تعالیٰ کی جدائی ہے امن میں رہتا ہے۔اور حق تعالی سے کثنا معرفت کے زوال سے ہی حاصل ہوتا ہے اور علم ضروری زوال یذبرنہیں ہوا کرتا۔ بیہ سئلہ لوگوں کے درمیان بڑا ہی مشکل اور برآفت ہے لہذااس میں الجھنے کی بجائے اتنا جان لینا شرط ہے کہ تن تعالی کے بارے میں بندے **کا** علم اورمعرفت حق تعالیٰ کے از لی فضل اوراس کی رہنمائی کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتے۔ تاہم یہ جائز ہے کہ حق تعالیٰ کی معرفت میں بندوں کا یقین مجھی زیادہ ہواور مجھی کم لیکن اصل معرفت میں کمی یا زیاد تی نہیں ہوتی کیونکہاس کی زیاد تی ادر کمی دونو ں ہی نقصان دہ ہیں اور حق تعالیٰ کی پیچان میں کسی کی تقلید کرنے کی بجائے اس کواس کی صفات کمالیہ کے ذریعہ بیجاننا چاہنے اور یہ چیزحق تعالی کی حسین حفاظت اور اس کی عنایت کے بغیر حاصل نہیں ہوتی ۔تمام دلائل اورتمام عقلیں ای کی ملیت ہیں اور ای کے تصرف میں ہیں وہ چاہے تو اینے افعال میں ہے کسی ایک فعل کودلیل بنا کراس کے ذریعہ بندے کوا بنی طرف رہنمائی کر دے تاکہ وہ اس فعل کے ذریعہ اس تک پہنچنے سے محروم رہے۔ جس طرح کہ حضرت عیسلی علیہ السلام ایک قوم کیلئے تو معرفت حق کی دلیل بن گئے لیکن دوسری قوم کیلئے معرفت سے حجاب کا سبب بن گئے یہاں تک کہا یک گروہ نے تو آپ کوحق تعالیٰ کا بندہ کہالیکن دوسرے گروہ نے کہا کہ آپ حق تعالیٰ کے بیٹے ہیں،ای طرح بت،سورج اور جا ندایک گروہ کیلئے حق کی دلیل بن گئے لیکن دوسرے گروہ کیلئے حق ہے محروم رہنے کا ذریعہ بن گئے۔لہذااگر دلائل معرفت حق کی علت ہوتے تو ہونا یہ جائے تھا کہ ہراستدلال کرنے والا عارف ہوتا اور پیکلا مکابرہ ہے ۔۔۔۔۔ پس اللہ تعالیٰ سمسی ایک کواپنی معرفت کیلئے چن لیتے ہیں اور پھر تمام چیزوں کواس کیلئے دلیل ورہبر بنا دیتے ہیں تا کدان کے ذریعہ ہے وہ حق تعالیٰ تک رسائی حاصل کرے اور حق تعالیٰ کو جان لے ..... پس دلیل اس کیلئے سبب ہوتی ہے علت نہیں ہوتی اور کوئی سبب کسی دوسرے سبب سے زیادہ اولی نہیں ہوتا کہ وہ سبب کے حق میں ووہرے سبب سے زیادہ مفید ہو ..... مجھے اپنی زندگی کی قتم ہے کہ معرفت میں عارف کیلئے سبب كا ثابت كرناز نار موتا ب اورغيرت كي طرف التفات كرناشرك ب اورجس كوالله تعالى گمراہ کر دیں اس کیلئے کوئی ہدایت دینے والانہیں۔ جب لوح محفوظ میں بلکہ حق تعالیٰ کے علم وارادہ میں کسی کے حصے میں شقاوت ہوتو دلیل استدلال اس کیلئے کس طرح ہادی بن سکتے ہیں کیونکہ جو شخص قبر خداوندی میں منتغرق اور سر گرداں ہے حق تعالیٰ کے علاوہ کون ہے جو

اس کاگریان پکڑکر اسے وہاں سے نکال لے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام جب غار سے
باہرتشریف لائے و دن کا وقت تھالیکن آپ نے پھی ندو یکھا حالا نکہ دن کے وقت ہیں
دلائل زیادہ اور کابئب قدرت واضح ہوتے ہیں لیکن جب رات ہوئی تو آپ نے ''رائی کو
کہا'' (ستارہ دیکھا) اگر دلیل آپ کیلے معرفت تن کی علت ہوتی تو یہ دن کو حاصل ہوتی
کیونکہ دن کے وقت دلائل زیادہ واضح اور کابئب قدرت زیادہ روش ہوتے ہیں۔ پس تن
تعالیٰ جب چاہج ہیں اور جس ذریعہ سے چاہتے ہیں بندے کو اپنی طرف راہ دکھا دیے ہیں
اورائی معرفت کا دروازہ اس کیلئے یہاں تک کھول دیتے ہیں کہوہ میں معرفت میں اس درجہ
تک بینی جاتا ہے کہ میں معرفت بھی اس کو غیر نظر آتی ہے اور معرفت تن اس کی اپنی صفت
بین جاتی ہے اور معرفت تن کے ذریعہ تمام چیز وال سے تجاب ہیں ہوکراس مقام تک بینی جاتا
ہے کہ اس کی معرفت اس کا دوئی ہو جاتی ہے ۔ معرت ذوالنون معرف کہتے ہیں کہ ''
ایاک اُن کا تکون بالمعرف مدعیا '' (اپ آپ و بیکا کہ ہیں تو معرفت کے معیوں
میں سے نہ ہو جائے ) شعر

یسد عسی السعساد فون معموفت آفسر بسالسجه لی ذالک معرفتی عارف لوگ تو اس کی معرفت کا دعوی کرتے ہیں لیکن میری معرفت میں ہے کہ میں اپنی جہالت کا قرار کرتا ہوں۔

غرضیکہ تیرے لئے ضروری ہے کہ تو معرفت کا دعویٰ نہ کرے کیونکہ اس میں ہلاکت ہے ہاں اس کے معنی سے تعلق بیدا کرنا کہ مجھے نجات حاصل ہو۔ پس جوکوئی حق تعالیٰ کے کشف اور جلال سے مشرف ہوجائے بیاس کیلئے آز ماکش بن جاتی ہواں کی مقات امتحان گاہ بن جاتی ہیں اور جوآ دمی حق تعالیٰ کا ہور ہے اور حق تعالیٰ اس کے ہو جا کمیں پھرکوئی چیز ایم نہیں رہتی کہ جس کی طرف اس کی نسبت درست ہو۔۔۔۔۔اور معرفت کی حقیقت خدا تعالیٰ کی ملکیت کو جانا ہے جب کوئی آدمی تمام جہان میں اس کا تصرف جان

کے اس موتلوق کے ساتھ کیاتعلق رہ جاتا ہے کہ اپنے یا محلوق کی وجہ سے وہ تجاب ہیں رہے کیونکہ جاب تو جہالت میں سے ہے جب جہالت فانی ہوجائے تو تجاب لاشی ہوجا تا ہے اور دنیا بھی اس کیلئے بمزلد آخرت کے ہوجاتی ہے۔

فصل

# مشائخ کے رموز

معرفت البي كمتعلق مشائخ رحمهم الله كرموز بهت زياده بين مس انشاء الله ان میں سے بعض اقوال، حصول فائدہ کی غرض سے بیان کرتا ہوں .....حضرت عبدالله بن مبارك كت بن كـ المصعرفة أن لاتسعجب من شي " (معرفت بيب كركي چز ے تو تعجب میں مبتلانہ ہو)اس لئے كہ تعجب اس فعل ہے ہونا جاہئے جوكون اپني طاقت ہے اس میں اضافہ کر لے۔ لیکن جب حق تعالیٰ ہی ہر کمال پر قادر ہیں تو عارف کیلئے اس کے افعال يرتعجب كرنا محال بوتا باورا كرتعجب كي صورت بيدا بهي بوتو وبال بوني حاسي كمثل نعالیٰ نے ایک مٹھی خاک کواس مقام پر پہنچا دیا کہ وہ اس کی فر ما نبروار بن گی اورخون کے دو قطروں کواس درجہ تک بہنچادیا کہ وہ اس کی دوئی اور معرفت کی بات کرتا اور اس کے دیدار کی خواہش ادراس کے قرب کا ارادہ کرتا ہے .....ادر حضرت ذوالنون مصری ٌ فریاتے ہیں کہ ''معرفت کی حقیقت ہے ہے کہ حق تعالی لطیف انوار کے ساتھ ولوں پر اپنا جلوہ طلوع فرمائیں' مین کھی تعالی جب تک بندے کے دل واسے نورے آراستہ نہ کرویں اس وقت تک اس کا ول تمام برائیوں ہے رہائی نہیں یا سکتا، چنانچہ جب بندہ کے دل میں ونیا کی موجودات اور مخلوقات کاوزن ایک رائی کے دانے کے برابر بھی موجود ہوتو ظاہری اور باطنی امرار کامشاہدہ اس برغلبہ ہیں کرتا اور جب تمام موجودات کا اس کے دل برکوئی وزن ندر ہے تواس کاد کھنامشاہدہ کی صورت اختیار کرلیتا ہے ....حضرت شکی کہتے ہیں کہ''المسمعه فق

دوام الحيرة ''(معرفت بميشك جرانى ب)ادر جرانى دوطرح كى بوتى بايك وجود کے اندر اور دوسری اس کی کیفیت کے اندر .....جن تعالیٰ کے وجود میں جیرانگی کفروشرک ہے لیکن اس کی کیفیت میں حیرانی معرفت ہےا*س لئے کہ عارف کواس کے وجود میں مجھی شک* نہیں ہوتااوراس کی کیفیت کو بمجھنے میں عقل کی کوئی مجال نہیں ۔لہذااب یہی چیز باقی رہ گئی کہ حق تعالیٰ کے وجود کے بارے میں یقین ہواوراس کی کیفیت کے بارے میں حیرانی ہو۔ اس طرح کی وہ بات ہے جوا کی عارف نے کہی ہے کہ 'یا دلیل المتحرین زونی تحیراً " (اے متحیروں کے رہنما! میری حیرانی میں اضافہ کر ) پہلے تو اس کے وجود کی معرفت اور اوصاف کے کمال کو ثابت کیا اور یہ جان لیا کہ حق تعالیٰ ہی کا کتات کامقصود اور لوگوں کی دعاؤں کو قبول کرنے والا ہے اور متحیروں کواس کے کیفیت کے سواکسی چیز میں تحیر نہیں اور پھر حیرت کی زیادتی کی دُعاما تکی اور پیرجان لیا که اس مطلوب کوحاصل کرنے میں عقل کو حیرت و سر گردانی کے سواکسی چیز کی شرکت اور وقعت حاصل نہیں ہے اور یہ بات بڑی لطیف ہے .... نیز میاحمال بھی موجود ہے کہ تن تعالیٰ کے وجود کی معرفت خوداینی ذات کے بارے مں حیرانی کا تقاضہ کرے کیونکہ بندہ جب حق تعالی کو پہچان لیتا ہے توایے پورے وجووکواس کے اقتدار کے جال میں دیکھتا ہے جب بندہ کا وجود بھی اس کے سبب سے ہے اور عدم بھی اس کے حکم سے ہاور بندہ کا حرکت کرنا اور ساکن ہونا بھی ای کی قدرت سے ہے تو بندہ متحير ہوجاتا ہے کہ جب ميرے پورے وجود ونظام كاقيام اس كے ساتھ ہے تو ميں خود كيا مول اورميرى حقيقت كياب؟ اى معنى من يغير عظية نفر ماياب كـ " مَنْ عَرَفَ نفسه فَقَد عَسرَفَ رَبَّه ' ' (جمن نے ایے آپ کو پیچان لیا) یعنی جوکوئی ایے آپ کوفا کے ساتھ پیچان لیتا ہے وہ اینے رب کو بقا کے ساتھ پیچان لیتا ہے اور فنا سے عقل اور صفت باطل ہوجاتی ہاور جب کسی چیز کی ذات عقل میں نہ آتی ہوتو اس کی معرفت جیرانی کے بغیر ممکن نبين موتى .....اورحضرت بايزيد ترمات بيل كـ "أن تنصوف أنَّ حوكات الحلق و

مكنا تهم بالله "(معرفت بيب كرة جان لي كر تخلوق كي حركات اوران كاسكون سب حق تعالیٰ کی وجہ ہے ہے) اور اس کی اجازت کے بغیر کسی کواس کی ملک میں تصرف کرنے کا اختیار نہیں ، کوئی ذات اس کی وجہ ہے ذات ہےاور اثر اس کی بدولت اثر ،صفت اس کی وجہ ہے صفت ہتحرک ای کے حکم ہے متحرک اور ساکن ای کی مرضی ہے ساکن ہے کہ اگر اللہ تعالی کسی جسم میں طاقت بیدا نہ کریں اور اس کے ول میں ارادہ نہ رکھیں تو ہندہ کوئی فعل بھی نہیں کرسکتا۔ اور بندے کا نعل چربھی مجازی ہے اور نعل حقیقی خدا تعالی کیلئے ہی ہے اور حضرت جمر بن واسلُ عارف كي صفت بيس كنتي بين كهُ `مَنُّ عَرُّفُ اللَّهُ قِل كلامُه و دامَ تحيره " (جس نے حق تعالی کو پیچان لیااس کی کلام کم اور جیرت دائمی ہوگئی )اس لئے کہ کلام تو اس کے بارے میں کی جاتی ہے جو عبارت کے تحت بیان کیا جا سکتا ہواور اصوالا عبارت كيلئے ايك حد بھى ہوتى ہے چنانچہ جب معبر (عبارت سے مقصود ) محد دونہ ہو كداس یرعباوت کی بنیاد رکھی جائے اور عبارت کیلئے ایک متعین حد ہوتو اس غیرمحدود معبر کوعبارت· کے ذریعہ کیسے بیان کیا جاسکتا ہے؟ اور جب مقصود عبارت سے واضح نہ کیا جا سکے اور بندے کواس میں کوئی چارہ نہ ہوتو دائمی جیرت کے سوا کیا کیا جا سکتا ہے.....حضرت شبکی کہتے ہیں كة العدوعن المعرفة "معرفت كي حققت بيرك بنده اس كي معرفت عاجز رہے)جس چیز کے بارے میں بندہ اپنی عاجزی کے علاوہ کچھے ذکر سکے اس کے ادراک کے متعلق زیادہ دعویٰ نہیں کرنا جاہئے اس لئے کہ عاجزی اس کیلئے جتبو ہوتی ہےاور طالب جب تک اپیخ اوصاف اور اسباب کے اندر قائم رہتا ہے اس پر بجز کا اطلاق درست نہیں ہوتا اور جب ان اسباب واوصاف ہے گزر جاتا ہے اس پر فنا طاری ہو جاتی ہے نہ کہ عاجزي .....اور مدعيول كاايك كروه ' باوجود يكهان كي آ دميت كي صفات نابت بين احكام شربیت کی تکلیف کا خطاب ان برورست باورحل تعالیٰ کی صحبت بھی ان برقائم بے " کہتا ہے کہ معرفت بحز کا نام ہے اور ہم عاجز ہیں اور تمام چیز وں سے باز آ بچکے ہیں ....لیکن یہ

بھی گمراہی اور نقصان ہے کیونکہ میں کہتا ہوں کہتم کس چیز کی طلب سے عاجز آ چیکے ہو؟ جب کہ عجز کی دوعلامتیں ہیں اوران میں سے کوئی علامت بھی تمہارے اندرنہیں یائی جاتی ۔ ایک علامت طلب کے اسباب کا فنا ہو جانا اور دوسری علامت بھی البی کاظہور ہے جس جگہ اسباب كافنا ہو وہاں عبارت لاشي ہو جاتی ہے اور اگر اپنے عجز كوعبارت ميں بيان كريں تو بھی بھر کالفظ بھر کے بغیر عبارت میں بیان نہیں کیا جاسکیا .....اور جہاں جگی ربانی کاظہور ہو وہاں علامتیں ختم ہو جاتی ہیں اورتمیز کی کوئی صورت باتی نہیں رہتی حتی کہ عاجز وہاں ریجھی نہیں جان سکنا کہ وہ عاجز ہے یا جس چیز کواس کے ساتھ منسوب کیا جا رہا ہے اس کو بجز کہتے ہیں ....اس لئے کہ بجرحق تعالیٰ کاغیر ہےاور غیر کی معرفت کا ثبات معرفت حی نہیں ہوتا۔ اور جب تک دل میں غیر حق کیلئے بھی گنجائش ہے یاعارف کیلئے غیر حق کو بیان کرنے کی قوت ہے معرفت درست نہیں ہو سکتی اور جب تک عارف غیرحت سے کنارہ کش نہیں ہو جاتا اس وقت تك وه عارف نبيس موسكتا ..... اورحضرت الوحفص صدادٌ قرمات مين كه "مَل عدوفتُ اللُّهُ مَادَخَلَ فِي قَلْبِي حَق ولا باطِل ''(مِن نے جبِسےاللہ تعالیٰ کوپیجاناہے میرے دل میں ندح کا خیال گزرا ہے نہ باطل کا اس لئے کہ جب لوگوں کوکوئی کام یا خواہش در پیش ہوتی ہےتو وہ دل کی طرف رجوع کرتے ہیں اور دل اس کونفس کے حوالہ کر دیتا ہے جو کہ باطل کامکل ہےاورا گران کاعزم پختہ ہوتو وہ دل کی طرف لوٹ آتے ہیں اور دل ان کو روح کی طرف رہنمائی کردیتا ہے جوحق اور حقیقت کا سرچشمہ ہے اور جب دل میں غیرحق کا تصورموجود ہوتو عارف کیلئے اس کی طرف رجوع کرنا معیوب محسوں ہوتا ہے۔ پس دوسرے تمام اوگ تو معرفت کی دلیل بھی دل سے طلب کرتے ہیں اور کام وخواہشات کی طلب بھی دل ہے ہی کرتے ہیںلیکن جن اہل اللہ کی کوئی ذاتی خواہش ہی نہیں ہوتی وہ دل کی طرف رجوع نہیں کیا کرتے۔ انہیں حق تعالیٰ کے سوا آ رام ہی نہیں ملتا کہ دوحق کو دل سے طلب کریں جب انہیں کسی ہر ہان کی ضرورت ہوتی ہے تو وہ حق تعالیٰ کی طرف رجوع کرتے ہیں

نه که دل کی طرف پس جس بندے کا رجوع دل کی طرف ہوا در جس بندے کا رجوع حق تعالیٰ کی طرف ہوان دونوں میں بڑاواضح فرق ہے .....اور حضرت ابو بکرواسطیؒ کہتے ہیں کہ ''جس آ دمی نے حق تعالیٰ کو پہچان لیاوہ ہر چیز سے منقطع ہو گیا بلکہ دہ گونگا اور تمام چیزوں سے کنارہ کش ہوگیا.....

اور نی کریم علی که کارشاو به که او اصلی شاء علیک "(تیری حموثا کرنا میرےبس کی بات نہیں ) یعنی جوآ ومی خدا کو بہچان لیتا ہے وہ تمام چیزوں سے کنارہ کش ہوجا تا ہے بلکہ تمام عبارتوں ہے گنگ اور تمام اوصاف سے خود فنا ہوجا تا ہے جبیہا کہ پغیر الله کا کہ جب تک آپ مقام غیبت میں تھے تمام عرب میں زیادہ فصح تھے کہ آپ نے خود فرمايا ہے كە انسا افىصىح المعرب والعجم "( لى عرب وتجم لى سب سے زياده فصاحت والا ہوں)لیکن جب آپ کوغیبت ہے حضور حق میں لے جایا گیا تو آپ کہ اٹھے کہ میری زبان کیلئے تیری حمد وثنا کے کمال کا احاطہ کرناممکن نہیں، میں کیا کہوں کہ اپنے قال ے بے قال اور اپنے حال ہے بے حال ہو گیا ہوں ، تو دہی ہے جوخوو ہے میری گفتار تویا مجھ ہے ہوگی یا تجھ ہے اگر اپنی ذات کی وجہ ہے کچھ کہوں تو اپنی گفتار کی بدولت مجوب ہو جاؤں گا اور اگر تیری ذات کی وجہ سے کہوں تو اپنے کسب کی بدولت تیرے قرب کی تحقیق میں معیوب موں گا۔ اس لئے میں بچھ بھی نہیں کہتا" نوحی تعالی کی طرف سے ارشاد ہوا کہ ار حمد عَلِيْكَةُ الرَّمْ كَوْنِيسَ كَتِيْهُ وَهُرْبُم كَتِيْ بِيلِ كُهُ لَيْعَمُوكَ إِذَا مَسَكَتَ عَنُ ثَنِانَى فالكل مِنْكَ شائِي "(جھے تیری زندگی کی قتم اجب تم اینے آپ کومیری حدوثنا کرنے والول من سے نہ جانو گے تو میں جہان کے تمام اجزاء کو تیرانا ئب کر دیتا ہوں تا کہ وہ سب میری ثنا کریں اور پھر تیرے حوالہ کر دیں تو یوں تمام کا نئات کی ثنا وراصل آپ کی طرف ہے ہی میری ثناہوگی

#### دوسرا كشف حجاب

### توحيدكابيان

خداوندتعالی فرماتے ہیں کہ'وَ إِلَهُ تُحْهُ إِلَهُ' وَاحِد'''(اورتمهارامعبودایک ى بى ) اور نيز فرمايا كـ ' فَحُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَد ' ' (تم كهدوكدوه الله اكيلاب) نيز ق تعالى نِے فرمایاہے کہ'لاَ تَتَخِذُو اِللَّهُین اثْنَیْن اِنَّمَا هُوَ اِللهٰ وَاحِد ''(تم دومعبودتہ مِناوَ بینک وہ معبود برحق اکیلا ہی ہے).....اور پیغمبر علیقے نے بیان فرمایا ہے کہ''تم سے پہلے ا یک فخص گزرا ہے جس نے عقیدہ تو حید کو درست کرنے کے علاوہ کوئی نیک عمل نہیں کیا تھا، جب اس کی موت کا وقت قریب آیا تو اس نے اپنے گھر دالوں سے کہا کہ جب میں مر ٔ جاؤل تو مجھے جلا دینا اور میری را کھ کو باریک کر لیتا ،اور پھر جس دن تیز ہوا چلے میری نصف را کھ کودر یا میں اور نصف کو بیابان میں اُڑادینا۔ انہوں نے ایساس کیا۔ اللہ تعالیٰ نے ہوااور یانی کو حکم دیا کہ جو بچھتمہارے اندر بھیلایا گیاہاس کی حفاظت کرنا اور ایے جمع کرر کھنا ہوا اور یانی قیامت تک اسے سنجا لے رکھیں گے۔ بھرحق تعالی اس کو قیامت کے دن پیدا کریں گے ادر کہیں گے کہ تجھے کس خیال نے اپنے آپ کواس طرح جلوانے پر آ مادہ کیا تھا۔ وہ عرض کرے گابار خدایا میں بڑا سخت گنبگارتھا اور مجھے تیری بارگاہ سے شرم آتی تھی حق تعالیٰ 'صرف تو حید کے عقیدے کی بنایراس کی بخشش فر مادیں گے''

توحیدی حقیقت بیہ ہے کہ کسی چیز کے اکیلا ہونے کا حکم لگایا جائے اور اس کے اکیلا ہونے کا حکم لگایا جائے اور اس کے اکیلا ہونے کا حتی علم حاصل ہو۔ چونکہ اللہ تعالیٰ اکیلا ہے کہ اس کی ذات وصفات میں اس کا کوئی ٹانی نہیں اور اس کے افعال میں کوئی اس کے برابراور شریک نہیں اور موحدوں نے اس کوائی طرح جاتا ہے لہذا موحدوں کے اس کوائی طرح اکیلا جانے کوتو حید کہتے ہیں ۔۔۔۔۔اور توحید کی تین تشمیس ہیں ۔۔۔۔۔ اول حق تعالیٰ کی تو حید حق تعالیٰ کیلئے اور بیری تعالیٰ کا اپنی

کمائی کے بارے میں علم ہے .... دوم حق تعالی کی تو حید محلوق کیلئے میرحق تعالی کا اپنے بندول کوتو حید کا تھم اور بندول کے دل میں تو حید کا جذبہ پیدا کرنا ہے .... سوم محلوق کاحق تعالیٰ کی تو حید کو مانتا اور پیرخداوند تعالیٰ کی تو حید کے بارے میں ان کاعلم ہے.... کہیں بندہ جب حق تعالی کاعارف ہوجا تا ہے تواس کی وحدانیت براس طرح کا عقیدہ رکھتا ہے کہ ' حق تعالی اکیلا ہے جو وصل اور فصل کو تبول نہیں کرتا ( یعنی نہ کوئی اس کے ساتھ متصل و پیوست ہو سکتا ہے اور نہاس ہے کوئی گلڑا جدا ہوسکتا ہے ) اس کی ذات میں دوئی جا ئزنہیں۔اس کی یکنائی عددی نہیں کہ دوسرے عدد کے اثبات سے وہ دوہوجا کمیں اوراس کی وحدا نبیت عددی ہو جائے لیتنی وہ ان دو کا عدد واحد ہو .....اور وہ محد و دنہیں کہ اس کیلئے جہات کا تعین کیا جا سكے ....اس كيلے مكان نہيں اور نہ وہ مكان كے اندر ہے كه مكان كے اثبات كى ضرورت ہو۔ کیونکہ اگر وہ مکان کے اندر متمکن ہوتا تو مکان کیلئے بھی تو ایک مکان ہوتا اس صورت میں فعل وفاعل اور قدیم وحادث کا تھم باطل ہو جا تا .....وہ عرض بھی نہیں کہ کسی جو ہر کامخیاج ہواوراس میں حال ہوکرایے محل میں باقی رہےوہ جو ہربھی نہیں کہاس کا وجود اینے جیسے ۔ جواہر کے بغیر درست نہ ہو۔ وہ طبعی نہیں کہ حرکت وسکون کا مبد اقرار یائے وہ روحی بھی نہیں کنیستی ( فنا ) کامختاج ہووہ جسمی بھی نہیں کہائی کے ساتھ اجزا لیے ہوئے ہوں۔ وہ چیزوں میں قوت اور حال بھی نہیں کہ ان چیز وں کی جنس ہے ہو .... وہ کسی چیز کے ساتھ پیوند نہیں کہ اس چیز کواس کانجو کہا جاسکے ..... وہ تمام فقائص سے بری اور تمام عیوب سے باک بلکہ تمام عیوب سے بہت بلند ہے کوئی اس کا مثل نہیں کہ وہ اپنی مثل کے ساتھ مل کر دو وجود ہو جائیں ....اس کا کوئی فرزندنہیں کہاس کی نسل اپنے اصل کا نقاضہ کرے۔اس کی ذات و صفات يرتغيرروانبين كدكى چيز ساس كاوجودمتغيره جائي اورمنغير كيحكم من تغير كاطرح ہو جائے۔ وہ ان تمام صفات کمالیہ سے موصوف ہے جومومن اور موحد بوری بصیرت کے ساتھ اس کیلے ٹابت کرتے ہیں کہ اس نے خود اینے آپ کوان صفات سے موصوف کیا

ہے۔ وہ ان صفات سے بری ہے جو محدو بے دین لوگ اپنی خواہشات کے ساتھ اس کیلئے ، بیان کرتے ہیں کونکداس نے اپنے آپ کوان کے ساتھ موصوف نہیں کیا ہے .... وہ ہمیشہ سے زندہ اور سب کچھ جاننے والا ہے ..... وہ بڑا مہر بان اور نہایت رحم کرنے والا ہے وہ ارادہ کرنے والا اور ہرشے برقادر ہے۔وہ سب کھ سنے والا اور ہر چیز کود کھنے والا ہے وہ كلام كرنے والا اور جميشه كيليئ باقى رہنے والا بـ....اس كاعلم اس كے اندر حال نبيس اور اس کی قدرت اس کے اندر منجمہ نہیں .....اس کا دیکھنا اور سنتا اس کے اندر متجد د (ہر بارنیا پیدا ہوتا) نہیں اور اس کا کلام اس میں ایسانہیں کہ اس کے اجز اء ہو کیس اور وہ نوپیدا شدہ ہو ..... وہ ہمیشہ سے اپنی صفات کے ساتھ قدیم ہے کا ئنات کی معلومات اس کے علم سے باہر نہیں .....اورموجودات کیلئےاس کےارادے کے بغیر جار ہبیں .....وه وه کرتا ہے جو جا ہتا ہاوروہ جوچاہتا ہےاسے جانتا ہے .... محلوق کا اس پرکوئی زورنہیں۔اس کےاحکام سب حق بیں کہ اس کے دوستوں کوسوائے تسلیم جارہ نہیں، اس کا فیصلہ اٹل ہے کہ اس کے دوستوں کواس برعمل کئے بغیر مجال نہیں ..... خیر اور شر کا مقدر کرنے والا اس کے سوا کوئی نہیں۔اس کے علاوہ کوئی امیداور خوف کے لائق نہیں ..... نفع کا پیدا کرنے اور نقصان کا فیصله کرنے والا اس کے سواکوئی نہیں ....اس کا ہر تھم تھمت برمنی فیے اور اس کا پورا ہوتا ضروری ہے۔کسی کوبھی اس کے اصل کی خوشبونہیں ملی اوراس تک رسائی کی کوئی سبیل نہیں اس كاديدار بهشتيوں كيليح جائز ہےاس كيليج نہ كوئى تشبيه ہےنہ جہت ..... تقابل اور مواجبہ اس کی ذات برمتصور نبیں اور دنیا میں اس کے دوستوں کیلئے اس کا مشاہدہ جائز ہے اور اس کا ا نکارشر طنبیں ..... جو تخص اس کواس طرح جانتا ہے وہ طحدا در بے دین لوگوں بیس ہے نہیں اور جواس کواس کےخلاف جانتا ہے اس کا کوئی دین اور ایمان نہیں .....اس معاملے میں اصولی اوروصول طور برکلام بہت ہے گئن میں نے طوالت کے خوف سے ای پراختھار کیا ہے۔ میں نے جو کہ کی بن عثان جوری موں اس نصل کے آغاز میں کہد دیا تھا کہ تو حید

کسی چیز پر وحدانیت کا حکم لگانے کو کہتے ہیں اور بیچکم علم کے بغیر نہیں لگایا جاسکتا۔ پس اہل سنت بھی حق تعالی کی مکتائی کا تھم کرتے ہیں۔اس لئے کہ انہوں نے لطیف کار مگری اور عجيب افعال کو ديکھا ہے اور ان بے شار لطا ئف وعجائب ميں غور کيا ہے اور ان کا خود بخو د موجود ہوتا محال جاتا ہے اور انہوں نے ہر چیز میں حادث ہونے کی علامات یائی ہیں لامحالہ ان کیلئے کوئی فاعل ہونا جاہے جو ان کوعدم سے وجد میں لے آئے۔ یعنی جہان کوزمین و آ سان آ فمآب و ماہتاب ، خشکی وتری اور پہاڑ وصحرا کے ساتھداوران صورتوں اور شکلوں کو حرکت وسکون علم وگویائی اورموٹ وحیات کے ساتھ پیدا کرے۔پس ان تمام چیزوں کا صانع کے بغیر جارہ نہیں اور پھر نہ چیزیں دویا تمن کار گروں سے بھی مستقنی ہوں اورایک ہی کامل جی۔ قائم قادر۔ مختاراور دوسرے شرکاء کی شرکت ہے بے نیاز صافع ان کو بیدا کرنے والا ہو .....اور جب کسی ایک فعل کیلئے ایک فاعل کے بغیر حارہ کوئی نہیں کیونکہ اگر ایک ہی فعل کیلئے دو فاعل ہوں تو ان میں ہے ہر ایک کیلئے دوسرے کامخیاج ہونا ضروری ہے۔ تولا محالہ بغیر کسی شک وریب کے بقینی علم کے ساتھ یہی ہونا جانے کہ فاعل ایک ہی ہو ..... اس معالمے میں مثنو یوں ( دوخدا ماننے والوں ) نے نور اور ظلمت کو ثابت کر کے ۔ آتش پرستوں نے یز دان واہرمن ( خالق خیر اورخلق شر ) کو ثابت کر کے طبیعی فلاسفہ نے طبیعت اور قوت کو ثابت کر کے فلکیوں نے سات ستاروں کو ثابت کر کے اور معتزلہ نے بہت سے غالق اورصانع ثابت کر کے جارے ساتھ اختلاف کیا ہے۔ میں نے ایک چھوٹی سی دلیل کے ذریعہ ان سب کورد کر دیا ہے بیہ کتاب ان کے باطل دعوؤں کی تر دید کی گنجائش اینے اندر نہیں یاتی۔البتداس علم کے طالب کو پیمسئلہ میری دوسری تصنیف میں تلاش کرنا جا ہے جو میں نے ای موضوع پر کھی ہے اور اس کا تام السوع اینة بعجہ قوق اللّٰه "رکھاہے یا پھر متقدين الل اصول رحمهم الله كي تصنيا فات كي طرف رجوع كرنا جائة \_

اب میں انشاء اللہ تو حید کے بارے میں مشائخ کے بیان کردہ رموز کی طرف

رجوع كرتابول\_....والا مربيده

فصل

حضرت جنید کے بارے میں روایت ہے کہ انہوں نے فر مایا ''التو حید افواد القدم عن الحدثِ "(قديم كوحادث عيجداكر في كانام توحيد عني يركزوقد يم کوحوادث کااورحوادث کوقد مم کامل نہ جانے اور سیمی جان لے کہت تعالی قدیم ہے اور تو حادث اور تیری جنس سے کوئی چیز اس کے ساتھ پیوست نہیں ہوسکتی اور اس کی صفات سے کوئی چیز تیرے اندران نہیں سکتی کوئکہ قدیم کیلئے حادث کے ساتھ کوئی مجانست نہیں ہوتی اس لئے کہ قدیم تو حادث چیزوں کے وجود سے پہلے موجود ہوتا ہے۔ جب حوادث کے . وجودے سیلے بھی قدیم تھااوران حوادث کافتاح نہ تھا توان حوادث کے پیدا ہونے کے بعد بھی وہ ان کامختاج نہ ہوگا۔ بیان لوگوں کا اختلاف ہے جوروح کوقدیم کہتے ہیں اور ان کا تذكره كزر چكا ہے۔ جب كوئى محض قديم كو حادث ميں اترنے يا حلول كرنے والا كہديا حادث کو قدیم کے ساتھ متعلق مانے تو پھر حق تعالیٰ کے قدیم ہونے اور دنیا کے حادث ہونے کی کوئی دلیل باقی نہیں رہے گی۔اور بیند بہب دہریوں کا ہے۔ہم اس طرح کے برے عقائدے خداکی پناہ مانگتے ہیں خلاصہ کلام بیرکہ حادث چیزوں کی تمام حرکات حق تعالیٰ کی تو حید کے دلائل ہیں اور خداوندعز وجل کی قدرت پر گواہ اور اس کے قدیم ہونے کا شموت ہیں۔ کیکن انسان اس سے بڑا عافل ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ماسویٰ کو حیاہتا ہے اور حق تعالی کی یاد کے بغیر آ رام کا متلاثی ہے حالائکہ جب تیرے نیست اور مست کرنے میں اس کا کوئی شریک نہیں تو یہ بھی محال ہے کہ تیری تربیت میں اس کا کوئی شریک ہو سکے ..... حفزت حسين بن منصور كميتم بي كـ "اول قدم في التوحيد فناء التفريد" (توحيد میں پہلا قدم تفرید کا فناہے) اس لئے کہ تفرید کے معنی بیہ ہیں کہ کسی کوعیوب وآ فات ہے

جدا کرنے کا حکم لگایا جائے اور تو حید کسی چیز پر دحدانیت کا حکم لگانے کو کہتے ہیں۔ پس تفرید میں غیر کا ثابت کرنا بھی لازم آتا ہے کہ اس کے بغیر ان صفات کو بیان نہیں کیا جا سکتا اور وحدانیت کے ساتھ غیر کا ثبات درست نہیں اور حق تعالیٰ کے علا دو کسی کو بھی اس صفت کے ساتھ نەموصوف كيا جاسكتا ہے نہ جانا جاسكتا ہے۔ پس تفریدا یک مشترک لفظ ہے جوممکن اور واجب دونوں پر بولا جاسکتا ہے جب کہ تو حید شرکت کی نفی کرنے والا لفظ ہے۔ پس تو حید کا يبلا قدم بى شريك كى ففى كرنا اوررائے ہے اپنے مزاج كو دفع كرنا ہے كيونك رائے ميں مزاج کائمل دخل ایے ہی ہے جیسے چراغ کے ذریعیرائے کوتلاش کرنا ہوتا ہے.....حضرت حفريٌ فرمات بي كـ "اصولنافي التوحيد حمسة اشيا رفع الحدث و اثبات القدم و هجرالامكان و مفارقة الاحوان ونسيان ما علم وجهلَ "(توحير میں ہمارے یانج اصول ہیں۔ حق تعالی سے حادث ہونے کی تفی کرنا ..... قدیم ہونا ثابت كرنا .....ا ين لئة وطنول كالحجور وينار بعائيول سے جداجو جأنا ..... اورمعلوم ونامعلوم كو بھول جانا ) رفع حدث کے معنی میہ ہیں کہ تو حید کی مکارنت سے محد ثات کی تفی کی جائے اور حق تعالی کی ذات ہے حادث ہونے کو محال مجما جائے اور اثبات قدم سے مراد خدا تعالی کے ہمیشہ ہے ہونے کا اعتقاد رکھنا ہے جس کی تشریح اس ہے بل حفزت جنیڈ کے قول میں میں بیان کر چکا ہوں اور ہجراوطان ہے مراد ،نفس کی پسندیدہ چیز وں ، دل کی راحتوں اور طبیعت کی قرار گاہوں کوچھوڑ دینا اور راہ حق کا ارادہ کرنے والے کا دنیا کی رسومات، بلند مقامات بہتر حالات اور بڑی عزتوں ہے کنارہ کش ہوجاتا ہے ..... اور مفارقت اخوان کے معنی قلوق کی صحبت سے اعراض اور حق تعالی کی صحبت کی طرف متوجہ ہوتا ہے کیونکہ موحد کے دل برغیرت کے خیالات میں سے جو خیال بھی گزرتا ہے اس کیلئے تجاب ہوتا ہے اور ای مقدار میں وہ آفت ہوتا ہے جس مقدار میں موحد کا اس کے ساتھ تعلق ہوتا ہے اس لئے کہ اس پرسب امتوں کا اتفاق ہے کہ توحید حق تعالیٰ پرارادوں کے جمع ہونے کو کہتے ہیں جب کہ غیر کے ساتھ آ رام یا نا ارادوں کے تفرقے کی علامت ہے .... اورنسیان ماعلم وجہل کے معنی پیر ہیں کہ مخلوق کاعلم یا تو ماہیت و کیفیت کے بارے میں ہوتا ہے یا پھرجنس وطبیعت کے بارے میں۔اس طرح مخلوق کاعلم تو حید کے بارے میں جو کچھ بھی ٹابت کرتا ہے خود تو حیداس کی نفی کرتی ہےاور جو چیز مخلوق کی جہالت ثابت کرتی ہےخودان کا اپناعلم اس کے خلاف ہوتا ہے اس لئے کہ جہالت تو حید نہیں ہے اور تو حید کا تحقیق برمنی علم غیر کے تصرف کی نفی کے بغیر درست نہیں ہوتا۔ جب کر مخلوق کے علم اور جہالت میں تصرف کے سوا کچھ بیں کہ ایک ان میں سے بصیرت رہنی ہوتا ہے اور دوسراغفلت پر .... مشائخ میں سے ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کہ میں حضرت خضری کی محفل میں بیٹھا تھا کہ مجھے نیند آگی اور میں نے خواب کی حالت میں دیکھا کہ دوفر شتے آسان سے زمین پرآئے ہیں اور کچھ در وہ حضرت خضری کابیان سنتے رہے۔ پھران میں ایک دوسرے سے کہنے لگا کہ جو کچھ یہ بزرگ كهتائ يوحيد كاعلم بين توحيد كاعلم نبيل - جب من بيدار مواتو آپ توحيد كاى بيان کررہے تھے۔ آپ نے زُخ میری طرف کر کے فرمایا''اے فلاں! توحید کے بارے میں علم کے علاوہ کچھ بھی بیان نہیں کیا جاسکتا۔''

حفرت جنید کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے فر مایا ..... تو حید یہ ہے کہ بندہ حق تعالیٰ کے حضورایک ایساجہم بن جائے کہ اس میں اپنے نفس کے تصرفات فنا ہوجا کیں اور تو حید کے سمندراور حق تعالیٰ کے احکام قدرت کے جاری ہونے میں صرف حق تعالیٰ کا حکام قدرت کے جاری ہونے میں صرف حق تعالیٰ کے حقیق قرب میں اور اس کی تو حید سے پوری طرح آگاہ ہو جانے کی وجہ سے اپنے احساس اور اراد ہے سے اس طرح بخبر ہوجائے کہ وہ صرف حق تعالیٰ کو پکار ہے اور صرف اس کی دعوت کا جواب دے اور یہ اس طرح ہوجائے کہ وہ گویا بندے کی آخری حالت اس کی پہلی حالت کی طرف راجع ہو یعنی یوں ہوجائے جیسے وجود میں آنے سے پہلے تھا "مراواس سے یہ ہے کہ حق تعالیٰ کے اختیار میں موحد کا اپنا وجود میں آنے سے پہلے تھا "مراواس سے یہ ہے کہ حق تعالیٰ کے اختیار میں موحد کا اپنا

اختیار ندر ہےاور حق تعالیٰ کی وحدانیت میں اپنی ذات کی طرف توجہ بی ندر ہے کیونکہ قرب حق کے عل میں اس کا اپنائنس فانی ہوجاتا ہے اور اس کی حس چلی جاتی ہے اور صرف حق تعالی کے احکام ہی اس پر جاری ہوتے ہیں جس طرح کہ اللہ تعالی جاہتے ہیں کہ بندہ اینے تصرف کے فنامیں اس طرح ہوجائے کہ جس طرح ازل میں تو حید کاعبد کرتے وقت ایک وره تھا کہ کہنے والے بھی حق تعالی اوراس کی طرف سے جواب دینے والے بھی حق تعالیٰ ہی تتصحالانكه بظاہرنشانہ وہ ذرہ تھا اور جو بندہ اس طرح ہوجائے اس کے ساتھ مخلوق کوکوئی تعلق نہیں رہتا نہاس کوکٹی کے ساتھ کوئی انس رہتا ہے کہان کی دعوت کوقیول کرےاوراس قول میں صفات بشریت کے فنا اور جلال الہی کے غلبہ کشف کی حالت میں جذب تسلیم ورضا کے تصحیح ہونے کی طرف اشارہ ہے کہ وہ بندہ کواس کے اوصاف سے فانی کر دے۔ تا کہ وہ محض ایک آلداورایک ایبالطیف جو ہر بن جائے کہ اگراس کے جگر میں نیز ہ ماریں تو ہلاتمیزیار ہو جائے اور اگراس کی صحیح وسلامت پیٹھ پر ماریں تو بےتصرف اس کو کاٹ دیے خلاصہ یہ کہوہ تمام اوصاف ہے فانی ہو جائے اس کاجسم اسرارالہی کا مرکزین جائے حتی کہاس کانطق حوالہ حق ہوجائے اوراس کے فعل کی نسبت بھی حق تعالیٰ کی طرف ہواوراس کی صفت کا قیام بھی حق تعالیٰ کے ساتھ مواور صرف جمت کے اثبات کیلئے شریعت کے احکام اس پر باقی رہیں ورنہ وہ تمام امور کے دیکھنے سے فانی ہو چکا ہواور یہی صفت پنجبر علیہ کا کی تھی کہ جب آپ کو معراج كى رات مقام قرب تك يهنچايا گيا تو مقام كيلئے تو فاصله تھاليكن آپ كے قرب كيلئے ، کوئی فاصلہ نہ تھا۔ آپ کا حال لوگوں کے عقل میں آنے والے حال سے بہت بلندا ورانسانی وہم و گمان سے بھی بہت بعید ہو گیا یہاں تک کہ جہاں نے آپ کو کھو دیا اور آپ نے بھی اینے آپ کوفنائے صفت میں اس حد تک کھودیا کہ طبقوں کی تر تیب حیران ہوگئ اور مزاج کا اعتدال پریشان ہوگیا۔نفس ول کے مقام پر پہنچ گیا اور دل جان کے مقام پر اور جان باطن کے درجہ بریجنج گئ اور باطن قرب البی کی صفت سے کمل طور برموصوف ہوکرسب احوال

ہے جدا ہو گیا آپ نے چاہا کہ وجودمعد دم ہو کرجسم کو چھوڑ دیے لیکن چونکہ حق تعالیٰ کا مقصد اس سے جحت قائم کرنا تھا اس لئے حکم ہوا ہے حال پر قائم رہے'' آپ نے اس حکم ہے تقویت یا کی اور بیتقویت آپ کیلئے قوت بن گی اور اپنی ستی کے فناسے من تعالیٰ کی بقا آپ يرظام رمولك چنانچير سي فرماياك' إنّى لست كاحدِكم إنى ابيث عندربي فيطعمني وَيَسُقِني " (مِن تم مِن سے كى ايك جيمانہيں ہوں مِن تواينے رب كے ہاں رات كر ارتا موں وہ مجھے کھلاتا اور بلاتا ہے ) یعنی میری زندگی اور پائندگی حق تعالی کی طرف سے ہور نيز فرمايا كه 'لي مَعَ الله وقت لا يسع فيه ملك " مقرب وَلا نبي موسل" " (مير \_ لئے اللہ تعالی کے ساتھ ایک ایباد قت مخصوص ہے کہ اس میں نہ کسی مقرب فرشتے کی گنجائش ہادرنگی نبی مرسل کی ).....حضرت مهل بن عبدالله تستری ہے روایت ہے کہ آ ب نے فر مایا'' الله تعالیٰ کی ذات علم کے ساتھ موصوف ہے۔ نہ تو ادراک کے احاطے میں آ <sup>سک</sup>تی ہےاور نہ ہی دنیا میں آئکھوں ہےاس کو دیکھا جا سکتا ہے۔ وہ ایمان کی حقیقتوں میں حداور حلول کے بغیر موجود ہے۔البتہ آخرت میں آتھیں اس کو اس کی ملک اور قدرت میں ظاہری و باطنی طور پر دکیچہ لیں گی اور اللہ تعالیٰ نے مخلوق کواپنی ذات کی حقیقت کی معرفت ہے ججاب میں رکھا ہے اور اپنی ذات پر آیات و براہین سے مخلوق کور ہنمائی کی ہے۔ قلوب اس کی معرفت حاصل کر لیتے ہیں لیکن عقلیں اس کا ادراک نہیں کرسکتیں، آتکھیں اس کا احاطہ اور اس کی نہایت کا اورک کئے بغیر قیامت کے دن اس کے دیدار سے مشرف ہونگی ..... تو حید کے جملہ احکام کیلئے میدکلام جامع حیثیت رکھتا ہے..... اور حضرت جنید کہتے بي كُرُ اشرف كلمةٍ في التوحيد قولُ ابي بكر رضى الله عنه سبحان مَنُ لَمُ يَجُعَل لحلقِه سبيلاً إلى معرفة الا بالعجز عن معرفته ''(توحيرے تعلق سب سے بہترین اور بزرگ جملہ حضرت ابو بکرصدیق " کا ہے کہ یاک ہےوہ ذات جس نےاپنے بندوں کیلئےا پنی معرفت میں کوئی راہ نہیں رکھی سوائے معرفت ہے اعتراف عجز

کے ) کچھ لوگ اس کلمہ کے سمجھنے میں غلطی میں پڑے ہوئے ہیں اور وہ سمجھتے ہیں کہ اس کی معرفت سے عاجز ہونا گویا معرفت کا معدوم ہونا ہے حالاتکہ بیمال ہے کیونکہ عجز کی چیز کے موجود ہونے کی صورت میں ہی ہوتا ہے کسی چیز کے معدوم ہونے کی حالت میں تو بجز متصور پینہیں ہوتا۔جیسا کہ مروہ زندگی ہے عاجز نہیں ہوتا کیونکہ وہ موت میں موت ہے عاجز ہوتا ہے کہ اس کی قوت کیلئے عجز کا اطلاق ہی محال ہے اور اندھا۔ بینائی سے عاجز نہیں ہوتا بلکہوہ نامینا ہونے کی حالت **میں نامینائی ہے عاجز ہوتا ہے ای طرح ایا جج کھڑا ہونے** ے عاجز نہیں ہوتا کہ بیٹنے میں بیٹنے سے عاجز ہو۔جبیا کہ عارف ،معرفت کے موجود ہونے کی حالت میں معرفت سے عاجز نہیں ہوتا بلکہ میاس کیلئے گویا ضروری ہوتا ہے پس حصرت صدیق اکبڑ کے اس تول کوہم اس بات برمحمول کریں گے جوحفزت ابوسہل معلو گیؒ اوراستادابوعلی دقال بخرمائی ہے کہ معرفت تو ابتداء میں ہوتی ہےانتہامیں جا کروہ ضروری ہوجاتی ہے،اورعلم ضروری وہ ہوتا ہے کہ صاحب علم اس کی موجودگی کی حالت میں ہرفتم کے تفع یا نقصان سے مفطر اور عاجز ہو ..... پس اس قول کے مطابق تو حید، بندے کےول **م**س حق تعالى كافعل موكا\_ پيم حضرت ثبلي كتبت مين كه النوحيد حجاب الموجدعن جمال الاحدية "(توحيد، موصد كيلي حق تعالى كى احديث كے جمال سے تجاب موتى ہے) اس لئے کہ وہ تو حید کو بندے کافعل کہتے ہیں اور بندے کافعل مشاہدہ حق کیلئے ہر گز علت نہیں بن سکتا اور جو چیز عین کشف میں کشف کیلئے علت نہ بن سکے وہ حجاب بی ہوتی ہے اور بندہ ایے تمام تر اوصاف کے ساتھ غیر حق ہوتا ہے کیونکہ اگرایی صفت کو وہ حق شار کرنے <u>لگ</u>وتو لامحاله اس صفت کا موصوف بھی جن جی شار ہوگا۔ جو کہ بیخود ہے اس وقت موحد ،توحید اور احد تینوں ایک دوسرے کے وجود کیلئے علت بن جا کمیں گےاور بیتو بعینہ'' ٹالٹ ٹلا ثہ'' والا فلفدين جائے گا (جو كەعيىائيول كاعقىدە ہے) اور جوصفت توحيد ميں طالب كيلئے اينے آ پ کوفنا کرنے میں مانع ہو وہ ابھی تک اس صفت کی بدولت مجوب قرار یائے گی موقد

تَهِينَ 'لِاَنَ صاسواهُ من الموجودات باطل ''(اس لَے كموجودات مِس حَل تعالىٰ کے سوا جو کچھ بھی ہے باطل ہے) جب بیدرست ہے کہ جو کچھ بھی حق تعالیٰ کے علاوہ ہےوہ باطل ہے تو طالب بھی توحق تعالیٰ کا ماسویٰ ہے لہذا طالب کی صفت حق تعالیٰ کے جمال کے كشف ميں باطل ہوگى۔ يمي ' لا إلله الله ' الله ' ' كي تفسير ہے۔ حكايات ميں مشہور ہے كه جب حصرت ابراہیم خواص گوفہ میں حصرت حسین بن منصور کی زیارت کیلئے آئے تو آپ نے دریافت کیا کہ اے ابراہیم تم نے اپناوفت کس چیز کی تلاش میں گزارا ہے؟ انہوں نے کہا''اپنے لئے تو کل کو درست کرنے میں مصروف رہاہوں۔تو حضرت حسین بن منصورٌ نے كها''ضيعتَ عُمركَ في عمران باطنك فائن انت في انضاء في التوحيد "(تم في الي تمام عمراين باطن كي تعمير مين ضائع كردي بي و فنا في التوحيد كامقام تحجے کیسے حاصل ہوسکتا ہے) تو حید کے بیان میں مشائخ کے اقوال بہت ہیں۔ایک گروہ نے تو اس کوفنا سے تعبیر کیا ہے کیونکہ فنا پر معیت درست نہیں ہوتی۔ جب کہ دوسرا گروہ کہتا ہے کہا ہے فنا کے علادہ کوئی چیز تو حید کی صفت نہیں بن علق۔ان تمام اقوال کوجمع اور تفرقہ کے معنوں پر ہی قیاس کرنا چاہئے تا کہاس کی حقیقت معلوم ہوجائے۔

اور میں علی بن عثان الجلائی کہتا ہوں کہ تو حید تق تعالی کی طرف سے بندہ کیلئے وہ اسرار ہیں جوعبارت سے مزین کرکے اسرار ہیں جوعبارت سے میان نہیں کئے جاسکتے کہ کوئی شخص ان کوعبارت سے مزین کرکے بیان کر سکے کیونکہ عبارت اور جس کواس عبارت میں بیان کیا جارہا ہے آئیں میں غیر ہوتے ہیں اور تو حید کے معاطم میں غیر کا اثبات ہجائے خود شرک کا اثبات ہے اس طرح یہ ایک لہو اور کھیل ہوگا جب کہ موحد اللہ والا ہوتا ہے لہو دلعب میں مشغول ہونے والا نہیں ہوتا ۔۔۔۔ یہ تصفح تقراً احکام تو حیدا ورائل معرفت کے اقوال اور مسلک جومیں نے بیان کردئے۔ واللہ اعلم یا لصواب۔

#### تيسرا كشف حجاب

# ايمان كى حقيقت

حَلَّ تَعَالَىٰ كَاارِثُنَاوْ بَهِ "يَنايُهَا الَّذِينَ احْنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ "(ا\_المايمان والواالله يراوراس كےرسول يرايمان لاؤ) نيز دوسرے كئي مقامات ير فرمايا ہے 'يَسائيهَا الَّذِينَ امَنُوا "(اور يَغْبر عَلِينَة كارشاد بك "الايمان أن تومِن باللَّهِ وملنكِته و تحتیه "(الحدیث) ایمان بیب کرنوالله براس کے فرشتوں براوراس کی کمابوں برایمان لائے ) ایمان لغت کے اعتبار سے تقدیق کا نام ہے اور اصطلاح شریعت میں اس کا حکم اور معنی بیان کرنے میں اہل علم کے بہت ہے اقوال اور بہت سااختلاف ہے۔ چنانچے معتزلہ تما علمی اورعملی عبادات کوامیان قرار دیتے ہیں اور اس لئے وہ انسان کو گناہ کبیرہ کے ارتکاب پرایمان سے خارج سجھتے ہیں۔خارجیوں کا بھی یہی قول ہےاوروہ بھی انسان کواس کے گناہ کی وجہ ہے جس کا اس نے ارتکاب کیا ہو کا فرقر ار دیتے ہیں .....ایک دوسرا گروہ محض زبانی قول کو ہی ایمان کہتا ہے اور ایک تیسرا گروہ ہے جوصرف معرفت پر بھی ایمان کا اطلاق کرتا ہے....متکلمین اہل سنت کی ایک جماعت مطلقاً تصدیق کوہی ایمان قرار دیتی ہے میں نے اس کے بیان میں ایک متقل کتاب تصنیف کی تھی تاہم اس جگہ میری مراد مشائخ صّو فید کے اعتقاد کو ثابت کرنا ہے چنانچہ ایمان کی تعریف کے مسئلہ پرجمہور مشائخ کے دوگروه میں حضرات فضیل ٌبن عیاض ، بشر حافیٌ ، خیرالنساجٌ سمنون الحبُّ ،ابوحمز ه بغدا دیؓ ،ابو محمر حرین اورای ذوق کے دوسرے حضرات پر شمل گروہ بیکہتا ہے کہ قول ،تصدیق اور عمل تینوں کے مجموعے کا نام ایمان ہے۔فقہا اور اہل یقین کی ایک جماعت بھی ان کی تائید کرتی ہے جب کے حضرات ابراہیم بن ادھم ، ذوالنون مصریٌ بایزید بسطامیٌ ابوسلیمان دارا کی حارث محاسبيٌ جنيد بغداديٌ مهل بن عبدالله تستريٌ ، شفق بلخيُ ، حاتم اصمٌ مجمه بن فضل أبكغيٌ كا قول به

ہے کہ ایمان، قول اور تقدیق ہے عبارت ہان کے علاوہ فقہائے امت کی ایک جماعت جوامام مالک، امام شافع ، امام احمد بن عنبل پر مشمل ہے پہلے قول کے مطابق خیال رکھتی ہے جب کہ حضرت امام ابو حنیفہ تعسین بن فضل المخی اور امام ابو حنیفہ کے اصحاب مثلا محمد بن الحن داؤ دطائی اور امام ابو بوسف اس دوسر ہے قول کے مطابق رائے رکھتے ہیں۔ تاہم ورحقیقت با داؤد طائی اور امام ابو بوسف اس دوسر ہے قول کے مطابق رائے رکھتے ہیں۔ تاہم ورحقیقت با اختلاف میں اختلاف میں اختلاف میں کئی کو انشاء اللہ بیان کرتا ہوں تا کہ حقیقت کاعلم ہو جائے اور میں اس اختلاف میں کئی کو ایمان کے بارے میں اصل عقیدے کا مخالف نہیں سمجھتا ..... و باللہ التو فیق۔

### فصل

اگرمعرفت حاصل ہوتو اطاعت اگر چہ حاصل نہ بھی ہوتو بالاخر بندہ نجات یا لے گا کیونکہ اس كامعالمه مثيت البي كے سپر و ہے كەحق تعالى خواہ اس كوايے فضل سے معاف كر ديں۔ يا پغیر میلاند کی شفاعت کے نتیجہ میں بخش دیں اور یا چھراں کواس کے گناہوں کی مقدار سزا دے کر پھردوزخ سے نجات دے دیں اور جنت میں منتقل کردیں پس جب اصحاب معرفت (حق تعالی کے وجود اور توحید کو بہجانے والے) گئمگار ہونے کے باوجود معرفت کی بنیاد پر دوزخ میں ہمیشہ ندر ہیں گے اور اصحاب عمل معردنت کے بغیر محض عمل کی بنیاد پر بہشت میں داخل نہ ہوسکیں گے تو معلوم ہو گیا کہ اس جگہ عذاب سے محفوظ رہنے کی علت اطاعت نہیں۔ جيها كررول الله عليات فرمايا" لن يخبجو احد كم بعملِه قيل و لا أنت يا رمسول الله قال ولا انا الا أن يتعمد في الله برحمته "(تم مين \_ كولى بحي محض ایے عمل کے سبب نجات حاصل نہیں کر سکے گا۔ صحابہ نے یو جھا'' یارسول اللہ علی کیا آب بھی اینے اعمال کی وجہ سے نجات نہیں یاسکیں گے؟ تو آپ نے فرمایا" ہاں میں بھی محض اینے اعمال کی وجہ ہے نہیں بلکہ صرف اس صورت میں خلاصی یا سکوں گا کہ اللہ تعالیٰ مجھے اپنی رحمت کے ساتھ ڈھانی لے) پس تحقیق اور حقیقت کے اعتبارے اور امت کے اتفاق کے ساتھ میہ بات ثابت ہوئی کہ ق تعالیٰ کی معرت کا نام ایمان ہے اور اس کا قراریہ ہے کیمل کو قبول کیا جائے ....اور جو خص بھی حق تعالی کو پہچانتا ہے اس کے اوصاف میں ے کسی وصف کی وجہ سے ہی بیجانتا ہے۔اس کے حسن اوصاف تین طرح کے ہیں ان میں ہے بعض کاتعلق اس کے جمال کے ساتھ ہے۔ بعض کا جلال کے ساتھ اور بعض وہ ہیں جن کا تعلق اس کے کمال کے ساتھ ہے پس مخلوق کیلئے اس کے کمال ہے متعلق اس کے سواکو کی چارہ نہیں کہوہ اس کے کمال کا اثبات کریں اور اس سے ہوشم کے نقصان کی نفی کریں اس طرح جلال ادر جمال کے متعلق بھی تمام خوبیوں کو اس کیلئے ٹابت کرنے اورتمام نقائص کو اس نفی کرنے کے علاوہ کوئی جارہ نہیں .....لہذاجس بندے کا شاہر معرفت میں حق تعالیٰ

كا جمال مووہ ہروفت حق تعالىٰ كے ديدار كامشاق رہتا ہے ....اور جس بندے كاشاہد حق تعالیٰ کا جلال ہووہ ہروفت اینے اوصاف سےنفرت کرنے میں مشغول رہتا ہے اور اس کا دل خوف اللي ميں مبتلا رہتا ہے، پس شوق د ميدار محبت كى تا ثير ہے اور اس طرح نفرت بشریت کے اوصاف میں سے ہے۔لہذا اوصاف بشریت سے پروہ عین محبت کے علاوہ نہیں اٹھ سکتا ..... پس اب ایمان اورمعرفت محبت کا نتیجہ ہیں اور محبت کی علامت ،اطاعت ہےاس لئے کہ جب دل محل مشاہرہ ہے آ کھٹل دیداراور جان جسم کیلئے محل عبرت ہےاور دل مشاہدے کا مقام ہے توجسم کو جائے کہ تھم کی خلاف ورزی نہ کرے اور جس آ دمی کاجسم حق تعالیٰ کے عکم کا تارک ہواس کومعرفت اللی کی کوئی خبزہیں ہوتی .....اس دور کے صوفیوں میں بیمصیبت ظاہر ہوچکی ہے کہ بے دینوں کے ایک گروہ نے ان کے جمال کو دکھے کران کی قدرومنزلت کومعلوم کرلیا ہے اوراینے آپ کوان جیسا بنا کر کہنے لگاہے کہا حکام شرع کی ہے تکلیف تو ای وقت تک ہے جب تک معرفت حاصل نہ ہو، کیکن جب معرفت حاصل ہو جائے تو پھراطاعت کی تکلیف جسم ہے اٹھ جاتی ہے اور اعمال واطاعت کی ضرورت نہیں رہتی۔ کیکن یہ بہت بڑی غلاقہی ہے۔ کیونکہ میں کہتا ہوں کہ جب تو نے حق تعالی کو بیجان لیا تو تیرادل شوق کامحل ہو گیااب اس کے فرمان کی تعظیم اورتمیل زیادہ ہونی جا ہے البتہ میں ہیہ جائز سمحتا ہوں کہ اطاعت کرنے والا اس مقام تک پہنچ جائے کہ حق تعالیٰ اس سے اطاعت کارنج اٹھالیں اوران احکام کو بجالائے کی اس کوزیا دہ تو فیق مرحمت فریادیں۔ یہاں تک کہ د دسرےلوگ تو ان ا حکام کو ذرار نج کے ساتھ بجالا ئیں اور اس کو ان میں کو کی رخ محسوس نہ ہو لیکن بہ مقام کمال شوق محبت کی تزب اور عشق کے اضطراب کے بغیر حاصل نہیں ہوسکتا۔ پھرایک جماعت ایمان کوتمام کاتمام حق تعالیٰ کی طرف ہے کہتی ہے اور دوسری جماعت قمام كاتمام بنده كي طرف مصححت بادر ماوراالنهركے علاقه ميں بياختلاف لوگوں کے درمیان بہت طویل ہو چکا ہے پس تمام ایمان کوحق تعالی کی طرف سے کہنا تو جرمحض ہے

کیونکہ بندہ کواس طرح مجبور اورمضطر ہونا پڑتا ہے اور جملہ ایمان کو بندہ کی طرف ہے مانتا قدر محض ہے کیونکہ بندہ تو حق تعالی کی اطلاع کے بغیرا سے نہیں جان سکتا۔ جبکہ طریق تو حید تو جربے ینچے اور قدر سے اوپر ہے اور درحقیقت ایمان بندے کا ایبانعل ہے جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی ہدایت ملی ہوئی ہو کیونکہ اس کا گمراہ کیا ہوانسان راہ راست پرنہیں آ سکتا اوراس کا راہ راست پر لا یا ہوا انسان گمراہ نہیں ہوسکتا۔ جیسا کہ حق عز وجل کا ارشاد ہے'' فَ مَنْ يُسرِدِ اللُّهُ أَنْ يَهُدِيَه ' يَشُسرَ حُ صَدُرَه ' لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُردُ أَنْ يُضِلُّه ' يَجْعَلُ صَدُرَه وصيقاً حَرَجًا "(الله تعالى جس كوبدايت دين كاراده كريلية بيناس كا سینه اسلام کیلئے کھول دیتے ہیں اور جس کو گمراہ کرنے کا ارادہ کرلیں اس کا سینہ تنگ اور سخت کردیتے ہیں) اس اصل کےمطابق حاہیے کہ ایمان کی طرف میلان حق تعالیٰ کی ہدایت ہے ہواور مائل ہونا بندے کا اپنافعل ہو۔ پس ایمان کی طرف مائل ہونے کی علامت یہ ہوگی کہ دل پر توحید کا اعتقاد ہو، آ نکھنع کی چیزوں کو دیکھنے ہے محفوظ رہے اور حق تعالٰی کی نشانیوں اور آیات کو و کی کرعبرت حاصل کرے، کان اس کے کلام کوغور سے سننے پر لگے ر ہیں۔معدہ حرام کھانے سے خالی رہے، زبان پر ہمیشہ سچ جاری رہے اور بدن منع کروہ افعال سے اجتناب کرے تا کو عمل دعوی کے موافق ہو جائے۔ اس لئے میرُر وہ معرفت ایمان میں کی اور زیادتی کو جائز مجھتا ہے۔ حالانکدسب کا اس پراتفاق ہے کہ معرفت ایمان میں کی اوراضا فہ درست نہیں کیونکہ اگر معرفت میں زیادتی ادر نقصان ہوسکتی ہوتو معروف میں بھی کی اور زیادتی ممکن ہونی چاہئے (اور بید درست نہیں ہے)لہذا جب معروف پر زیادتی اورنقصان روانہیں ہے تو معرفت بربھی روانہیں ہوگا کیونکہ ناقص معرفت ،معرفت بى نبيى موتى \_ پس مونايد جا بيئ كه زيادتى اورنقصان ، فرع اورعمل ميس واقع مواور بالاتفاق اطاعت برکی اورزیادتی کا داقع ہوتارواہے....اورحشوی فرقہ کے لوگ جو نہ کور وہالا دونوں گروہوں کی طرف اپن نسبت کرتے ہیں ان کے دل پریہ سئلہ گردہ ایمان کو قول کے بغیر کچھ

نہیں سمجھتا۔ حالائکہ بید دنوں اقوال ناانصافی پرمنی ہیں بہر حال درحقیقت ایمان بیہ ہے کہ بندے کے تمام اوصاف حق تعالی کی جبتجو میں مستفرق ہو جائیں اور تمام طالبان حق کواس بات پر اتقاق کر لینا چاہے کہ معرفت کی بادشاہی کا غلبہ عدم معرفت کے اوصاف کے نقصانات کومغلوب کرنے والا ہے اور جس جگہ کہ ایمان موجود ہو عدم معرفت کے اسباب وبال سے وور ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ کہاجاتا ہے کہ 'اذا طَلَعَ الصبائح عَطَلَ المصبائح ''( جب صبح طلوع ہوگئ تو چراغ کا جمال گم ہوگیا )اور دن کوئسی بیان یا دلیل سے واضح نہیں کیا جاتا جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ روز روثن کے نمودار ہونے کیلئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں مِوتَى \_اوركَقَ عَرُوجِل كاارتثاد ہے كه "إنَّ الْـمُـلُـوُكَ إِذَا دَحَلُوا قَرُيَةً اَفْسَدُوهَا" آ لا په (بادشاه جب کسی بستی میں داخل ہوتے ہیں تو اس کو برباد کر دیتے ہیں ) لیعنی جب عارف کے دل میں معرفت کی حقیقت حاصل ہو جاتی ہے تو گمان۔ شک اور عدم معرفت کی تحمرانی فنا ہوجاتی ہےاورمعرفت کی بادشاہت اس کےحواس اورخواہشات کواپنامسخر کرلیتی ہے تا کہ وہ جس چیز میں دیکھے جو کچھ کرے اور جو کچھ کے سب حق تعالیٰ کے دائر ہ تھم میں ہو .... اور میں نے حکایات میں پایا ہے کہ لوگوں نے حضرت ابراہیم خواص سے دریا فت کیا كدايمان كى حقيقت كيا ہے؟ تو آپ نے جواب ديا "ابھى ميرے ياس اس كا جواب بيس ہے کیونکہ میں اس وقت جو کچھ کہوں گاوہ ایک عبارت ہوگی حالانکہ مجھے اپنے عمل سے اس کا جواب دینا جاہے ! البتہ میں مکہ کرمہ جانے کا ارادہ رکھتا ہوں تم بھی ای ارادے سے سفر میں میرے ساتھ رہوتا کہ مہیں اپنے سوال کا جواب ل جائے ، راوی کہتا ہے کہ میں نے ایسا بی کیا چنانچہ میں ان کے ہمراہ جنگل میں پہنچا تو معاملہ یوں ہوا کہ ہرروز دوروٹیاں اور شربت کے دو پالے نمودار ہوتے حضرت ابراہیم خواص ان میں ہے ایک مجھے عنایت فر ماتے اور ایک کوخود اٹھا لیتے یہاں تک کہ جنگل میں ہی ایک دن ایک بزرگ گھوڑے پر سوارتشریف لائے جب انہوں نے حضرت ابراہیم کو دیکھا تو اپنے گھوڑے سے اتر آئے

اوروونوں نے ایک ووسرے کا حال یو چھا۔ کچھوریروونوں آ کیس میں باتیں کرتے رہےاور پھروہ بزرگ اپنے گھوڑے پرسوار ہوکر واپس تشریف لے گئے ..... میں نے عرض کی اے شیخ ! مجھے بھی بتا ہے وہ ہز رگ کون تھے؟ آ پ نے فر مایا'' وہ تمہارے اس سوال کا جواب تھا'' میں نے عرض کی' وہ کس طرح؟''آپ نے فر مایا'' وہ حضرت خصر علیہ السلام تصاور میری صحبت ومنشین کے طالب تھ لیکن میں نے قبول نہیں کیا'' ..... میں نے بوچھا کیوں؟ ''آپ نے کہا''اس لئے کہ میں اس بات سے ڈرا کہ کہیں ان کی صحبت میں رہتے ہوئے حق تعالیٰ پراعتاد کرنے کی بجائے ان پر مجروسہ نہ کر بیٹھوں اور اس طرح میرا تو کل تباہ ہو جائے، کیونکہ ایمان کی حقیقت تو کل کی حفاظت کرتا ہے جبیسا کہ فق عز وجل نے فر مایا ہے کہ "وْ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ تُحْنَتُمُ مُّوْمِنِينَ" (اورابلتديرى جروسه كروا كرتم موثن مو) اورحفرت محمر بن خفيف فريات بي كه الايسمان تصديق القلب بما علم بد الغیوب "(ایمان، دل کاس یقین کانام ہے جواس پرغیب سے منکشف ہواہے) اورغیب سےاسے سکھایا جائے۔ کیونکہ ایمان ہوتا ہی غیب پر ہے اور خداوند تعالی جوغائب ہے، سرکی آنکھوں سے من تعالیٰ کی اپنی ہی تائید تقویت کے بغیر بندے کے یقین میں نہیں آ سكتا۔ اور بيايمان بالغيب حق تعالى كى اطلاع ہے بى ممكن ہوسكتا ہے جيسا كہ جومعرفت اور علم، عارفوں اور علماء کو حاصل ہوتا ہے وہ حق تعالیٰ کی ہی معرفت ہوتی ہے کہ اس نے ان کے دلوں میں اس معرفت اور علم کو بیدا کیا ہوتا ہے ،علم اور معرفت کا تعلق ان کے اپنے کسب سے منقطع ہوتا ہے، پس جوکوئی اینے ول کوٹ تعالی کی معرفت سے یقین آ ورکر لیتا ہے وہی موْمن اور واصل بحق ہوتا ہے۔ چونکہ اس کتاب کےعلاوہ ویگرمقامات پربھی اس معنی کو بیان كرنے ميں ميرا كلام بہت ہاں لئے اس جگه اتى مقدارى براكتفا كرتا ہوں تاكه بيد کتاب طویل نہ ہوجائے اور اہل بصیرت کیلئے یہ مقدار کافی بھی ہےاب میں معاملات کے اسرار کی طرف توجہ کرتا ہوں اوران کے بردوں کوانشا ءاللہ عز وجل کھولتا ہوں۔و ہاللہ التو فیق

#### چوتھا کشف حجاب

# نجاست سے یاک ہونے کا بیان

ایمان قبول کرنے کے بعد بندہ کیلئے جواولین فریضہ ہے وہ طہارت ہے جونماز ادا کرنے کیلیے ضروری ہےاور وہ شریعت کے مطابق بدن کا نجاست اور جنابت سے پاک کرنا اور تین اعضا (منه، ہاتھ اور یاؤں) کو دھونا اور سر کامنے کرنا ہے۔ اور یا پھریانی کے نہ یانے یاسخت بیاری کی صورت میں تیم کرنا ہے،اوراس کے احکام اپنی جگه پر معلوم اور واضح ہیں ..... جان لو کہ طہارت دوطرح کی ہوتی ہے ایک طہارت باطن اور دوسری طہارت ظاہر۔ چنانچےجسم کی طہارت کے بغیر نماز درست نہیں ہوتی اور دل کی طہارت کے بغیر معرفت درست نہیں ہوتی۔ پس جسم کی یا کی کیلئے خالص یانی کی ضرورت ہے اور بیانا یاک اور استعال شدہ یانی سے حاصل نہیں ہوسکتی اور دل کی طہارت کیلئے تو حید خالص کا یانی ضروری ہے اور بیدل کی طہارت محلوط اور پراگندہ احتقاد سے حاصل نہیں ہوسکتی۔ پس سیہ صوفیہ کا گروہ ہرونت اپنے ظاہر کو طہارت کے ساتھ اور اپنے دل کوتو حید کے ساتھ پیوستہ ركه تا ہے اور رسول الله عليلية نے اپنے ايك صحابي كوفر ماياتھا كه ' دُمُ عسلسي السو صوء يحبكَ حسافيظاك "(توبميشه باوضور باكرتير به دونول محافظ فرشتے تجھ سے محبت ع كريس ك )اورخداوندعز وجل كارشاد بيك إنَّ اللُّسة يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ المُسمُعَ طَهِ رِيْنَ "(بِحَك الله تعالى توبرك في اورخوب ياك صاف ريخ دالول ك ساتھ محبت کرتا ہے) پس جو تحض ظاہر میں طہارت پر مداومت کرتا ہے ملائکہ اس کو دوست رکھتے ہیں ادر جوکوئی باطن میں ہروفت حق تعالیٰ کی تو حید پر قائم رہتا ہے حق تعالیٰ خوداس کو دوست رکھتے ہیں .....رسول اللہ علیہ اپن دعاؤں میں ہمیشہ ریکہا کرتے تھے کہ' السلھُمّ طَهَوْ قلبي منَ النفاقِ "(بارخدايا مير دل كونفاق سي ياك كرد س) حالا تكدآب

کے قلب مبارک میں کسی حالت میں بھی نفاق کا تصور تک نہیں ہوسکتا تھا تا ہم اپنی ہزرگیوں کود کیبنای آپ کوغیرحق کا اثبات محسوس ہوتا تھا ادر محل تو حید میں غیرحق کا اثبات نفاق ہوتا ہے باوجود یکہ مشائخ نے اپنی کرامات کے ایک ذرے کو بھی مریدوں کی آئکھ کا سرمہ قرار دیا ہےلیکن پھربھی ریصورت کل کمال میں بہت بڑا حجاب ہی ہوتی ہےاس لئے کہ جو کچھ بھی حق تعالی کے علاوہ ہے اس کا و کھنا آفت ہی ہے، یہی وجہ ہے کہ حضرت بایزید سے فرمایا" نفاق العارفين افضل مِن اخلاص المريدين "(عارفول)انفاق، ريدولك اخلاص سے افضل ہے) لینی جو بچھمر بدکا مقام ہوتا ہے وہ کامل کیلئے تجاب ہوتا ہے مرید کا اراو ہتو بیہوتا ہے کہ وہ کرامات حاصل کرے جب کہ کامل کا اراوہ بیہوتا ہے کہ وہ کرامت عطا كرنے والے خدا تعالى كو حاصل كرے،خلاصه كلام يہ ہے كه كرا مات كا ثابت كرنا اہل حق کیلئے نفاق نظر آتا ہے کیونکہ یہ غیر حق کا و کھنا ہے۔ پس حق تعالیٰ کے دوستوں کی آفت سے ے كمتمام الم معصيت معصيت سے خلاصى ياليس اور الم معصيت كى آفت بيہ كمتمام تمراہ لوگ! بنی تمراہی ہے نجات حاصل کرلیں ، کیونکہ جس طرح گنبگار د ل کونلم ہے اگر اسی طرح کافروں کوبھی علم ہوتا کہ آن کی معصیت خداوند تعالیٰ کوسخت ناپسند ہے تو وہ کفر سے نجات حاصل کر لیتے اور جس طرح حق تعالیٰ کے دوست جانتے ہیں اگر ای طرح گنبگاروں کو پیلم ہوتا کہان کے تمام معاملات نقصان کا باعث ہیں تو وہ تمام معصیوں سے خلاصی یا لیتے اور ہرفتم کی آفتوں سے یاک ہوجاتے۔ پس ظاہری طہارت باطنی طہارت کےموافق ہونی چاہئے ۔ یعنی انسان جب ہاتھوں کو دھوئے تو اسے چاہئے کہ دل کوبھی و نیا کی محبت سے دھوڈ الے اور جب استنجا کرے تو اسے حاہئے کہ جس طرح اس نے خلا ہری نجاست سے نجات ڈھونڈ لی ہے ای طرح باطن کیلئے غیر کی دوئی سے نجات تلاش کر لے اور جب مندمیں یانی ڈالے تو اسے جاہے و کہ اپنے منہ کوغیراللہ کے ذکر سے بھی یاک کر لے اور جب ناک صاف کرے تو تمام لذات کواینے اوپر حرام کر لے اور جب منددھوے تو

اسے حیاہے کداین تمام پسندیدہ چیزوں سے کنارہ کش ہوکر حق تعالی کی طرف متوجہ ہوجائے اور جب این ہاتھوں کو دھوئے تو اسے جائے کہ تمام د نیوی خواہشات سے دستمردار ہو وجائے اور جب سر کامسح کرے تو اسے اپنے تمام امور کوحق تعالی کے سپر دکر دینا جاہتے اور جب یا وُل دھوئے تو اسے جاہے کہ فریان خداوندی کے بغیر کہیں کھڑے ہونے کی نیت نہ كرے۔ تاكه اس طرح اسے دونوں طہارتيں حاصل ہو جائيں۔ كيونكه شريعت كے تمام ظاہری معاملات باطن کے ساتھ ہوستہ ہیں۔جیبا کدایمان کے معاملہ میں زبان کا ظاہری قول۔دل کی تقیدیق کے ساتھ وابسۃ ہے اس طرح شریعت میں اطاعت کے احکام جسم پر اور دل کی نیت کے ساتھ ہوستہ ہیں۔ پس دل کی طہارت کا طریق سے ہے کہ بندہ دنیا کی آفتوں میں تد براور تظر کرے اور بید کھے کہ دنیا ایک بے وفامقام اور فنا ہونے والی جگہ ہے دل کواس سے خالی کر لے ..... اور یہ چیز بہت سے مجاہدے کئے بغیر حاصل نہیں ہوتی اور مجاهدات میں سے بخت ترین مجامدہ بیہ ہے کہ ظاہری آ داب کی حفاظت کرے اور تمام احوال. میں اس پر مداومت اختیار کرے ....حضرت ابراہیم خواص کے متعلق آتا ہے کہ آپ نے فر مایا ' حق تعالی کے حقوق بورے کرنے کیلئے ہمیشہ کی زندگی درکار ہے تا کہ جب تمام لوگ دنیا کی نعمتوں میں مشغول ہوکر حق تعالی کوفراموش کریں۔ تومیس دنیا کی مصیبتوں میں جتلارہ كرشر لينت كي داب كي حفاظت برقائم رمول اورحق تعالي كو بميشة ياور كھوں ..... حكايات میں آتا ہے کہ حضرت ابو برطا ہر جالیس سال تک مکرمہ میں مجاور رہے اور اس عرصہ میں مجھی بھی مکہ تحرمہ کے اندر طہارت نہیں کی بلکہ طہارت کیلئے ہر مرتبہ حرم کی حدود ہے باہر آ جاتے اور کہتے کہ جس زمین کی حق تعالی نے اپن طرف نبست کی ہے میں یہ بیندنہیں کرتا کہ طہارت میں استعال شدہ یانی اس پرگراؤں اور حضرت ابراہیم خواص کے متعلق بیان کرتے میں کہ آپ رے کی جامع معجد میں پید کی بیاری میں مبتلا تھے تو آپ نے ایک دن رات میں ساٹھ مرتبہ سل کیاحتی کہ آپ کی وفات بھی پانی میں ہوئی.....حضرت ابوعلی رود باری

ا یک عرصہ تک طہارت کے بارے میں وسوسر میں بتلا ہو گئے تھے چنانچہ آ ب کہتے ہیں کہ ایک دفعہ محری کے وقت میں دریا پر چلا گیا اور سورج کے طلوع ہونے کے وقت تک وہیں ر ہا۔اس حالت میں میراول تخت رنجیدہ ہو گیااور میں نے عرض کی!بار خدایا''العافید المعافية "( مجھے ارام دے مجھے عافیت نصیب کر ) تودریایں سے ہاتف نے آواز دی کہ "العافية في العلم" (عانيت توعلم من ب-حضرت سفيان توري ك بار يين روایت ہے کہ آپ نے اپنی وفات کے دن سخت بیاری کے باوجود ہرنماز کیلئے ساٹھ ساٹھ مرتبه طہارت کی اور فر مایا بیاس لئے ہے تا کہ جس وقت بھی موت کیلئے بیغام اللی آئے میں اس وقت طہارت کے ساتھ تیار ہوں۔ کہتے ہیں کہ حضرت شباتی نے ایک دن مجد میں داخل ہونے کے ارادے سے وضو کیا تو ایک غیبی آ واز آئی کہ''تم نے ظاہر کوتو طہارت سے آ راستہ کرلیا ہے باطن کی صفائی کہاں ہے؟ '' آپ فور ألوث آئے اور تمام مال وميراث راه خدا میں بانٹ دیا اور ایک سال تک صرف اتنا ہی لباس اینے جسم پر پہنا جس سے نماز درست ہوجائے اس وقت آپ حضرت جنید کے پاس حاضر ہوئے تو حضرت جنید فرمایا ''اے ابو بکر! بری ہی تفع بخش طہارت تھی جو تونے کی ، اللہ مہیں ہمیشہ طہارت کے ساتھ رکھے کہتے ہیں کہاس کے بعد آ یہ بھی ہے وضوئیں رہے یہاں تک کہ جب آ پاس دنیا سے رخصت ہور ہے تھے تو آپ کا وضوٹوٹ گیا اور آپ نے ایک مرید کواشارہ کیا کہ مجھے طہارت کرا وو! چنانچہ مرید نے آپ کا وضو کرایالیکن داڑھی کا خلال کرنا بھول گیا۔ حصرت شبائی کی اس حالت میں زبان بند ہو چکی تھی تا ہم آپ نے مرید کا ہاتھ پکڑ کر داڑھی کے خلال کی طرف اشارہ کیا تو مرید نے داڑھی کا خلال بھی کردیا ..... آپ فرمایا کرتے تھے كمين نے كى وقت بھى وضوكة داب يين سے كوئى ادب ترك نبيل كيا سوائ اسك کہ جب میرے ول میں ذرا ساغرور بیدا ہو گیا ہو .....حضرت بایزید کے بارے میں روایت ہے کہ آب نے فرمایا کہ جب مجھی بھی میرے دل پر دنیا کا خیال گزرتا ہے میں

طہارت کرتا ہوں اور جب آخرت کا خیال گزرتا ہے میں عنسل کرتا ہوں کیونکہ دنیا پلید ہے اوراس کا اندیشہ صدث (بے وضو ہونے) کا باعث ہے اور عقبی غیبت اور آرام کا تکل ہے اور اس کا اندیشہ جنابت (الی نایا کی جس سے عسل واجب ہوتا ہے)

مثاری خصوفید حمیم الله اجمعین کے طہارت کی تحقیق میں بہت سے اقوال ہیں اور وہ اپنے مریدوں کو ظاہری وباطنی طہارت پر مداومت کا حکم فر مایا کرتے تھے، جب کوئی شخص ظاہری احکام پڑمل کرنے کا ادادہ کرے تواسے چاہئے کہ اپنے ظاہر کو پاک کر لے اور جب باطن میں قرب الہی کا ادادہ کرے تو اسے چاہئے کہ اپنے باطن کو پاک کرے۔ ظاہر کی طہارت پانی سے اور اس باطن کی طہارت ، تو باور جن تعالیٰ کی بارگاہ کی طرف رجوع کرنے سے عمل میں آتی ہے ۔۔۔۔۔ اب میں انشاء اللہ تو بداور اس کے متعلقات کو تفصیل سے بیان کروں گاتا کہ اس کی حقیقت تہمیں معلوم ہوجائے۔

باب

## توبہاوراس کے متعلقات

جان لو کہ جس طرح احکام پڑمل پیرا ہونے والوں کا پہلا درجہ طہارت ہے اس طرح راہ حق کے سالکوں کا پہلامقام توبہ ہے اس لئے خداوندعز اجل کا ارشاد ہے کہ ' یَساَیُّھے۔ الَّـٰذِيْنَ امَنُو تُوبُوُ إِلَى اللَّهِ تَوْبَةَ نَّصُورُحًا ''(اےایمان والواحقُ تعالیٰ کی بارگاہ میں كَيَ تُوبِكُو) يَيزِفر مايا بِكُ أَنُو بُو إلى اللَّهِ جَمِينَهَا أَيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ تُـفُـلِـحُـوُنَ ''(ا\_مومنو!تم سبالله كي طرف توبه كروتا كتمهيس فلال نصيب بو) پيغمبر عَلِينَةً كَافْرِ النَّهِ عَالَمُ مُعَامِنَ شَيُّ اَحَبُّ إِلَى اللَّهِ مِن شابِ تائب "(اللَّهْ تَعَالَى كَ يَهِ كُلُ مَايا ﴾ كُهُ التائب مِنَ الذنب كمن لَا ذنبَ لَهُ ثُمَّ قال إذا اَحَبَ اللَّهُ عبداً لَن يغُره ذنب ثُم قَلاَ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ التَّوَابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِرِّيُنَ '' ( گناہ سے توب کرنے والا ایا ہوجاتا ہے جیسے اس پرکوئی گناہ نبیں تھا پھرآ ب نے فرمایا ''جب الله تعالی کسی بندے کومحبوب بنا لیتے ہیں تو کوئی گناہ اس کوضررنہیں پہنچا سکتا۔ پھر آپ نے آیت کا پیکرا تلاوت کیا کہ بلاشبراللہ تعالیٰ توبہ کرنے اور طہارت کرنے والوں کو بندكرتے بين ) صحابة في عرض كيا" يارسول الله على توبكى علامت كيا ہے؟ تو آ ب نے فر مایا'' اسیے گناموں پر ندامت محسوس کرنا۔ باقی آپ نے جو بیفر مایا کہ گناہ حق تعالی کے دوستوں کیلئے نقصان دہنیں ہوتا تو اس کامعنی ہے ہے کہ وہ بندہ گناہ کی بدولت کافرنہیں ہوجاتا اور نہ ہی اس کے ایمان میں گناہ سے خلل واقع ہوتا ہے ..... جب گناہ ایمان کونقصان نہیں يبيجاتا توجس گناه كانقصان انجام كارباعث نجات بن جائے حقیقت میں وہ نقصان ہوتا ہی نہیں ....اور جان لوکہ، تویہ کے لغوی معنی رجوع کرنے کے ہیں، جیسا کہ اہل لغت کہتے

میں کہ 'قابَ اَی رَجَعَ ''پی حکم البی کے خوف سے حق تعالی کے منع کردہ کاموں سے باز آ جانا بى توبەكى حقیقت بے مسیغیم علیقت كارشاد ہے كه 'الندهُ التوب '' (ندامت و پشیمانی ہی توبہ ہے ) یہا یک ایسا قول ہے جس میں توبہ کی تمام شرا لطاموجود ہیں اس لئے کہ تو بہ کی ایک شرط تو پہ ہے کہ حق تعالیٰ کی مخالفت پرافسوں ہو۔ دوسری پہ کہ لغزش کوفور اُ ترک کر دے اور تیسری اس بات کا عزم که آئندہ معصیت کا ارتکاب نہیں کروں گا اور یہ تینوں شرطیں ندامت کے ساتھ ہیوستہ ہیں کوئلہ جب اپنے کئے ہوئے گناہ پر ندامت وشرمندگی عاصل ہو جاتی ہے تو یہ دونوں باتی شرطیں دل میں خود بخو د آ جاتی ہیں۔جس طرح توبہ کی تین شرطیں ہیں ای طرح ندامت کے تین اسباب ہوتے ہیں۔ پہلاسب پر کہ جب دل پر سزا كاخوف غالب موجائ اوراين بداعماليول كاعم دل يرمتصور موجائ توندامت حاصل موجاتی ہودوسراید کہ سی نعمت کی خواہش ول میں پیدا مواور یہ بھی یقین موجائے کہ برے افعال اورحق تعالیٰ کی نافرمانی کی حالت میں پینمت حاصل نہ ہو سکے گی تو اس وجہ ہے۔ بشیانی پیدا ہوجاتی ہے اور تیسراسب یہ ہے کئ تعالی کی شرم اس کے سامنے آجاتی ہے اور وہ مخالفت حق سے پشیمان ہواٹھتا ہے۔ پس ان تینوں میں سے ایک تو تائب (توبہ کرنے دالا) كہلائے گا۔دوسرامنيب (الله كى طرف رجوع كرنے والا) ہوگااورتيسراتواب (بہت رجوع کرنے والا ) ہوگا۔ پس تو بہ کے بھی تین ہی مقام ہوں گے، پہلی تو بہ، دوسراا نابت او رتیسرااوابت ..... پھرتو برتو سزا کےخوف ہے ہوگی اورانابت ثواب کی جبتو پر ہوگی جب کہ اوابت حق تعالی کے فرمان کی رعایت کرنے برحاصل ہوگی۔اس لئے کہ توبہ عام مومنوں کا مقام ہاوروہ گناہ كبيره برجوتى ب جبيا كون تعالى كارشاد بكة يَما يَهُ اللَّذِينَ المَنُوا تُوبُو اللَّهِ اللَّهِ تَوْبَةً نَّصُورُحاً "اوراتابت اولياء مقربين كامقام بـــ جيرا كدارشاورباني بُ مَنُ نَحَشِى الرَّحُمٰنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلبِ مُّنِيْبِ ''(جِوِّمُص خدائ رحمان ے ڈرتے ہوئے رجوع کرنے والا دل لے کرآیا )اوراوابت انبیاء ومرسلین کا مقام ہے

جیا کردن تعالی نے فر مایا ہے کہ 'نیف م الْفَائدُ اِنَّه' اَوَّاب' ' (سلیمان بہت ہی اچھابندہ ہے کہ وہ حق تعالی کی طرف خوب رجوع کرنے والا ہے) پس حق تعالی کی اطاعت کے ذریعہ کیرہ گناہوں سے بھی ذریعہ کیرہ گناہوں سے بھی رجوع اتابت ہوگا جب کہ اپنے آپ سے بالکل ہی رجوع کر کے حق تعالی کی طرف توجہ کا نام اوابت ہوگا ۔ پس اگر کوئی حق تعالی کے طم سے فواحش سے رجوع کرتا ہے اور دوسرااس کی محبت میں فاسد سوچوں سے بھی رجوع کر لیتا ہے جب کہ تیسراا پی خودی سے بھی حق تعالیٰ کی طرف ہی رجوع کر لیتا ہے جب کہ تیسراا پی خودی سے بھی حق تعالیٰ کی طرف ہی رجوع کر لیتا ہے جب کہ تیسراا پی خودی سے بھی حق تعالیٰ کی طرف ہی رجوع کر لیتا ہے تو ان تینوں میں بڑا واضح فرق ہے ۔۔۔۔۔۔ تو بہ کی اصل تو حق حال پر فور کو تعالیٰ کی زجرو تنہیہ ،خواب غفلت سے دل کی بیداری اور اپنے چھے ہوئے حال پر فقر کرنے سے حاصل ہوتی ہواور جب بندہ اپ برے احوال اور تا پند یدہ افعال پر تفکر کرتا ہے تو ان سے چھٹکارے کی را ہیں تلاش کرتا ہے اب حق تعالیٰ اس پر تو بہ کے اسباب آسان فرما دیتے ہیں اور اس کو اس کے گناہوں کی بریختی سے دہائی دیتے ہیں اور اس طرح اپنی فی ہریختی سے دہائی دیتے ہیں اور اس طرح اپنی فرما دیتے ہیں اور اس کو اس کے گناہوں کی بریختی سے دہائی دیتے ہیں اور اس کو اس کے گناہوں کی بریختی سے دہائی دیتے ہیں اور اس کو اس کے گناہوں کی بریختی سے دہائی دیتے ہیں اور اس طرح اپنی اطاعت کی طاوت تک اسے درسائی فصیب کردیتے ہیں۔۔

علاء اہلست و جماعت اور جملہ مشائخ کے نزدیک بیصورت جائز ہے کہ کوئی شخص کسی ایک گناہ وں کا ارتکاب کررہا ہوجن گناہ و شخص کسی ایک گناہ وں کا ارتکاب کررہا ہوجن گناہ و صوباز آ چکا ہے خداوند تعالی اس کا اسے تو اب نصیب کریں گاور ہوسکتا ہے کہ اس کی برکت سے ہی وہ دوسرے گناہوں سے بھی باز آ جائے۔مثلا اگر ایک آ دمی اگر شراب خور بھی ہو اور زنا کاربھی اور وہ زناسے تو تو بہ کرتا ہے لیکن شراب خوری پر ابھی مصرے تو اس کی اس ایک گناہ سے تو بدورست ہوگی باوجوداس دوسرے گناہ کے ارتکاب کے معتز لہ میں سے تبیشی لوگ کہتے ہیں کہ جب تک کوئی آ دمی تمام کبیرہ گناہوں سے اجتناب نہ کرے اس پر توبہ کا اسم درست نہیں ہوگا۔ لیکن بی قول محال ہے کیونکہ بندہ جتنے بھی گناہ کرتا ہے اس کوان کی وجہ سے حق تعالی سزادیں گے اور جب وہ ایک قشم کے گناہوں سے رک جائے تو اس تم

کے گناہوں کی سز اسے تو وہ محفوظ ہو جائے تو لامحالہ وہ ان گناہوں سے تا بب ہی قراریا ہے گا\_ نیز اگر کوئی بنده بعض فرائض تو بجالاتا ہے اور بعض سے دستبردار رہتا ہے تو لا محالہ جو کچھ وه بجالا رېا ہےاس کا سے ثواب ملے گاجيپيا كەجودە بجانبيں لاتاان پرسزا كامنتحق ہوگا.. اورا گرکسی بندہ کومعصیت کی طاقت اوراس کے اسباب میسر نہ بھی ہوں تو بھی وہ ان سے تو پر کر ہے تو وہ تا ئب کہلائے گااس لئے کہ تو بہ کا ایک رکن ندامت بھی ہےاوراس بندہ کواپنی اس توبد ہے گزشتہ برندامت حاصل ہو جائے گی اور باوجود یکہ وہ موجود و حالت میں جنس معصیت کے ارتکاب کی ہمت ہی نہیں یا تالیکن وہ گویا اس عزم کا ظہار کرتا ہے کہ اگر بھی معصیت کے اسباب میسر بھی ہو جائیں تو میں پھر بھی اس معصیت کی طرف قدم نہیں بڑھاؤں گا..... پھرتو بہ کے وصف اوراس کی صحت میں مشائخ کے مختلف اقوال ہیں ، چنانچہ حضرت مهل بن عبداللُّهُ أوراكِ جماعت كاموقف بيه عركه ألتوبة أنُ لاتنسى ذنبك " (توبدیدہے کہ توایئے گناہ کو فراموش نہ کرے) اور ہمیشہ اس کی تشویش میں مبتلارہے تا کہ اگرچةتمهارے اعمال زیادہ بھی ہوجا کیں تو بھی تو ان پرمغرور نہ ہوجائے کیونکہ برے کردار پرندامت! عمال صالحہ ہے مقدم ہوتی ہےاور جوآ دمی اپنے گناہ کو یا در کھتا ہےوہ اپنی نیکیوں آ ير برگز مغرور نبيل موتا ....اور حفرت جنيد عجمراه ايك جماعت كاخيال بيه بحكه "النوبة أَن تىنس دنبكَ "(توبدىيە كۆلەيغ كناه كوجول جائے)اس لئے كوتوبه كرنے والا حق تعالی ہے محبت کرنے والا ہوتا ہے اور محت مقام مشاہرہ میں ہوتا اور مشاہرہ کی حالت میں گناہ کا یادر کھناظلم ہے، کچھونت تو شقاوت کے ساتھ ہوگا اور پھر کچھونت دفا کی حالت میں جفا کے ساتھ ہوگا جب کہ وفاکی حالت میں جفاکا ذکر بھی تجاب کا باعث ہوتا ہے، یہ اختلاف دراصل مجابده اورمشامده كے اختلاف كى طرف راجع ہے اور اس كا ذكر سہيلى فرقد کے ند ہب میں تلاش کرنا جا ہے جوحضرات تو بہ کرنے دالے کو قائم بذاتہ جانتے ہیں وہ اس کے گناہ کو بھول جانے کوغفلت جانتے ہیں اور جوحشرات اس کو قائم بحق کہتے ہیں وہ اس

کیلئے گناہ کی یاد کوشرک بیجھے ہیں خلاصہ ہے ہے کہ تو بہ کرنے والا اگر باقی الصف ہوتواس کے اسراری گرہ کھلی نہیں اور جب فانی الصف ہوتو صفت کا ذکر اس کے حق میں درست نہیں ہوتا چنا نجید حضرت موکی علیہ السلام نے اپنی صفت کے بقا کی حالت میں ' نبیٹ المیک '' بہت ہیں طرف رجوع کیا ) کہا جب کدرسول اللہ عظیہ نے اپنی صفت کے فٹا کی حالت میں فر مایا ' لا اُنحے صبی شناء علیہ ک '' ( میں تیری ثنا بیان نہیں کرسکتا ) غرضیکہ قربت کے کل میں وحشت کا ذکر وحشت ہی ہوتا ہے۔ تو بہ کرنے والے کوتو چاہئے کہ اس کو قربت کے کل میں وحشت کا ذکر وحشت ہی ہوتا ہے۔ تو بہ کرنے والے کوتو چاہئے کہ اس کو فردایک گناہ ہے یا دنہ آئے تو اس کو ابنا گناہ کس طرح یاد آئے گا۔ درحقیقت گناہ کی یاد بذات فودایک گناہ ہے کوئکہ میکل اعراض ہی ہے بلکہ اس کے غیر کا ذکر بھی اسی طرح گناہ کی اور جسیا کہ جرم کا ذکر خود کھی اعراض ہی ہے بلکہ اس کے غیر کا ذکر بھی اسی طرح گناہ ہے اس لئے کہ ذکر اور نسیان دونوں کا ایک جرم ہے اس جرم کا بھول جانا بھی ایک جرم ہی ہاس لئے کہ ذکر اور نسیان دونوں کا تعلق تو بہ کے ساتھ ہے۔ سے حضرت جنید کہتے ہیں کہ میں نے بہت کی کا میں پر بھی ہیں جمعے تعلق تو بہ کے ساتھ ہے۔ سے حضرت جنید کہتے ہیں کہ میں نے بہت کی کا میں پر بھی ہیں جمعے اس میں جیز نے اتنا فا کہ نہیں دیا جتا کہ اس شعر نے دیا ہے۔

إذا قُلُتُ مَا أَذْبَئُتُ قَالَتُ مُجِيبة"

حَيَانُكَ ذنب" لا يُقاسُ بِه ذنب"

(جب میں نے کہا کہ میں نے تو کوئی گناہ نہیں کیا تو میر امحبوب کہنے لگا۔ تمہاری زندگی خودایک ایسا گناہ ہے کہ کوئی دوسرا گناہ اس کے برابر نہیں ہوسکتا)

گویا جب محبوب کی نگاہ میں دوست کا وجودخود ایک جرم ہے تو اس کے وصف کی
کیا قیمت باتی رہ جاتی ہے بہر حال تو بحق تعالیٰ کی تائید ہے اور گناہ جسمانی نعل ہیں جب
دل پر ندامت ظاہر ہو جائے تو جسم پر کوئی ایسا آلہ موجود نہیں جودل کی ندامت کو دور کر سکے
اورا گرفعل کی ابتدامیں ہی اس کی ندامت تو بہ کو واقع نہ کر ہے تو پھریے آ بھی جائے تو انجام کار
تو بہ کی حفاظت کرنے والی نہ ہوگی ۔۔۔۔۔ جی تعالیٰ کا ارشاد ہے 'فتابَ علیہ اِند' هُوَ التَوابُ

السرحيم "(يسالله تعالى في السيرتوجي بإشبده براي توبقول كرف والارجم ب) اوراس امر کیلئے حق تعالیٰ کی کتاب میں اس قدر مثالیں موجود ہیں کہ اس معالمے کو ثابت کرنے کی ضرورت ہی نہیں ..... پس توبہ تین قتم کی ہوتی ہے ایک گناہ ہے نیکی کی طرف رجوع دوسری نیکی ہے نیکی طرف میلان اور تیسری اپنی ذات اور وجود سے حق تعالیٰ کی طرف جمک جانا .... گناه ہے نیکی کی طرف رجوع تواس طرح ہے جیسا کہتی تعالیٰ کاارشاد بِكُ أُوالَّـذِيُنَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا انْفُسَهُمُ ذَكُرُو اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُا لِـذُنُوبهم "(الايه) (اوروه لوگ كه جب انهول في كوئي براكام كرليايا ايخ آپ برظلم كر لیاتو الله تعالی کویاد کرنے گئے ہیں این گناموں کیلئے مغفرت کے طلب گار ہوئے )اور نیکی ے نیکی کی طرف میلان اس طرح کہ جیسا حضرت مویٰ علیہ السلام نے کہا تھا ' ' تُنہ اللہ علیہ السالہ میں کہا تھا ' ' تُنہ سے ا الملك "ادرايي ذات حق تعالى كى طرف توجه يول كه جيس بغير علي الشار فرمايا" وَإِنَّهُ لِيهَانُ عَلَى قَلْبِي وَإِنِّي كُنْتَ لَا سَتَغْفِرا اللَّهَ فِي كُلِّ يُومُ سَبِعِينَ مَوَةٌ ''(اور وہ تو بیمیرے دل پر آ سان کر دی گئی۔ چنانچہ میں اپنے اللہ سے روز انہ ستر مرتبہ بخشش ما نگتا ہوں ) معصیت اوم<sup>قلط</sup>ی کاار تکاب برااور قابل مذمت ہے جب ک<sup>فلط</sup>ی ہے درتی کی طرف رجوع اچھااور قابل تعریف ہےاوراس طرح کی توبیعام ہےاوراس کا تھم بھی براواضح ہے اور جب تک زیادہ نیکی ہو عام نیکی کے ساتھ اس کا قرار پکڑنا، راستہ میں تھہر جانا اور حجاب ہاورعام نیکی ہے بڑی نیکی کی طرف رجوع کرنا اہل ہمت کے درجہ میں قابل تعریف ہے اور بیتو بہ خاص ہے اور بیمحال ہے کہ اللہ کے نیک بندے معصیت سے توبہ کریں کیونکہ وہ معصیت کا تو ارتکاب بی نہیں کرتے تم نے غورنہیں کیا کہ تمام محلوقات تو حق تعالیٰ کی زیارت کی خواہشمند ہے لیکن حضرت مولیٰ علیہ السلام سے توبہ کرتے ہیں اس لئے کہ وہ اپنے اختیار سے بیرویت حاصل کرلیا کرتے تھے جبکہ دوی میں اپنا ختیار چلانا ایک آفت ہےاوران کے اختیار کی آفت کا ترک کرنا مخلوق کیلئے رویت کا ترک نظر آئے گا اورایئے آ ب سے حق تعالی کی طرف رجوع کرنا یہ حجت کے درجہ میں ہے جیسا کہ بلند مقام کی آ زمائشوں کی وجہ سے بلند مقام پر تفہر نے سے تو بہ کرے، اور بلند مقامات اور احوال کو وکھنے سے بھی تو بہ کر ہے جسیا کہ بغیر علی ہے کے مقامات ہر لمحد ترقی کی راہ پر گامزن تھے چنانچہ جب آ ب پہلے سے زیادہ بلند مقام پر پہنچتے تو نچلے درجے کے مقام سے استعقار کرتے اور دوبارہ اس مقام کے دیکھنے سے بھی تو بہ بجالایا کرتے تھے ۔۔۔۔۔۔واللہ اعلم بالسواب

جان لو کہ معصیت کا ارتکاب نہ کرنے کا پختہ ارادہ صحح ہونے کے بعد توبہ پر ہمیشہ

فصل َ

قائم رہنا آئندہ توبہ کیلئے شرطنہیں چنانچہ اگر توبہ کرنے دالے کی توبہ میں کوئی فتور واقع ہو جائے کہ پھرمعصیت کا ارتکاب کر بیٹھے تو گزشتہ دنوں میں گناہ نہ کرنے کا جواس نے بختہ ارادہ کیا تھا اس کا اے ثواب ضرور ملے گا۔ گروہ صوفیہ کے مبتدی حضرات اور توبہ کرنے والول میں ہے ایسےلوگ گزرے ہیں کہ جنہوں نے توبہ کی لیکن پھر کسی فتور کے واقع ہو جانے کی وجہ سے برائی کی طرف لوٹ گئے لیکن پھر کی تنبید کی وجہ سے ددبارہ درگاہ خداوندی میں حاضر ہو گئے۔مشائخ میں سے ایک بزرگ کابیان ہے کہ میں نے ستر مرجبہ تو بدکی اور پھر گناه کی طرف رجوع کیا یہاں تک که اکہترویں مرتبہ کی توبہ پر مجھے استقامت نصیب ہوئی۔ حضرت ابوعمرو نے حضرت جنید ؓ کے سامنے بیان کیا کہ میں نے ابتدا میں حضرت ابو عثان حیری کی مجلس میں تو بہ کی اور بچھ عرصہ تک اس پر قائم رہا پھر سیرے دل میں گناہ کا شدید تقاضہ بیدا ہوگیا اور میں نے اس تقاضے کی متابعت کر لی اور اس بزرگ کی صحبت سے اعراض کرنے لگااور جہاں کہیں میں شنخ کود کھتاتو ندامت محسوں کرتے ہوئے بھاگ جاتا، تا كدوه ججھد مكونديا كي الك دن احيا كك ميرى ان سے ملاقابت موكى ۔ آپ نے مجھے فرمايا '' بیٹے! اینے دشمنوں کے ساتھ اس دفت صحبت اختیار کر جب تو گناہوں ہے بالکل یاک ہو

اس کے کہ دخمن تیر ہے جیب نددیکھیں اوراگرتو عیب دار ہواتو تیرے دخمن خوش ہوں گے اور جب تو گناہوں سے باک ہوگا تو دخمن عملین ہوں گے اور اگرتو گناہ کرنا جا ہتا ہے تو میر سے باس آ جاتا کہ تیری مصیبت میں خود ہرداشت کرنوں اور تیرادشمن خوش نہ ہو سکے ، ابو عمر کہتے ہیں کہ میرا دل گناہ سے بھر چکا تھا چنا نچہ میں نے تو بہ کا اور میری تو بہ درست ہوگئ ۔

عمر کہتے ہیں کہ میرا دل گناہ سے بھر چکا تھا چنا نچہ میں نے تو بہ کی اور میری تو بہ کوتو ڑ ڈالا اور نیز میں نے سنا ہے کہ ایک شخص نے گناہوں سے تو بہ کی لیکن پھراس نے تو بہ کوتو ڑ ڈالا اور گناہ کا ارتکاب کر لیا اس وقت اسے پشیمانی ہوئی اور ایک دن اپنے دل سے کہنے لگا اگر اب میں پھر حق تعالیٰ کی بارگاہ میں جاؤں تو میرا کیا حال ہوگا؟ ہا تف نے اسے آ واز دی کہ '' آط محمد نا فی فیان عدت الینا قبلناک '' اُط محمد نا میں اُس کے تھے قبول کیا بھر تو نے ہمیں چھوڑ دیا تو ہم نے شہیں اُس کے گاتو ہم تہمیں پھر قبول کر لیس گے مہلت دی۔ اب اگر تو لوٹ کر ہمار سے پاس آ سے گاتو ہم تہمیں پھر قبول کر لیس گے مہلت دی۔ اب اگر تو لوٹ کر ہمار سے پاس آ سے گاتو ہم تہمیں پھر قبول کر لیس گے اب سے میں پھر مشائح کے اقوال کی طرف رجوع کرتا ہوں۔

فصل

حضرت ذوالنون مصری فرماتے ہیں کہ 'تسوبہ المعوام من المذنوب و توبہ المحدواص مِن المذنوب و توبہ المحدواص مِن المغفلة ''(عوام کی توبہ گناہوں سے ہوتی ہے کین خواص کی توبہ خفلت ہے ہوتی ہے) اس لئے کہ عوام سے تو ان کے ظاہری حال کی باز برس ہوگی اور خواص سے ان کے دلی معاملہ کی تحقیق! کیونکہ غفلت عوام کیلئے تو نعت ہے لیکن خواص کیلئے حجاب ہے ۔۔۔۔۔ حصرت ابوحفص حداد کہتے ہیں کہ 'لیئس لمعبد فی المتوبیة شی کوئ المتوبة المید لاَمِنه الموبیة شی کوئ المتوبة المید لاَمِنه الموبیة شی کوئ المتوبة کی طرف سے بندہ کو تو ہے معالم میں کوئی ذات کی طرف سے ) اس قول کے کی طرف سے بندہ کو نصیب ہوتی ہے نہ کہ بندہ کو اپنی ذات کی طرف سے ) اس قول کے انسان تو بہ بندہ کو نعیانی کے انتظامات میں سے ایک وہ بی

انعام ہوگی اوریہ تول حضرت جنیدٌ کے مذہب کے مطابق ہوگا.....حضرت ابواکس بو هنجُدٌ كَتِيْ إِينَ كُهُ التوبة اذا ذكرت اللُّفنب ثم لا تبجد حلا وه عند ذكره فهوا لتوبعة ''(صحیح توبدیہ ہے کہ جب تو گناہ کو یا دکرے تو اس کے ذکرے تجھے کوئی لذت حاصل نہ ہو) کیونکہ گناہ کا ذکریا تو افسوس کے طور ہر ہو گایا دلی ارادے کے طور بر۔اور جو محض افسوس اورندامت کے ساتھ ایے گناہ کو یاد کرتا ہے تو وہ توبہ کرنے والا ہوتا ہے اور جو کوئی ولی خواہش کے ساتھ گناہ کو یاد کرتا ہے وہ گنبگار ہوتا ہے اس لئے کہ گناہ کے ارتکاب میں اتنی آن ماکش نہیں ہوتی جنتی کہ اس کے ارادے اور ولی خواہش میں ہوتی ہے کیونکہ گناہ کا فعل تو ایک ہی وقت میں ہوتا ہے لیکن اس کا ارادہ ہمیشہ قائم رہتا ہے ہیں جو کوئی وقتی طور پر جسم کے ہمراہ گناہ کے ساتھ صحبت کرتا ہے وہ اس شخص کی طرح نہیں ہوتا جوروز وشب دلی طور برنگاہ کے ساتھ صحبت کرتار ہتا ہے .....حضرت ذوالنون مصری کہتے ہیں کہ 'التوبة تـوتبـان توبة الانابة وتوبة الاستحياء فتوبة الانابة ان يتوب العيد خوفاً من عقوبة وتوبة الاستحياء أن يتوب حياءً من كرمِه "(توبردوطرح كي بوتي ہے،تو بتدانابت اورتو بہاستیاءتو بہانابت ہیہے کہ بندہ حق تعالیٰ کی سزا کےخوف سے تو بہ كرےاورتوباستياءيہ ہے كہ بندہ حق تعالیٰ كے كرم سے شرم كرتے ہوئے توبدكرے ) پس خوف والیاتو بہتو جلال خداوندی کے کشف کی وجہ سے ہوتی ہے کیکن وہ تو یہ حیاء جمال الٰہی کے نظارہ ہے ہوتی ہے۔ پس ایک جلال خداوندی میں خوف کی آ گ ہے جاتا ہے اور دوسرا جمال الٰہی میں حیاء کے نور سے روشن ہور ہا ہوتا ہے گویا ان دونوں میں سے ایک توحق تعالیٰ كى محبت كے نشہ سے سرشار ہوتا ہے اور دوسر اخشیت اللی سے مد ہوش چنا نچہ اہل حیاء اصحاب سكر موت بن جب كهابل خوف اصحاب صحو .... اس مضمون ميس گفتگوتو بهت طويل بي كيكن میں نے اس کوخضراً انداز میں پیش کردیا ہے ..... وباللہ التو فیق ..... واللہ اعلم

#### بإنجوال كشف حجأب

### نماز کابیان

حَنْ تَعَالَىٰ كَاارِشَاوَ بِي 'وَ أَقِيهُمُوا الصَّلِو'ةَ "(اورنماز قائمُ كرو) اوررسول الله عَلِيْكُ نِ فَرِمايا بِي ُ البِصْلُوا ۚ وَمَا مَلَكَتُ اَيُمَانَكُمُ ''(نمازاوداين زيردست مآتخوں کا خیال رکھو )لغت کے اعتبار سے صلوۃ ۔ ذکر اور اطاعت کے معنی میں ہے اور فقہاء کے درمیان رائج فقبی اصطلاح میں میخصوص احکام کے ساتھ اداکی جانے والی ایک مخصوص عبادت كا نام ہاوروہ حق تعالى كا فرمان ہے كه يائج اوقات ميں يائج نمازيں ادا كرو! اور اس سے قبل اس میں داخل ہونے کیلئے کچھ شرائط ہیں ایک ان میں سے طہارت ہے کہ ظاہری جسم کو نجاست ہے اور دل کوخواہشات سے یاک کرے، دوسری بید کہ لباس ظاہری طور برنایا کی سے اور باطنی طور برحرام مال سے یاک ہو۔ تیسری بیک نماز کی جگہ ظاہر میں نایا کی اورمصیبت ہے اور باطن میں فساد اورمعصیت ہے یاک ہو۔ چوتھی شرط استقبال قبلہ ہے كەظامر كاقبلەخاند كعبہ ہاور باطن كاقبله عرش الهي ہاوراس كاباطني مقصود مشاہدہ ہے، یانچویں شرط فاہر شریعت میں وقت کے داخل ہونے کے ساتھ قدرت ہونے کی صورت میں ظاہری قیام اور باطنی حقیقت کے درجہ میں وقت کے ددام کے ساتھ باطنی طور برقرب اللی کے باغیجہ میں قیام ۔ چھٹی حق تعالی کی طرف یوری توجہ کے ساتھ اخلاص نیت، ساتویں مقام ہیب اور مقام فنامیں تکبیر کہنا''وصل کے کل میں قیام کرنا صحت لفظی اور تعظیم کے ساتھ قرات کرنا۔خشوع کے ساتھ رکوع اور عاجزی کے ساتھ سجدہ کرنا، دلجمعی کے ساتھ تشہد يره حنااور فناصفت كرماته سلام كهنا ....احاديث من آيا بي كرد كسان رسول السلب صلى الله عليه وسلم يُصَلى و في جوفه زير كا زير المرجل "(رسول الله المنطقة جب نماز ادا كرتے تو آپ كے دل ميں اس طرح جوش ہوتا جس طرح اس ديك ميں ہوتا ہے جس کے نیچ آ گ جل رہی ہو )اور جب امیر المونین حضرت علی کرم اللہ وجہ نماز اداكرنے كا قصد كرتے تو آب يركرزه طارى موجاتا، اورآب كہتے" اس امانت كى ادائيكى كا وقت آگیا ہے جس کواٹھانے سے زمین واسان عاجز آگئے تھے۔مثائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کدیں نے حضرت حاتم اصم سے دریافت کیا کہ آ ب نماز کس طرح اوا كرتے ہيں؟ انہوں نے فرمايا جب نماز كا وقت شروع ہوتا ہے ميں ايك ظاہرى وضوكرتا موں اور ایک باطنی ظاہری وضوتو پانی سے کرتا ہوں اور باطنی تو بہ سے۔ اب میں مسجد میں داخل ہوتا ہوں اور مجدحرام کا مشاہدہ کرتا ہوں۔ مقام ابراہیم کوایئے دونوں ایروؤں کے درمیان رکھتا ہوں۔ بہشت کواہنے دائیں طرف جانتااور دوزخ کواپنے بائیں طرف دیکھتا موں اور صراط کواہے یاؤں کے فیچے اتا ہوں اور ملک الموت کواین پشت کے چیجے تصور کرتا موں۔اس طرح میں بوری تعظیم کے ساتھ تکبیر کہتا ہوں۔حرمت کے ساتھ قیام کرتا ہوں ہیبت کے ساتھ قرات کرتا ہوں۔ رکوع تواضع کے ساتھ ، مجدہ عاجزی کے ساتھ، قعدہ بورے حلم و وقار کے ساتھ اور اس طرح آخر میں حق تعالی کے شکر کے ساتھ سلام بھیرتا ہوں۔وہانٹدالتو فیق۔

فصل

جب کھانے پینے سے فارغ ہو جاتے تو کمال حیرت کے کل میں محبت الی کے طالب ہو جاتے اور کھلانے، بلانے والے کے ساتھ تعلق جوڑ کیتے اس وقت آپ فرماتے "ار حنا یا ببلال بساليصلوة "(اے بلال نماز کی اذان ہے ہمیں خوش کر)اس معالے میں مشاکُخ کے بہت سے اقوال میں اوران میں سے ہرایک کا ایک مقام ہے چنانچہ ایک گروہ تو بیہ کہتا ہے کہ نماز بارگاہ البی میں حاضری کا ذریعہ ہے اور دوسرا گروہ کہتا ہے کہ بیغیبت کا ذریعہ ہے اورایک جماعت جوغائب ہوتی ہے نماز میں حاضر ہوجاتی ہےاور کچھلوگ جوحاضر ہوتے ہیں نماز میں غایب ہوتے ہیں جیسا کہ اس دنیا میں مقام مشاہرہ دش کے اندر جو جماعت کہ حق تعالیٰ کامشاہدہ کرتی ہے پہلے غائب ہوتی ہے تواس ونت چاضر ہو جاتی ہے اور جولوگ پہلے حاضر ہوتے ہیں اس وقت غائب ہو جاتے ہیں ..... بیں علی بن عثان ہجو پر کی کہتا ہوں كەنمازايك تھم ہےنە كەۋرىيە حضوريا آلەغىبت، كيونكە تھمكى چىز كىلئے ذرىيە قرازىبىس يا تا کیونکہ حضور کا آلہ عین حضور ہے اور غیبت کا ذریعہ عین غیبت۔ جبکہ امرالی کوکس چیز کے سبب کے ساتھ تعلق نہیں۔اس لئے کہ اگر نماز ہی حضور کا سبب ہوتی تو ہونا میر چاہئے تھا کہ نماز کےعلاوہ کسی طرح بھی بارگاہ خداوندی کی حاضری نصیب نہ ہوتی اورا گرغیبت کا آلہ ہوتی تو جائے تھا کہایک غائب شخص نماز کوترک کرنے سے قاصر ہو جاتا لیکن جب حاضر اور غائب کونماز کے اداکرنے یا اس کوترک کرنے سے کوئی عذر نہیں تو معلوم ہوا کہ نماز کونفس کے اندرخود ایک غلبہ حاصل ہے اور پیغیبت اور حضور دونوں کے اندرموجود ہے ہی اہل عجابده اورارباب استفامت نماز بهت زیاده ادا کرتے ہیں اور کثرت سے نماز ادا کرنے کا تھم دیتے ہیں۔ چنانچ مشائخ اپنے مریدوں کے جسم کوعبادت کاعادی بنانے کیلئے دن رات میں جارسورکعت نماز اداکرئے کا حکم دیتے میں۔ نیز ارباب استقامت خودبھی کثرت سے نمازاوا کرتے میں تا کہ بارگاہ الٰہی میں قبولیت کاشکرادا کرسکیں۔ یا تی اس جگہ ارباب احوال کے دوگروہ ہیں۔ ایک گروہ وہ ہے کہان کی نماز طریقت کے کمال میں مقام جمع میں ہوتی

ہےاوروہ اپنی نمازوں میں مجتمع ہوتے ہیں اور دوسرا گروہ وہ ہے جن کی نمازیں مشرب ہے انقطاع کی وجدے مقام تفرقہ میں ہوتی ہیں اور وہ نمازوں سے تفرقہ کا مقام حاصل کرتے ہیں۔ جوحفزات اپنی نمازوں میں مجتمع ہوتے ہیں وہ دن رات نمازوں میں مصروف رہتے ہیں اور فرائض وسنن کے علاوہ نوافل کی ادائیگی کرتے رہتے ہیں۔لیکن جوحضرات مقام تفرقه میں ہوتے ہیں وہ فرض اور سنت نماز کے علاوہ بہت کم نفلی نماز پڑھتے ہیں .....رسول النُّمَا اللَّهُ فَ فَرِمَا يَا مِهِ كُهُ مُجْعِلَتُ قَوْةَ عَينِي فِي الصَّلُواةِ ''(ميري آنكھوں كي شندك نماز میں رکھی گئے ہے) لینی میری تمام تر راحت نماز میں ہے اس لئے کہ اہل استقامت کی طریقت ہی نماز میں ہاور بیاس طرح ہے کہ رسول اللہ اللہ کو جب معراج پر لے جایا گیا اورمقام قرب تک بہنجادیا گیا تو آپ کانفس مبارک دنیا کے تعلقات سے منقطع ہو گیا اور آب اس درجہ پر بہنج گئے کہ آپ کانفس دل کے درجہ پر اور دل جان کے درجہ پر اور جان باطن کے درجہ یر بینے گیا اور یہ باطن تمام درجات سے فانی اور مقامات سے محومو گیا اور تمام نشانیوں سے بےعلامت اور مجاہدہ میں مشاہرہ سے غائب اور معائند کی حالت میں معائند ے الگ ہو گیا آپ کے انسانی خواص معدوم ہو گئے اور نفسانی مادہ جل کرختم ہو گیا آپ کے طبعی قوی فنا ہو گئے اور آپ کے ولایت میں حق تعالی کے شواہد طاہر ہو گئے۔ یوں آپ این آپ ہے رہ گئے اپنے معنی سے دوسرے معنی تک پہنے گئے اور خدائے لم بزل کے مشامدے میں محومو گئے چنانچ محبت اللی میں اپنے آپ سے بے اختیار موکر پکارا مھے کہ ' بار خدایا! مجھے بھراس آ ز ماکش کے سرخانے ( دنیا ) میں نہ لے جانا اورخواہشات وطبیعت کے قيد خانے ميں ندوال دينا' حق تعالى كى طرف سے فرمان آيا كد اسم الكم الى طرح ہےك شریعت کوقائم کرنے کیلیج ہونیا کی طرف لوٹ کرجاؤ تا کہ جو کھے ہم نے بہاں آپ کوعطا کیاہے دہ وہاں دنیا میں بھی عطا کریں' چنانچہ جب آپ دنیا میں واپس تشریف لے آ ہے تو جب بهي آپ كاول اس مقام بلند كامشاق موتا آپ فرمات "ار حسنسايسايسا بلال

بالصلوة "(بلال ممین نماز سے داحت پنجاؤ) پس مرنماز آپ کیلے معرائ قرب اللی کا ذریعہ موقی لے لوگ آپ کونماز میں مشغول دیکھتے حالانکہ آپ کے جسم نماز میں ہوتالیکن آپ کا دل نیاز مندی میں مبتلا ہوتا آپ کا باطن راز میں ادر آپ کا جسم مبارک سوز وگداز میں مشغول ہوتا یہاں تک نماز آپ کیلئے آتھوں کی ٹھنڈک بن جاتی آپ کا جسم تو دنیا میں ہوتا کیکن آپ کی جان ملکوت میں ہوتی اسی طرح آپ کا جسم تو انسانوں کے ہمراہ ہوتا لیکن آپ کی جان حق تعالی کی مجت کے مقام ارفع پر موجود ہوتی۔

حفرت بهل بن عبداللهُ قرمات بيس كه "المصدق أن يسكسون له تابع من الحق إذا دَحَل وقت الصلوة بعثه عليها وينبهه ان كان نائِمًا "(صدقكي علامت بيہ ہے كەصاحب صدق كيليَّ حق تعالى كى طرف سے ايك تابع فرمان فرشة مقرر ہو جونماز کا وقت داخل ہونے پراسے نماز پر آمادہ کرے اوراگر وہ نیند میں ہوتو اسے بیدار کر وے) اور یہ چیز خود حفرت مہل بن عبداللہ میں طاہر تھی اس لئے کہ آپ بوڑ ھے اور ضعیف ہو چکے تھے کیکن جب نماز کا وقت آتا تو آپ تندرست ہوجاتے اور جب نماز اوا کر چکتے تو یملے کی طرح اپنی جگہ ہے ال بھی نہ کتے ۔۔۔۔مشاکُ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ" يمحتائج المصلى الى اربعةِ اشياء فنا النفس وذهابُ الطبع وصفا السِر و كمال المشاهدة ''(نمازى كوچار چيزول كي ضرورت بوتي بے فس كافناء بوناطبيعت کامعدوم ہوجا ناباطن کا پاک ہونا اورمشاہدہ کا کامل ہونا) نماز ادا کرنے والے کیلیئے فنا نفس کے بغیر چارہ نہیں اور بیارادے کوایک پہلو پرمجتع کئے بغیر حاصل نہیں ہوتا۔ جب ارادہ مجتمع ہوجائے تو نفس کا غلبختم ہوجاتا ہے۔ کیونکہ نفس کا وجود تفرقہ میں سے ہے جوعباوت کے تحت نہیں آتا.....اورطبیعت کا معدوم ہونا۔جلال البی کے اثبات کے بغیر حاصل نہیں ہوتا کیونکہ جلال حق غیر کیلئے باعث زوال ہوتا ہےاور باطن کی صفائی محبت خداوندی کے بغیر نہیں ہو عتی اور مشاہدہ کا کمال باطن کی صفائی کے بغیر حاصل نہیں ہوتا.....اور روایت میں پیجمی

آتا ہے کہ حضرت حسین بن منصور ؓ نے دن رات میں جارسور کعت نماز اپنے او براا زم کررکھی تھی لوگول نے عرض کیا کہ آپ تو بلند درجہ پر پہنچے ہوئے ہیں پھر میرسب تکلیفیں کیوں برداشت کرتے ہیں؟ آپ نے فرمایا'' بیتمام تکیفیں اور راحتیں تو تمہارے اینے حال میں ظاہر ہوتی ہیں۔اولیاءاللہ جو فانی الصفت ہوتے ہیں ندان پر کوئی تکلیف اٹر کرتی ہے اور نہ راحت د کیمنا کہیں ایسا نہ ہوکہ تم ستی کا نام پہنچا ہوا ہو تا اور لا کچ کا نام طلب حق نہ رکھ لؤ' ایک صاحب بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت ذوالنونؓ کے پیھیے ایک نماز اداکی جب آپ نے تکبیراولی کہتے ہوئے' اللہ اکبر' کہا تو یوں بیہوش ہوکر گر پڑے کہ گویا آپ کے جسم میں احساس تک باقی نہیں رہا ..... حضرت جنید ؒ نے بڑھا ہے میں بھی اپنی جوانی کے وظا ئف داوراد میں ہے کوئی ورد ، وظیفہ حجوز انہیں لوگوں نے عرض کی اے شیخ آپ ضعیف ہوگئے ہیںان نوافل میں سے کچھ سے دستبر دار ہو جا کیں آ ۔ یہ نے فر مایا بیدہ چیزیں ہیں کہ ابتدائے طریقت میں میں نے جو کچھ پایا ہے انہی کی بدولت پایا ہے واب انہائے تصوف میں ان سے دستبردار ہو جاؤں بیاخال ہے ....مشہور ہے کے فرشتے ہر وقت عبادت میں مصروف رہتے ہیں اطاعت آلبی ان کا پانی اورعبادت ان کا کھانا ہے اس لئے کہ وہ روحانی ہیں ان میں نفس سرکش موجودنہیں ۔ جب کہ بندے کواطاعت سے بیفس امارہ ہی روکتا ہے ریفس جتنامغلوب ہوتا ہے بندگی اتنی ہی زیادہ آ سان ہوجاتی ہےاور جب نفس بالکل فنا ہو جاتا ہے فرشتوں کی طرح عبادت ہی اس بندے کی غذا اور پانی بن جاتی ہے بشر کھیکہ پیہ فنائے نفس محیح طریقہ سے ہو' ، ... حضرت عبداللہ بن مبارک بیان کرتے ہیں کہ بجین میں میں نے ایک عبادت گزار خاتون کودیکھا مجھےاب بھی یاد ہے کہ نماز کی حالت میں ایک بچھو نے اسے حالیس جگہ پر زخم کیالیکن اس عابدہ عورت میں کوئی تبدیلی نی آئی۔ جب وہ نماز سے فارغ ہوئی تو میں نے اس سے کہا''اے امان! آپ نے اس بچھوکوا پیخ آپ سے دور كيول نه كيا؟ تواس نے كها" بيٹيتم ابھي بچے ہوميرے لئے بيكس طرح درست تھا كەتق

حضرت الو برات كى نماز مل حضرت الو برصدين من دوايت كرتے بين كه آبرات كى نماز ميں قرات وسي آ واز سے قرات كى نماز كرتے تھے ، بيغبر عليہ الله في الله الو ي بيغبر عليہ الله في الله الو ي بيغبر عليہ الله في الله الله الله الله بيغبر عليه الله الله بيغبر عليه الله الله بيغبر عليه بيغبر الله بيغبر الله

پی بعض صوفی تو فرائض کھلے عام ادا کرتے ہیں کین نوافل ظوت میں ادا کرتے ہیں اور اس طریقہ سے ان کی بیخواہش ہوتی ہے کہ دہ ریا کاری سے چھوٹے رہیں کیونکہ جب کوئی شخص معاملات میں ریا کاری سے کام لیتا ہے اور لوگوں کی توجہ اپنی طرف مبذول کراتا ہے تو وہ ریا کار بن جاتا ہے، چنانچہ بید حضرات کہتے ہیں کہ اگر چہ معاملات کوہم نہیں و کیھتے لیکن لوگ تو دہ کھتے ہیں اور بیتھی ، کھلا دائی ہے اور صوفیہ کا ایک دوسراطبقہ فرائض کے علاوہ نوافل بھی کھلے طور پر اوا کرتا ہے اور وہ حضرات کہتے ہیں کہ ریا تو باطل ہے اور عبادت حق ہے۔ ہم ایک باطل کیلئے حق کو چھپا کیں بینہیں ہوسکتا، پس ریا کو دل سے نکال دینا حق ہے۔ ہم ایک باطل کیلئے حق کو چھپا کیں بینہیں ہوسکتا، پس ریا کو دل سے نکال دینا

چاہے پھر جہاں تم چاہوعبادت کراو ..... مشاکُ ضو فید تمہم اللہ نے خود بھی نماز کے حقوق اور اداب کو طوظ رکھا اور مریدوں کو بھی اس کا حکم دیا۔ چنا نچہ ایک بزرگ کہتے ہیں کہ میں جالیس سال تک سفر میں رہا۔ اور اس دور ان میں نے ایک نماز بھی جماعت کے بغیر نہیں پڑھی اور ہر جعد کو میں ایک دوسر سے گاؤں میں ہوتا تھا ..... نماز کے تمام احکام اس سے کہیں زیادہ ہیں کہان تمام کو بیان کیا جائے تا ہم مقامات میں سے جو چیز نماز سے وابستہ ہے وہ محبت اللی ہے۔ اب ہم انشاء اللہ اس کے جملہ احکام کو بیان کریں گے۔

<u>باب</u>

### محبت اوراس کے متعلقات

اللهُ وَ وَلِ فَرِمَاتَ بِينَ يُعَايُّهَا الَّذِيْنَ اهْنُو مَنْ يَرُتَدَّ مِنْكُمُ عَنُ دِيْنِهِ فَسَوُفَ يَاتِي اللَّهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَهُ "(اكايمان والواتم من ع جوكولَي ا پنے دین سے پھر جائے (تو) پس عنقریب اللہ تعالیٰ الی قوم پیدا کریں گے جس سے وہ محبت كركًا اوروه الله سے مجبت كريں كے ) اور نيز فرمايا "وَ مِنَ النَّاسِ مَنُ يَتَّ حِذُمِنُ دُوُن الـلَّـهِ ٱنْدَ ادًا يُحِبُّونَهُمُ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِيْنَ امَنُوُا اَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ "(اور لوگوں میں ہے بعض ایسے ہیں جواللہ کے علاوہ دوسروں کواس کا شریک بناتے ہوئے ان ے اس طرح محبت کرتے ہیں جیسے اللہ ہے کرنی جاہئے اور جولوگ ایمان لائے وہ اللہ کے ساتھ محبت میں بڑے بخت ہیں ) اور پیغیر علیقے فر ماتے ہیں کہ میں نے جبر کیل کو یہ کہتے مُوكَ سَامِ كُنْ تَعَالَىٰ قُرِمَاتِي مِينُ 'مَنُ أَهَانَ لِي وَلَيًا فَقَد بارزني بالمحاربَةِ مًا تىرودتُ فى شئَّ كتودودى فى قبضِ نفس عبدالمومن مَن يكون السموت وَاكره مساته ولا بدلّه منه وَمَا يتقرب الّي عبدي بشيُّ احب إِلَى بِالنِوافِلِ حتى احبه ُ فاذا احببتُه ُ كنت لَه ُ سمعًا وبصواً وَّيداً وَرجلاً ولِسَانَا "(الحديث) جس نے مير اولي كي توبين كي اس نے مير المحد جنگ كا اعلان کیا، مجھے کسی چیز میں اتناتر دونہیں ہوتا جتنا کہا یک بندہ مومن کی روح قبض کرنے میں وهموت كونا يبندكرتا باورمين اس كونكليف دينا پيندنبين كرتا حالا نكه موت سے اسے جارہ نہیں میرا کوئی بندہ جن اعمال ہے میراقرب حاصل کرتا ہےان میں سے زیادہ پبندیدہ وہ احکام ہیں جومیں نے اس برفرض کئے ہیں اور میرابندہ نفلی عبادات کے ذریعہ میر بے قریب ہوتا چلاجا تا ہے یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں چرجب میں اس سے محبت

كر ليتا ہوں تو ميں خود ہى اس كے كان ، آئكھ، ياؤں اور زبان ہو جاتا ہوں) نيز حضور عليلية \_فرايا ' وَمَنْ اَحَبُّ لِقاء الله احب الله لقائه وَمَن كرة لقاء الله كره اللَّهُ لمقاء ہ ''(جو خص اللہ سے ملاقات کرنا پیند کرتا ہے اللہ بھی اس سے ملنا پیند کرتے ہیں اور جو خص اللہ سے ملنا تا بہند کرتا ہے اللہ بھی اس سے ملاقات کرتا بہند نہیں کرتے 'نیز فر مایا'' إذا حبَ اللَّهُ عبداً قال بجبريل يا جبريل إنِي أُحِبُّ فلاناً فاحِبُّه' فيحِبُّه' جبر ائيـل ثُـمَّ يـقولُ جبر ائيل لِآهل السماء إنَّ الله تعالىٰ قَدًا حَبَّ فلانا فاحبو فيحبه اهـلُ السـماء ثم يضع له القبول في الارض فيحبهُ اهلُ الارضِ وفـي بـعض الووايات مثل ذالِك ''(الله تعالى جباييخ كى بند \_كو دوست بنالیتے ہیں تو جبرئیل ہے فرماتے ہیں اے جبرئیل میں فلاں بندے سے محبت کرتا ہوں تو اس کو دوست رکھ۔ پس جبر ئیل بھی اس سے دوئی کرنے لگتے ہیں۔ پھر جبر ئیل آ سان والوں سے کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ فلاں شخص ہے محبت کرتے ہیں۔ سوآ سان والے بھی اسے دوست بنالیتے ہیں۔ پھرز مین میں اس کیلئے قبولیت رکھ دی جاتی ہے چنانچہ زمین والے بھی اس سے محبت کرنے لگتے ہیں اور بعض روایات میں ہے کہ زمین والے بھی آسان دالوں کی طرح محبت کرنے لگتے ہیں)

اور جان لو کہ حق تعالی کی مجت بندے کے ساتھ اور بندہ کی مجت حق تعالی کے ساتھ دونوں درست ہیں کتاب وسنت ہیں اس کا بیان ہے اور پوری امت کا اس پر اجماع ہے۔ اور خداوند تعالی ایسے اوصاف کے مالک ہیں کہ اولیاء اس کو دوست رکھتے ہیں اور وہ اپنے دوستوں کو دوست رکھتے ہیں اور وہ اپنے دوستوں کو دوست رکھتا ہے۔ لغت کے اعتبارے کہتے ہیں کہ مجت ''حسنہ '' (حاکی زیر) سے ماخو فر ہے اور بیاس نج کو کہتے ہیں جو صحرا میں زمین پر پڑتا ہے ہیں محبت کا نام حب رکھ دیا گیا کیونکہ زندگی کی اصل ہی ہے جس طرح کہ نباتات کی اصل نج ہیں جس طرح نج صحرا میں بھر تے ہیں چی جس جس جس طرح کہ نباتات کی اصل جی ہیں جس طرح نج صحرا میں بھر تے ہیں چی جس جس جس جس اس پر بارشیں ہوتی ہیں

سورج اس پر چکتار ہتا ہے سردی ادر گرمی کے موسم اس پر گزرتے ہیں اور وہ زبانوں کے بد لئے ہے۔ متغیر نہیں ہوتالیکن جب اس کا وقت آ جا تا ہے تو وہ پیدا ہوجا تا ہے اور پھول اور پھول لاتا ہے اس طرح جب محبت کی ول میں ٹھکا نہ بنالیتی ہے تو حضور وغیبت آ زمائش و محنت راحت ولذت اور فراق وصل کی حالت میں متغیر نہیں ہوتی ایک شاعر نے اس کو یوں بیان کیا ہے۔

يَامَنُ سَقَامَ جنونِه لِسقامِ عاشقه طبيب حارث الممودة فاستوى عندى حضورك والمغيب

اے وہ خص جس کی بلکوں کی بیاری اپنے عاشق کی بیار یوں کیلئے طبیب ہے اس نے میرے دل میں محبت کا بچ بودیا ہے۔ پس میرے لئے تیرا حاضر ہوتایا غائب ہوتا ہرا ہر ہے۔

المل افت يہ بھی کہتے ہیں کہ مجت اس حب سے ماخوذ ہے جواس گر سے کے معنی میں ہے جس میں پانی بہت زیادہ ہو، اور وہ پھیلا ہوا ہو کہ نگاہ کواس میں گزرنہ ہواور وہ اس کی سے وہ کے والا ہو کہ اس طرح مجت جب کی طالب کے دل میں جمع ہوجاتی اور اس کے دل کواپنے وجود سے جردی ہے جو چردوست کی بات کے علاوہ اس کے دل میں کسی چیز کیلئے گئائٹ نہیں رہتی ۔ چنا نچر تن تعالی نے جب حضرت ابراہیم علیہ السلام کو دوئتی کی ضلقت سے نواز ااور وہ جن تعالیٰ کی بات کے سواہر چیز سے کنارہ کش ہوگئے تو یہ جہان اور جہان والے ان کیلئے تجاب بن گئے اور وہ جن تعالیٰ کی دوئی میں ان تجابوں کے دشمن بن گئے۔ ان کیاس حالت اور گفتاکہ نوٹ تعالیٰ نے ہمارے لئے بیان کیا کہ انہوں نے کہا'' فَ بائٹ ہے میں صاحبوں نے کہا'' فَ بائٹ کے ہمارے کے بیان کیا کہ انہوں نے کہا'' فی بائٹ ہے کہائے گئے ہے کہ ان کہ حبوب کے ملاوہ وہ صب میرے دخمن ہیں ) اور اس کا نام محبوب آگے نے کہا'' شمیتِ المحبوب کے سواہر چیز کومنا دیتی ہے ) نیز اہل اس کا نام محبت رکھا گیا ہے کیونکہ یہ دل سے محبوب کے سواہر چیز کومنا دیتی ہے ) نیز اہل افت یہ بھی کہتے ہیں کہ جب اس چار چوبہ کو کہتے ہیں جو چار لکڑیاں جوڑ کرکوزہ در کھنے کیلئے لفت یہ بھی کہتے ہیں کہ جب اس چار چوبہ کو کہتے ہیں جو چار لکڑیاں جوڑ کرکوزہ در کھنے کیلئے لفت یہ بھی کہتے ہیں کہ جب اس چار چوبہ کو کہتے ہیں جو چار لکڑیاں جوڑ کرکوزہ در کھنے کیلئے لفت یہ بھی کہتے ہیں کہ جب اس چار چوبہ کو کہتے ہیں جو چار لکڑیاں جوڑ کرکوزہ در کھنے کیلئے کینئی سے خوب کے سے جس کے جو کہ کہ جب اس چار چوبہ کو کہتے ہیں جو چار لکڑیاں جوڑ کرکوزہ در کھنے کیلئے کیا کہ جب اس چار چوبہ کو کہتے ہیں جو چار لکڑیاں جوڑ کرکوزہ در کھنے کیلئے کیا کہ جب اس چار جو بہ کو کہتے ہیں جو چار لکڑیاں جوڑ کرکوزہ در کھنے کیلئے کینئی کھنے کیلئے کیا کہ جب اس چار چوبہ کو کہتے ہیں جو چار لکڑیاں جوڑ کرکوزہ در کھنے کیلئے کیا کہ کیا کہ جب اس چار جو بہ کو کہتے ہیں جو چار لکٹریاں جوڑ کرکوزہ در کھنے کیلئے کیلئے کیا کہ کیس کیلئے کیلئے کیلئے کیلئے کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیلئے کیلئ

بنایا جاتا ہے اس لئے محبت کو حب کہتے ہیں کہ محب، عزت و ذلت، خوش وغم، آز مائش ومحنت اور دوست کی جفاو و فاہر چیز کو ہر داشت کرتا ہے اور مید چیزیں اس پرگران نہیں گزرتیں کیونکہ جس طرح اس چارچو بہ کا کام ہی ہو جھ اٹھانا ہے اس طرح اس محب کا کام بھی ان چیزوں کو ہر داشت کرنا ہے ۔ پس محب کی تخلیق اور ترکیب ہی دوست کا ہو جھ بر داشت کرنے کیلئے کی محب کی خلیق اور ترکیب ہی دوست کا ہو جھ بر داشت کرنے کیلئے کی محب کی خلیق اور ترکیب ہی دوست کا ہو جھ بر داشت کرنے کیلئے کی محب سے ساس معنی میں شاعر کہتا ہے ۔ ۔۔

إِنْ شئتِ جُودى وَإِن شئت فامتِنِعى كلاهُمَا منكِ منسوبِ اللي الكُرُم

(اے مجبوبہ چاہے تو سخاوت کراور چاہے روک لے۔ تیری بیدونوں اوا سی تیرے کرم کی طرف ہی سنسوب ہول گی) نیز یہ بھی کہتے ہیں کہ بیدب ہے ماخوذ ہے جوسہ کی جمع ہے اور بیول کے درمیانی نقطہ کو کہتے ہیں حبدول محل لطیف ہے اور دل کا تمام انتظام ای کے ساتھ وابستہ ہے۔ نیز محبت کامحل بھی یہی جگہ ہے پس محبت کواس کے تحل کے نام سے موسوم کر دیا کیونکہ اس کا قرار ای دبددل میں ہوتا ہے اور عرب والے کی چیز کواس کے کل کے نام سے موسوم کرتے رہتے بیں نیزریجی کہتے ہیں کہ مجبت، حباب السماء وغلیا نه عندالمطر الشدید سے ماخوذ ہادروہ اس گرے بانی کو کہتے ہیں جوشدید بارش کے دفت جوش کرتا ہے لیل محبت کا نام حب رکھ دیا کیونکہ محب بھی دل کے اس جوش کا بی نام ہے جومحبوب کی ملاقات کے اشتیاق کے وقت پیدا ہوتا ہے دوست کا دل اپنے دوست کے شوق دیدار میں مضطرب اور بيقرار رہتا ہے جس طرح كہجم اور روح كے مشاق ہوتے بيں اور جس طرح جسموں كا قیام روح کے ساتھ وابستہ ہے اس طرح نقط دل کا قیام بھی محبت کے ساتھ وابستہ ہے اور محبت کا قیام محبوب کے وصل اور دیدار کے ساتھ وابستہ ہے۔ای معنی میں شاعر کہتا ہے کس إذَا تسمسنني النياس روحًا وَّراحة نسمينتُ ان القاك تصرف حاليا

جب لوگ آ رام اور راحت کی آ رز و کرتے ہیں تو میں تیری ملاقات کی تمنا کرتا ہوں تا کہ میری حالت تجھے پرواضح ہو۔

اوربعض اہل افت کہتے ہیں کہ جب نام ہے محبت کی صفائی کا۔ کیونکہ عرب الوگ انسانی آ نکھ کی سفیدی کے خوب اُ جلے بن کو''حبت الانسان' کہتے ہیں۔ جس طرح کہ دل کے سیاہ درمیانی نقطے کی صفائی کوجبت القلب کہتے ہیں۔ پس بیا لیک (دل) محبت کامحل ہے اوروہ دوسرا (آ نکھ) محل دیدار۔ اس لئے تو دل ودیدہ۔ ددئی میں متصل ہی ہوتے ہیں، اس معنی میں شاعر کہتا ہے کہ ہے

القلب يحسد عيني لذت النظر والعين يحسد قلبي لذة الفكر

میرادل میری آنکھے حسد کرتا ہے کہاس نے دیدارمجوب کی لذت پائی ہے ادر میری آنکھ میرے دل سے حسد کرتی ہے کہا ہے مجوب کے بارے میں فکر کی لذت حاصل ہے۔

فصل

جان لو کہ مجت کا لفظ علاء کے ہاں تین طرح استعال ہوا ہے۔ ایک اس معنی میں کہ نفس کے اضطراب ، میلان ، خواہش اور دل کی تمنا وطلب اس کے ساتھ محبوب کی طرف ارادہ کر ہے، کیکن ان تمام امور کوحق تعالی کے ساتھ متعلق نہیں کیا جاسکتا کیونکہ بیتمام ہا تیں محلوقات کے ایک دوسر ہے جنس کے مراتھ اور ایک جنس کے دوسر ہے جنس کے ساتھ لعلق میں درست ہوتی ہیں جب کہ خداوند تعالی ان سب سے مستعنی اور بہت زیادہ بلند و برتر ہے، محبت کا دوسر امعنی ، احسان اور بندہ کو اپنی عنایات کیلئے خاص کر لینے کا ہے کہ حق تعالی اس کو برگزیدہ کر کے ولایت کے درجہ کمال تک پہنچا دیتے ہیں اور اس کو طرح کی عزتوں برگزیدہ کر کے ولایت کے درجہ کمال تک پہنچا دیتے ہیں اور اس کو طرح کی عزتوں ہے تحضوص کردیتے ہیں اور محبت کا تیسر ااستعمال بندے پراچھی حمد وثنا کرنے کے معنی میں

ہوتا ہے۔ متکلمین کا ایک گروہ کہتا ہے کہ بن تعالی کی جس محبت کی ہمیں خبر دی گئی ہے وہ جن تعالیٰ کی سائی صفات میں سے ایک صفت ہے جیسا کہ جن تعالیٰ کیلئے آ تکھ، چہرہ اور سید ھے ہوکر بیٹھنے کی صفات ہیں کہ اگر کتاب وسنت نے ہمارے سامنے بیان نہ کی ہوتیں تو جن تعالیٰ کی ذات کیلئے ان کا اثبات ازروئے عقل محال ہوتا ہیں ہم ای طرح کی محبت کا اثبات کرتے ہیں اور اس کو بیان کرتے ہیں اور گروہ صوفیہ کی مراویہ ہے کہاس لفظ محبت کا حق تعالیٰ کیلئے اطلاق کرتا درست نہیں ہمجھتے اور انہی کے بیتمام اقوال تھے جو میں نے ابھی بیان کر دیئے اور میں انشاء اللہ تیرے لئے اس کی حقیقت کو بیان کروں گا۔

جان لو کہ بندہ کیلئے حق تعالی کی محبت کے معنی یہ بیں کہ وہ بندے کیلئے بھلائی کا ارادہ کر ہےاوراس براپنی رحمت کا اظہار کر ہے،اور جس طرح رضا و بخط رحمت ورافت اور دوسرے نام حق تعالیٰ کے اراد ہے ہے متعلق ہیں ای طرح محبت بھی اراد ہے کے ناموں میں سے ایک نام ہے اور ان ناموں کوئل تعالی کے ارادے کے علاوہ کسی چیز برمحمول نہیں کرنا چاہئے اور بیارادہ حق تعالی کی ایک قدیم صفت ہے کہوہ اس کے ذریعے اپنے افعال کو پورا کرتا ہے بس مبالغے اور فعل کے اظہار میں ان صفات میں سے بعض صفتیں بعض سے زیادہ خاص ہیں۔خلاصہ کلام بیہ کہ بندہ کے ساتھ حق تعالیٰ کی محبت اس چیز کا نام ہے کہ وہ اس پر بہت زیادہ نعتیں تازل کرے،اس کو دنیا وآ خرت میں تواب مرحمت کرےاس کو سزا کے محل سے بچائے رکھے گناہوں سے اسٹے محفوظ رکھے،اس کو بلنداحوال اور اعلیٰ مقامات سے مشرف کرے اس کے باطن کوغیروں کی توجہ سے ہٹاد ہے اور اپنی ازلی عنائتوں کواس کے ساتھ وابستہ کر دے تا کہوہ سب سے کنارہ کش ہو جائے اور صرف حق تعالیٰ کی رضا جوئی کیلئے تنہارہ جائے چنانچے حق تعالی جب بندے کوان معانی کے ساتھ مخصوص کر دیتے ہیں تو ان کے ارادے کی اس تخصیص کا نام محبت رکھتے ہیں۔ یہ مذہب حضرات حارث محاس ۔ جنید بغدادی اور مشائخ رحمہم اللہ کی ایک جماعت کا ہے جب کہ فقہا کی دونوں جماعتوں اور متکلمین اہل سنت کی اکثریت کا مسلک بھی یہی ہے۔۔۔۔۔اور جو ریہ کہتے ہیں کہ حق تعالی کی محبت بندہ براس کی ثناء جمیل کا نام ہے تو یہ درست نہیں کیونکہ حق تعالیٰ کی تعریف تواس کا کلام ہی ہوگی اوراس کا کلام قدیم اور غیر مخلوق ہے تو چرغیر مخلوق کامخلوق کے ساتھ تعلق کس طرح صحیح ہو سکے گا۔اور جو کہتے ہیں کہ محبت بمعنی احسان ہے تو اس کا احسان خوداس کااپنائی فعل ہوگااور میعنی کے اعتبارے زیادہ قریب ہے باقی ہندہ کی محبت حق تعالی ك ساته تويدايك صفت ہے جوتعظيم اور تكبير كے طور برايك فرمانبردار بندے كے دل ميں پیدا ہو جاتی ہے تا کہ وہ اینے محبوب کی خوشنو دی طلب کرے اور خواہش دیدار میں ہر چیز ے بے خبر ہو جائے اور اس کی قربت کی آرز و میں بیقرار ہو جائے کے محبوب کے علاوہ کسی چیز ہے اسے قرارنصیب نہ ہوا دراس کی یا وکوائی عادت بنالے اس طرح کہ اس کے علاوہ ہر تمسی کے ذکر سے بیزار ہوجائے آرام اس پرحرام ہوجائے اور قراراس سے بھاگ جائے اور دنیا کی تمام دلچیپیوں اور مرغوبات سے منقطع ہوجائے اور خواہشات سے اعراض کرے اورغلبدوئ كي طرف متوجه بوجائ اورمجوب كي محم كسامنا بي كردن جهاد اورحق تعالی کواس کی صفات کمالیہ سے پہچانے اور بیجا رنبیس کہاس کیلئے خالق کی محبت اس طرح ہوجس طرح مخلوق کی ایک دوسرے کے ساتھ محبت ہوتی ہے کیونکہ پیتو محبوب کو یا لینے اور اس کا احاط کر لینے کی رغبت کا نام ہاور بداجسام کی صفت ہے۔ پس محبان حق تعالیٰ اس کے قرب میں ہلاکت کے طالب ہوتے ہیں نہ کہ اس کی کیفیت کے طلب گار کیونکہ طالب ا بن ذات كے ساتھ قائم ہوتا ہے جب كه ہلاكت جائے والا النے محبوب كے ساتھ قائم ہوتا ہاورمعرکہ گاہ محبت میں سب سے زیادہ پندیدہ محب دہ ہوتے ہیں جوکشتہ تیغ محبت اور مجت کے ہاتھوں مغلوب ہوں کیونکہ کسی حادث کیلئے ذات قدیم کے ساتھ توصل قدیم کے غلبہ کے ساتھ حاصل نہیں ہوسکتا۔ اور جو محض محبت کی اصل حقیقت کومعلوم کرے اس

کیلئے کوئی ابہام باتی نہیں رہتا، مشکلیں آسان ہو جاتی ہیں اور تمام شبہات دور ہو جاتے ہیں ۔۔۔۔۔ پس مجت کی دوسمیں ہیں، ایک یہ کہ جنس کی ہم جنس کے ساتھ محبت ہواور یفس کا جھکا وَ اور خواہش ہے اور محبوب کے ساتھ جسمانی طور پر ملنے اور چھٹ جانے کا نام ہواور دوسری محبت کی جنس کی اپنی غیر جنس کے ساتھ اور یہ محبت بردی جدو جہد کا تقاضہ کرتی ہے دوسری محبت کی جنس کی اپنی غیر جنس کے ساتھ اور یہ محبت بردی جدو جہد کا تقاضہ کرتی ہے تاکہ محبت ایپ محبوب کی صفات میں ہے کی صفت کے ساتھ آرام پائے اور اس سے انس کر مے مثلاً کا نوں کو محبوب کے کلام سے اور آتھوں کو محبوب کے دیدار سے بی آرام نصیب ہوتا ہو۔ پھر محبت کر نے والے جو حق تعالیٰ کی محبت کے گرویدہ ہوں وہ بھی دوطرح کے ہوتا ہو۔ پھر محبت کرنے والے جو حق تعالیٰ کے احبان وانعام کو اپنے اوپر دیکھتے ہیں اور یوں انعام واحبان کا دیکھنا ان کیلئے منعم اور محسن کے ساتھ محبت کا نقاضہ کرتا ہے اور دوسرے وہ حضرات جو تمام انعامات کو غلبہ دوئی کی وجہ سے کی تجاب میں رکھتے ہیں اور ان کی راہ انعامات کی رویت سے منعم حقیق کی طرف ہوتی ہے اور یہ راہ پہلے قتم کے لوگوں کے طریق انعامات کی رویت سے منعم حقیق کی طرف ہوتی ہے اور یہ راہ پہلے قتم کے لوگوں کے طریق سے بہت عالی اور بلندم تبہے۔۔ واللہ اعلم بالصواب۔۔

فصل

خرض کے محبت ایک ایسالفظ ہے جو مخلوق کی تمام اصناف میں مصروف تمام زبانوں میں مشہور اور تمام لغات میں مروج ہے اور عظمند لوگوں کی کسی صنف نے بھی اس کوا ہے آپ ہے مخفی رکھنے کی کوشش نہیں کی۔ مشائخ صوفیہ میں سے حضرت سنون المحب محبت کے معاطے میں ایک خاص مشرب رکھتے ہیں کہ راہ حق تعالیٰ کی اصل اور بنیاد محبت ہے اور احوال و مقامات اس کی منزلیں ہیں اور طالب جس منزل اور مقام میں بھی ہواس پر زوال ممکن ہے کی حب تک بیر قائم میں بھی اس پر زوال روانہیں اور دوسرے مشائخ اس معنی میں تو آپ کے رہے کی حال میں بھی اس پر زوال روانہیں اور دوسرے مشائخ اس معنی میں تو آپ کے رہے کی حال میں بھی اس پر زوال روانہیں اور دوسرے مشائخ اس معنی میں تو آپ کے

ساتھ موافقت کرتے ہیں لیکن اس وجہ سے کہ بیا یک عام ہے اور ظاہر اسم ہے وہ چاہتے ہیں کہ اس معنی کا حکم مخلوق کے درمیان پوشیدہ رکھیں اور اس کے معنی کواینے مقام پر قائم رکھتے ہوئے اس کے نام کو بدل دیں پس انہوں نے خالص محبت کا نام صفت رکھ دیا اور محب کو صوفی کا نام دے دیا اور ایک گروہ نے محبوب کے اختیار کو ثابت کرنے اور محبت کے اپنے اختیار کوترک کردیے کا نام فقرر کھ دیا اور محب الہی کوفقیر کا نام دے دیا کیونکہ محبت میں کم سے کم درجہ محبوب کے ساتھ موافقت ہوتا ہے اور محبوب کی موافقت ادراس کی محبت محبوب کی مخالفت کاغیر ہوتی ہے میں کتاب کی ابتدامی فقر وصفوت کا حکم کھول کربیان کر چکا ہوں اور ال معنى مين وه بزرگ بير رحمة الله عليه كهتم بين السحب عند النوهاد اظهر من الاجتهاد "(زابدول كي إل محبت، اجتهاد يزياده ظاهر چيز ب) "وعند التانيبين اجملہ من انیسن وحنین ''(اوراال)توبرکے ہاں نالہوفغاں سےزیادہ پاکی جاتی ہے)'' وعند الاتراك اشهرُ من الفراك "(اورتركول كنز ديكان كي سواري ك اسباب سے زیادہ مشہور ہے'و صبتی الحب عندا لھنو د اظھر من حبیی المحمود'' (اور مندووَل كنزد يك محبت كاغلام بنامحود كاغلام بنخ سے زياده ظاہر ب) ' و قصة الحبِّ والحبيب عندالروم الشهرُ من الصليب "(اورروى عيما يُول كي بال محبت اورمحبوب كاتصه صليب نسے بھی زيادہ مشہورہے)''وقعصة السحب فسی العرب ادب في كل حيى منه لحرب اوويل وهربً اوحزن ''(اورمجت)ا تصهرب کے ہر جا نندار میں ایک ادب ہے خوشی کی حالت ہو یاغم کی اور جنگ کی صورت ہو یا پچھ یانے اور کھونے کی ان تمام اقوال سے مرادیہ ہے کہ لوگوں کی کوئی جنس ایسی نہیں جس کومحت کے ساتھ واسطہ نہ پڑا ہو کہ وہ اینے دل میں محبت سے کشادگی اور خوشی میں محسوس نہ کرے یا اس کا دل شراب محبت سے مست اور یا غلبہ محبت سے مخبور ہی نہ ہوا ہواس لئے کہ دل کی تر کیب ہی بیقراری اور اضطراب ہے ہے اور دوتی میں عقل ایک شراب کاسمندر ہے اور دل کی زندگی کیلئے محبت بمنزلہ کھانے اور پینے کے ہے اور جو دل بھی محبت سے خالی ہے وہ خراب ہے اور اس محبت کو ہٹانے اور دور کرنے میں تکلف کا کوئی اختیار نہیں اور محبت کے جو لطا کف دل پرگز رتے ہیں نفس ان سے ہرگز آگاہ نہیں ہے۔

حضرت عَمْرو بن عثان كُنَّ ابني كمَّاب "محبت" ميس كيت جيل كحق تعالى في دلول كوجسمون سےسات ہزارسال قبل پیدا کیااوران کواینے مقام قرب میں رکھا اور روحوں کو دلوں ہے بھی سات ہزارسال قبل پیدا کیا اور ان کواینے درجہانس میں رکھا اور باطنوں کو روحول سے بھی سات ہزارسال پہلے پیدا کیااوران کواینے درجہ وصل میں رکھااورروزانہ تین سوساٹھ مرتبداینے جمال کو کھول کر باطنوں پر بچلی فرمائی اور تین سوساٹھ مرتبہ کرامت کی نظر فر مائی اور روحوں کومحبت کا کلمه سنوایا اور دلوں پر تنین سوسا ٹھرلطیفہ ہائے محبت ظاہر کئے حتی کہ ان سب نے جہان میں نگاہ کی تو کسی کو بھی اینے آپ سے زیادہ باعزت نہ دیکھا بوں ان کے اندر فخر اورغرورپیدا ہوگیا توحق جل جلالہ نے اس وجہ سے ان کو آ ز مائش میں مبتلا کیا اور باطن کوروح میں گرفتار کر دیا اورروح کو دل میں محبوں کر دیا اور دل کوجسم کے اندر قیدی بنا دیا پھر عقل کوان کے اندر تر کیب عطا کی اور انبیاء کرام علیہم السلام کو بھیج کرایے احکام ان کو ویئےاں وقت ان میں سے ہرا یک اپنے اس مقام کامتلاثی ہو گیا۔ چنانچے تن تعالیٰ نے نماز کا حکم دیا توجسم نماز میں مشغول ہو گیا، دل محبت کے ساتھ بیوست ہو گیا۔ روح قرب اللی میں پہنچ گئی اور باطن نے وصل الٰہی میں قرار پکڑ لیا،خلاصہ کلام یہ ہے کہ محبت جیسی لطیف کیفیت کوالفاظ وعبارات میں بیان نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ محبت ایک حال ہےاور حال ہرگز قال نہیں بن سکتا۔اگر جہان والےمحت کو کھینچ کراپنے اندر پیدا کرنا چاہئیں تو ہرگز ایسا نہیں کر سکتے اورا گر بتکلف اس کوائیے آپ ہے دور کرنا چاجیں تو دور بھی نہیں کر سکتے کیونکہ '' حال'' خدا تعالیٰ کی طرف ہے ایک وہی کیفیت ہوتی ہے نہ کہ سبی اورا گرتمام اہل جہاں انشجے ہوکر کسی محبت کے طلب گارشخص کیلئے محبت حاصل کرنا جا ہیں تو وہ ہرگز نہیں کر سکتے۔ ای طرح اگر وہ سب مل کر کسی ایسے تخص ہے اسے دور کرنا چاہئیں جو محبت کا اہل ہے تو وہ عاجز آ جا کیں گے کیونکہ محبت عطیہ خداوندی ہے اور انسان لہودلعب کا مرتکب ہونے والا اور لہودلعب والاعطیہ الٰہی کا ادراکن ہیں کرسکتا۔ (واللہ اعلم)

فصل

تا ہم عشق کے بارے میں مشائخ کا کلام طویل ہے چنانچہ صوفیہ میں سے ایک جماعت بنده کی طرف ہے حق تعالیٰ کے ساتھ عشق کوتو جائز مجھتی ہے لیکن حق تعالیٰ کی طرف ہے بندہ کے ساتھ عشق کور وانہیں بھی ان کا کہنا ہے کہ عشق اپنے محبوب سے رکنے کی صفت ہاور بندہ تو حق تعالی ہے روکا گیا ہے کین حق تعالیٰ بندہ ہے منع نہیں کئے گئے ، پس بندہ پر توعشق کااطلاق جائز ہے کیکن حق تعالی پر درست نہیں۔ پھرایک اورگروہ کا کہنا ہے کہ بندہ کیلئے حق تعالی برعشق بھی جائز نہیں۔ کیونکہ عشق نام ہے حد سے تجاوز کر جانے کا، جب کہ حق تعالیٰ لامحدود ہیں پھرمتاخرین صوفیہ کہتے ہیں کہ عشق دونوں جہان میں ذات حق تعالیٰ کے ادراک کی طلب کے سواکسی میر درست نہیں آتا ورحق تعالیٰ کی ذات توا حاطہ ادراک میں آ ہی نہیں سکتی لہذا محبت کا اطلاق تو اس جگہ درست ہوسکتا ہے لیکن بندہ کیلئے حق تعالیٰ کے ساتھ عشق کااطلاق درست نہیں ہونا جا ہے نیزیہ تفرات کہتے ہیں کدرویت اور دیدار کے بغیرعشق متصور نہیں ہوسکتا جب کہ محبت صرف سننے سے ہی ہو جانا درست ہے۔لہذا جب عشق كانعلق نظر كے ساتھ ہے توبیذات باری تعالی پر درست نہیں ہوسکتا كيونكمدد نیا میں کسی نے بھی حق تعالی کونہیں دیکھااور چونکہ حق تعالیٰ کے متعلق پیذبرتھی کہ وہ ایسا ہے اس کئے ہر ا یک نے اس کا دعویٰ کرلیا کیونکہ خطاب میں توسب برابر ہیں۔ پس حق تعالیٰ اپنی ذات میں بدرک اورمحسوس نہیں ہیں کہ مخلوق کا ان کے ساتھ عشق درست ہو سکے، البتہ جب وہ اسے افعال وصفات كي وجه ہے اولياء كرام كالمحن اور كرم فرما ہے تو اس كي صفات كے ساتھ محبت

درست ہوگی، کیا تو نے نہیں دیکھا کہ جب حضرت یعقوب علیہ السلام کو یوسف علیہ السلام کی محبت میں مشغز ق کردیا گیا تو ان کے فیرائن کی حالت میں ہی جب آپ نے ان کے پیرائن کی کو بحسوس کی تو آپ کی آئی کھیں روش ہوگئیں اور بینائی لوٹ آئی کیکن زلیخا کو جب حضرت یوسف علیہ السلام کے شق نے ہلاکت کی طلب گار بنادیا تو جب تک اسے وصل نصیب نہ ہوا سے ایکھیں دوبارہ نیل سکیں۔ پیطریق بڑا ہی مجیب ہے کہ ایک تو خواہشات کی پرورش کرتا ہے اور دوسرا خواہشات کو چھوڑ دیتا ہے سسنیز ریبھی کہتے ہیں کہ شق کی بھی کوئی ضد نہیں اور حق تعالیٰ کی بھی کوئی ضد نہیں اور حق تعالیٰ کی بھی کوئی ضد نہیں اور حق تعالیٰ کی بھی کوئی ضد نہیں اس لئے اس کا طلاق ذات باری پر روا ہونا جا ہے اس مضمون میں لطائف بہت ہیں گیکن میں نے طوالت کے خوف سے اس مقدار پر اکتفا کیا ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

فصل

اوصاف کے اثبات کی فعی کا ضرور طالب ہوگا کیونکہ اسے معلوم ہوگا کہ وہ ایسی صفت کی وجہ مے محبوب سے تجاب میں ہے۔ لیس دوست کی وجہ سے اینے آپ کا وشمن ہو جائے گا۔ مشہور ہے کہ حضرت حسین بن منصور کو تختہ دار پر لاکا یا گیا تو ان کا آخری جملہ بیتھا کہ '' حُبُ الواجد اقرار الواحد ''(الله كي توحير كا قرار بي صاحب حال كي محبت ہے) محبت کیلیے یہی کافی ہے کہ اس کا وجود راہ محبت میں قربان ہو جائے اور ولایت نفس محبوب کے پانے ادراس کی جتبو میں فنا ہوجائے۔حصرت بایزید بسطائی کہتے ہیں کہ' السمعبة استقلال الكثير من نفسك واستكثار القليل من حبيبك "(مجت يه کہاینے بہت سے کوتھوڑ اسمجھے اورمحبوب کے تھوڑ ہے سے کوبھی بہت زیادہ سمجھے ) اور اللہ تعالی کابندے کے ساتھ معاملہ یوں ہی ہے کہ دنیا کی تمام نعمتوں اور دنیا میں جو پچھ بندے کو د \_ ركھا ہے اسے بہت تھوڑ اكہا ہے چنانچے فرمایا'' فُسلُ مَضَاعُ السدُّنْسَا قَلِيُل'' (اے محمد علیقہ آ پ کہدویں کدونیا کا متاع بہت تھوڑ اہے جو پچھیمیں نے تمہیں دے رکھاہے ) کیکن اس تھوڑی مریقوڑی می جگہ اور قلیل سامان کی موجودگی میں ان کے تھوڑے سے ذکر کو بہت كياب كُهُ وَاللَّذَا كِرِيْنَ اللَّهَ كَثِيْرًا وَالذَّا كِرَاتِ " (ادرالله تعالى كوبهت ما دكرني والے مرداور بہت یاد کرنے والی عورتیں) تا کہ جہاں کی تمام مخلوق میں درست نہیں آتی۔ اس لئے کہ حق تعالیٰ کی طرف سے جو پھھ بندہ کونصیب ہوتا ہے اس میں کو کی چیز بھی تھوڑی نہیں لیکن مخلوق کی طرف سے جتنا بھی ہے وہ تھوڑا ہی ہے۔

حضرت مہل بن عبداللہ تستری فرماتے ہیں کہ ''المصحبة معانقه الطاعات و مبایسنة المعخالفات ''( محبت یہ ہے کہ مجوب کی اطاعتوں کے ساتھ تو بغلگیر ہوجائے اور اس کی مخالفتوں سے اعراض کرے ) اور نا فرمانیوں سے الگ ہوجائے کیونکہ جس آ دمی کے دل میں محبت جتنی زیادہ مضبوط ہوتی ہے دوست کا حکم بجالا نا اتنا ہی دوست پر آسان ہوتا ہے اور بیچدین کے اس گروہ کا امر ہے جو کہتے ہیں کہ بندہ دوسی میں اس درجے پر بہنے

جاتا ہے کہ اطاعت اس سے اٹھالی جاتی ہے حالانکہ پیخش زندیقیت (بے دیمی) ہے کیونکہ یہ بالکل محال امر ہے کے مقل کے محیح ہوتے ہوئے کسی بندہ سے احکام کے مکلف ہونے کا حکم ساقط ہو جائے۔اس لئے کہ **بوری امت کا ا**س بات براجماع ہے کہ حضرت محمد علیقہ کی شریعت ہرگزمنسوخ نہ ہوگی۔اگرعقل کے درست ہوتے ہوئے کسی ایک شخص سے احکام کی تكليف كااٹھ جانا درست اور جائز مان ليا جائے تو پھرتمام لوگوں ہے اٹھ جانا بھی جائز ہوگا جب کہ میحض زندقہ (بے دین) ہے البتہ مغلوب الحال اور بے ہوش آ دمی کا تھم منتلف ہے اوراس کاعذر بھی دوسراہے تاہم بیرواہے کہ حق تعالی کسی بندے کواپنی محبت میں اس مقام پر پہنچا دیں کہ اطاعت وفر مانبر داری کرنے میں جورنج ہوتا ہے وہ اس سے اٹھالیس کیونکہ کسی چیز کارنج اس چیز کی محبت کی مقدار کے مطابق صورت اختیار کرتا ہے چنانچہ جس قدر محبت توی ہوتی جائے گی فر مانبرداری کرنے کارنج اس برآ سان ہوتا چلا جائے گا۔اور پیغیبر الله <del>ا</del> ك حال مين بھى يەمعنى ظاہر ہے كہ جب حق تعالى نے آپ كى زندگى كى قتم اٹھاتے ہوئے" لَعَمْرُكَ ''كالفاظ كِهِو آب نے روز وشب اس قدر عبادت كرنا شروع كردى كرآب تمام کاموں سے رک گئے اور آپ کے باؤں مبارک پرورم آگیا یہاں تک کرفن تعالیٰ نے فرمايا''طبه مَا ٱنْوَلُنَا عَلَيْكَ الْقُوانَ لِعَشْقَى ''(اےدمول عَلِيْكَ بم نے آپ پر قر آن اس لئے تو ناز ل نہیں کیا کہ آپ مشقت میں مبتلا ہوجا کیں ) نیزیہ بھی جائز ہے کہ حکم بجالانے کی حالت میں کام کرنے کی فکر بندے سے اٹھالی جائے۔جیسا کے سیدعالم علیہ نِے فرمایا کہ 'اِنَّه' لیـعـانُ عـلی قلبی وَاِنِّی لِاَستغفر اللهُ فی کل یوم سبعین مرۃ'' (بے شک میرے دل پریردہ وال دیاجا تا ہے اور میں اپنے اللہ سے روز انہ سر مرتبہ اپنے کردار پراستغفار کرتا ہوں )اس لئے کہ آنخضرت علیہ اپنے آپ کوادراینے کردار کونہیں و كيص من كا بن اطاعت برمغرور موجا ئيس بلكه حق تعالى كي عم كي تعظيم كود كيصة اور فرمايا کرتے تھے کہ''سیرا بیٹل بارگاہ الٰہی کے سزاوار بی نہیں .....حضرت سمنون محبِّ کہتے ہیں کہ

"فهب المسحبُون لله بشرفِ الدنيا والاحرة لأنّ النبي صلى الله عليه وسلم قبال الممرءُ مَعَ مَنُ اَحَبٌ "(الله عزوجل عرجب ودنياو آخرت كاشرف كي كيونكه نبي اكرم عليه في نفر مايا به كه برانيان ال كساته موكاجس كساته وهجب كرتا بها كي بحبان حق دنيا ورق خرايا ورق خرت مين حق تعالى كساته موت بين اورجس كساته حق تعالى مون الله مون الله مون الله مون الله على الله مون الله على الله على الله مون الله على الله على

حفرت يجيٰ بن معاذ الرازيٌ كتب بيرك "حسقيسقة السمحبة لايستفيض بالجفاء وَلا يزيد بالبر والعطاء "( كي مجت ند جفا ع م جوتى باورنه بى احمان وعطا سے زیادہ ہوتی ہے ) کیونکہ بدونوں محبت میں سبب کی حیثیت رکھتے ہیں اور چیزوں کی ذات کی موجودگی میں اسباب معدوم ہوتے ہیں ،اور دوست اینے دوست کی آ زمائش ے خوش ہوتے ہیں اور جفاو فا دوتی کی راہ میں برابر ہوتے ہیں، جب محبت حاصل ہوتو و فا مثل جفائے ہوتی ہےاور جفامثل وفائے ہوتی ہے ....اور حکایات میں مشہور ہے کہ جب حضرت جلی کو پاگل بے کی تہمت میں پاگل خانے لے جایا گیا اور وہاں بند کر دیا گیا تو کچھ لوگ آپ کی زیارت کیلئے وہاں آئے آپ نے دریافت کیا'' مَن أَنْسُم '' (تم لوگ کون مو؟)انهون نے جواب دیا''احباؤک (جمآب کے دوست بین)' فَرَهَا هُمَ بالحجارةِ فسنسووا "(آپ نے ان کو پھر مار نے شروع کردئے تودہ بھاگ اٹھے) تب آپ نے فرمايا" لُو كُنتم احبائي لَمَا فروتُم مِن بلائي فاصبُروا مَن بلائي "(الرَّتم لوَّك میرے دوست ہوتے تو میری اس مصیبت ہے ہرگز نہ بھا گتے کیونکہ دوست تو دوستوں کی مصیبت ہے بھا گانہیں کرتے ) اس معاملہ میں گفتگو بہت زیادہ ہے تا ہم میں اس مقدار پر اكتفاكرتا بول \_(والله اعلم بالصواب)

#### جهثا كشف حجاب

## زكوة كابيان

السُّتِعَالَىٰ نِهُ فِهَايَا ہِے كُهُ ۚ وَاَقِيْهُ مُوالصَّلُوةَ وَاتُواالذَّ كُوةَ "(اورنماز قائم کرواور زکوۃ دو) اسی طرح زکوۃ کے متعلق آیات اورا حادیث بہت ہیں۔اورا بمان کے فرض احکام میں زکوۃ ایک ہےاوریہ جس پرواجب ہوتی ہے اس کیلئے اس سے اعراض ہرگز جائز نہیں۔ تاہم زکوۃ نعمت کے اتمام پر واجب ہوتی ہے مثلا دوسوشری درہم کو بیان پرنعت پوری ہوتی ہے اگر مالکانہ حثیت میں <sup>ک</sup>سی کے تصرف میں ہوں اور ان پر ایک سال گزر جائے ) تواس پریانچ درہم بطورز کو ۃ واجب ہوجاتے ہیں اور بیس دینار پر بھی نعمت پوری ہو جاتی ہےلہذاان میں سے نصف وینار واجب ہوجاتا ہے نیزیائج اونٹ بھی پوری نعمت ہیں لہذاان پرایک بکری بطور زکوۃ واجب ہو جاتی ہے، اس طرح دوسرے اموال پر بھی زکوۃ ہوتی ہے پھرجس طرح مال پر زکوۃ ہے۔اس طرح جاہ عزت پر بھی زکوۃ ہوتی ہے کیونکہ ہے بھی توایک کمل نعمت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے که 'اِنَّ السَلْسَهُ تبعسالیٰ فوض عليكم زكوة جاهِكُم كَمَا فوض عليكم زكوة مَالِكُمُ "(الله تعالى في تم ير تہارے مرتبے کی زکوۃ اس طرح فرض کی ہےجس طرح تم پرتہارے مال کی زکوۃ فرض ب) اور نيز قرمايا بكر ان لِكُل شئ زكواة ' وزكوة الدار بيت الفيافة " (ب شك ہر چيز كى ايك زكوة ہے اور گھركى زكوة مہمان خانہ ہے ) اور زكوة كى حقيقت يہ ہے كه نعت برخداتعالی کاشکرادا کیا جائے بنعت کی جنس میں سے تندر تی بھی بہت بردی نعت ہے اس لئے ہرعضو کی ایک زکوۃ ہوگی اور وہ یہ ہے کہ اینے تمام اعضا کوعبادت میں مشغول رکھیں اور کسی طرح کےلہو دلعب میں ان کو نہ لگا ئمیں تا کہ نعمت کی زکو ۃ کاحق اوا کرسکیں پھر باطنی نعتوں کی بھی زکو ہے ہے لیکن ان کی کثرت کی وجہ سے ان کو شار نہیں کیا جاسکتا۔ تاہم اس

میں بھی زکو ۃ ہے کیکن ان کی کثرت کی وجہ ہے ان کو شارنہیں کیا جا سکتا۔ تاہم اس میں بھی ا بنی ذات میں ایک زکوۃ ہے ادر دویہ ہے کہ ظاہری دباطنی نعتوں کا پیجان لینا ہے ..... ہندہ جب پیجان لیتا ہے کہ اس برحق تعالیٰ کی نعتیں بیکراں ہیں۔ تو ہشکر بھی بے حساب ہی کرتا ہے اور یہ بے حساب شکر ادا کرنا ہی بے حساب نعمتوں کی زکوۃ ادا کرنا ہے۔ بہر حال صوفیائے کرام کے نزد کیا دنیا کی نعمت کی زکوۃ کوئی پسندیدہ چیز نہیں کیونکہ انسان کیلئے بخل ایک ناپندیدہ چیز ہاور یہ کامل درج کا بخل ہی تو ہے کہ کوئی شخص دوصد درہم اینے قبضے میں جمع رکھےاوران کوایک سال تک اپنے تصرف میں محبوں رکھےاور پھران میں سے یا پخج درہم کسی کود ہے دیئے ۔ پس جب مال کاخرچ کرنا اور سخاوت کا اپنا نا ہی اہل کرم کا طریق اور سیرت ہے تو پھرزکوة واجب بی کس طرح ہو علق ہے .... میں نے حکایات میں پایا ہے کہ على نظ ہر میں ہے ایک نے آ ز مائش کے طور پر حضرت شبلی ہے زکوۃ کے متعلق دریافت کیا كه كتنى اداكرنى جائية؟ آپ نے فر مايا جب بخل موجود مواور مال حاصل موتو بردوسودر بم میں سے یانچ درہم اور ہربیں دینار میں سے نصف دینارز کو ۃ ادا کرناتمہارا فدہب بے لیکن میرا ندہب یہ ہے کہ کوئی چیز بھی ملکیت میں نہیں ہونی چاہئے تا کہ زکوۃ کے مشغلہ چھٹکارا ملا رےاس نے کہا"اسمکدیں آپ کا امام کون ہے؟" آپ نے جواب دیا"حضرت ابو برصدیق " کہ جو کھ آپ کے یاس تھاراہ خدامیں دے دیا اور جب رسول اللہ علیہ نے ان سے یوچھا کہ 'ما خسلَفْتَ بعیالِک ''(گھروالوں کیلئے کیا چھوڑ آئے ہو؟) تو انہوں نے عرض کی ' المله و رسوله '' (الله اوراس کارسول ) اور حضرت علیٰ کے بارے میں بیان کرنے ہیں کہآ پ نے ایک قصیدے میں کہا۔

> فَــمَـا وَجَبَت عَلَى زكوة مالٍ وَهَـل تـجِبُ الـزكواة على الجواد

مجھ پرتو مال کی زکوۃ واجب ہی نہیں۔ اور کیا گئی آ دمی پر زکوۃ واجب بھی ہوتی

ہے؟ ہس اہل کرم کا ہال راہ خدا میں خرچ ہو جاتا ہےاوروہ نہتو مال میں بخیلی کرتے ہیں اور نہ ہی کسی پرکوئی دعویٰ کیونکہ ان کی ملکیت ہی نہیں ہوتی ..... باقی اگر کوئی جہالت کا ارتکاب كرتے ہوئے يہ كيے كہ جب ميرے ماس مال بى نہيں تو ميں زكوة كے علم سے بى مستغنى ہوں تو سیحال ہے علم کا سیکھنا فرض ہے اور اینے آپ کوعلم سے مستعنی دکھانا کفر محض ہے اور اس دور کے فتنوں میں سے ایک میابھی ہے کہ صلاح وفقر کے مدعی لوگ جہالت کی وجہ سے علم کوترک کر دیتے ہیں (مصنف کہتے ہیں) کہ ایک وقت میں میںصو فیہ کی ایک متبدی جماعت کے سامنے مسائل زکوۃ بیان کرر ہاتھا کہ وہاں ایک جاہل شخص بھی آ گیا جب کہ میں اس ونت اونٹوں کی زکوۃ کاباب بیان کرر ہاتھا اور بنت لبون ( اونٹ کا قین سالہ بچہ ) اور بنت فخاض ( دوسالہ اونث ) اور حقہ ( حیار سالہ اونٹ ) کا حکم ظاہر کرر ہاتھا۔ اس جہالت کے مرتکب کا دل ان باتوں کے سننے سے تنگ آ گیا اور یہ کہتے ہوئے اٹھ کھڑا ہوا کہ میرے یاس تو کوئی اونٹ ہی نہیں کہ بنت لیون وغیرہ کاعلم میر کے سی کام آئے۔ میں نے کہا''اے فلانے جتنا كەزكوة كے اداكرنے كاعلم ہونا جائے اتناى زكوة لينے كاعلم بھى ہونا جائے كه اگر کوئی شخص تختے بنت لیون دینا جا ہے تو اس وقت علم کے ترک کی وجہ سے بنت لیون بھی تخصینیں لینا حاہے !ادراگر کسی کے پاس مال نہ ہو بلکہ اسے مال کی ضرورت بھی نہ ہو پھر بھی اس سے علم کی فرضیت ساقط نہیں ہوتی ہیں ہم جہالت سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔

فصل

اورمشائخ صوفیہ میں ہے بعض وہ ہیں جنہوں نے زکوۃ وصول کی ہے اور بعض وہ ہیں جنہوں نے زکوۃ وصول کی ہے اور بعض وہ ہیں جنہوں نے زکوۃ ہیں جنہوں نے زکوۃ ہیں جنہوں نے زکوۃ نہیں لی کہ ہم مال جمع نہیں کرتے تا کہ زکوۃ نہ دینی پڑے اور ارباب دنیا ہے بھی نہیں لیتے تا کہ ان کا ہاتھ او نچا اور ہماراان سے بنچے نہ ہو۔۔۔۔۔اور وہ حضرات جن کا فقر اضطراری ہے

انہوں نے زکو ہی ہے لیکن اینے فائدے کیلئے نہیں بلکہ انہوں نے بیارادہ کیا کہ اس طرح ایک مسلمان بھائی کی گردن کا بو جھ خوداٹھالیں اور جب ان حصرات کی نبیت بیہ دئی تو او پر والا ہاتھ بھی ان کا ہی ہوگا نہ کہ اہل دنیا کا۔ کیونکہ اگر دینے والے کا ہاتھ یدعلیا اور لینے والے كا باته يد على بى بوتوحق تعالى كاس ارشاد كامعنى باطل بوجائ كاكن ويسسا حسف المصدقات "(وهصدقات وصول كرتاب) اور بهريه وناجا بع تقاكد كوة ويخ والا زکوۃ لینے والے ہے زیادہ افضل قراریا تا۔ حالانکہ پیاعتقاد بالکل محمراہی ہے۔ پس اوپر والا ہاتھ وہ ہوگا جوکسی چیز کے واجی تھم کوایے مسلمان بھائی سے لے لے تا کہ اس کا بوجھ ا بنی گردن براٹھا لے۔اور درولیش لوگ اہل دنیا کی گردن سے بو جھ خود نہا ٹھالیں تو فرض تھم اس پر لازم موجودر ہےاوروہ اس کی وجہ سے قیامت میں پکڑا جائے گا۔ پس حق تعالیٰ نے اہل عقبی کا آسان طریقے ہے امتحان لیا ہے تا کہ دنیا والے اس فریضہ کا بوجھا پی گردن ہے ا تاریکیس \_اور لامحالداویر والا با تصور فقراء کا باتھ ہی ہوگا کدوہ حق شریعت کےمطابق اپناحق اس محض ہے وصول کرتے ہیں جس برحق تعالیٰ نے واجب کررکھا ہے اورا گرحشو یے فرقہ کے لوگوں کے بقول لینے والا ہاتھ بد مفلیٰ ہو جائے تو پیغبروں کا ہاتھ بھی بد مفلی ہونا جاہتے۔ کیونکہ انہوں نے بھی حق تعالی کاحق بندوں سے وصول کیا ہے اور شرائط کے مطابق صحیح جگہ یراے خرچ کیا ہے۔ایسے لوگ غلطی پر ہیں اور وہ جانتے نہیں کہ پیغبروں نے تھم الٰہی سے زکوۃ وصول کی ہےاورانبیاء کرامعلیہم السلام کے بعدوین کے پیشوابھی ای طریق پررہے ہیں کہانہوں نے بیت المال کاحق وصول کیا ہے۔لہذا وہ مخص یخت غلطی ہر ہے جو لینے والع باتهوكو يدسفلي كهتا باورزكوة دين والعكو يدعليا جانتا باورتصوف يس يدونول چزیں بڑی اہم اور بنیادی ہیں۔ چوکداس جگہ بیضمون باب الجودوالسخا کے ساتھ گہرا وابسة باس لئے میں ساتھ ہی اس کوبیان کئے دیتا ہوں۔ (وباللہ التوفی الصصمة )

باب

## جودوسخاوت كابيان

حضرت يَغْبِر اللَّهِ فَهُ مَا يَا ہِ كُهُ 'السخى قويب' مِنَ الْجنةِ وَبعيد من النار والبحيلُ قريبُ" من النار وبعيد" من الجنة "(كَيْ أ وي جنت ك قریب اور دوزخ سے دور ہے اور بخیل آ دمی دوزخ کے قریب اور جنت سے دور ہے ) علماء کے نز دیکے مخلوق کی صفات میں تو جوداور سخا دونوں کا ایک ہی معنی ہے لیکن ذات باری تعالیٰ کو جواد تو کہتے ہیں تخی نہیں کہتے اور اس کا سب یہ ہے کہ حق تعالی نے خود اینے مقدس ِّنَامُوں کو دی کے ذریعہ تعین کیا ہے اور اپنا نام تی بیان نہیں کیا۔ نیز رسول اللہ عظی ہے ہی ا حق تعالی کیلئے اس نام کی خبر نہیں دی۔ جب بوری امت اور خصوصاً اہل سنت کا اجماع ہے كه جب تك كتاب وسنت في تعالى كاكوئى عام نه بتايا موعقل اور لغت كى بنياد برحق تعالیٰ کا کوئی نام رکھناکسی کیلئے بھی جائز نہیں۔جیسا کرحق تعالیٰ کا ایک نام' عالم' ہےاور اجماع امت کے ساتھ اس کو عالم تو کہنا جائے لیکن ''عاقل اور فقیمہ'' نہیں کہنا جا ہے۔ حالاتکه بیتیوں ایک معنی میں استعال ہوتے ہیں، عالم کے اسم کا ذات باری تعالی پراطلاق اس لئے کرتے ہیں کہ بیتو قیفی (وحی کے تعین)طور پر ثابت ہے اور بعض حضرات نے جود اور سخا کے درمیان فرق کیا ہے وہ کہتے ہیں کہ بخی وہ ہوتا ہے جوعطا کرنے میں اینے اور یرائے کی تمیز کرے اور اس کی بخشش کسی غرض اور سبب کے ساتھ متعلق ہواور سخاوت میں بیہ ابتدائی مقام ہے جب کہ' جواد' وہ ہوتا ہے جواینے اور غیر میں کوئی انتیاز رواندر کھے اس کی عطا بےغرض اوراس کافعل بغیر کسی سبب کے ہویہی حال اللہ تعالیٰ کے دو پیغبروں صلوات التعليجادالسلام يعنى حصرت ابراتيم خليل عليه السلام ادر حبيب خدا حفزت محم مطالقة كاتفا كشحيح روایات میں موجود ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام اس وقت کھانا نہ کھاتے جب تک کو کی

مہمان نہ آ جائے ایک دفعہ تمن دن گزر گئے اور کوئی مہمان نہ آیا پھراکی آتش پرست آپ کی رہائش کے دروازے پرے گز راحفرت ابراہیم علیہ السلام نے اس سے پوچھا'' تیرا خرجب كيا بي "اس نے كها من آش رست بول" آپ نے فرمايا چرتو تو ميرى مهمانى اورعزت کے قابل نہیں ہے یہاں تک کرتن تعالی کی طرف سے آب کوعاب ہوا کہ جس مخض کی میں ستر سال سے برورش کررہا ہوں تجھ سے ریکھی ند ہوسکا کہ ایک روٹی ہی اسے دے دے۔ کیکن جب حاتم طائی کا بیٹا سید عالم علیہ کے ہاں حاضر ہوا تو آپ نے اپنی عادرا ٹھائی اوراس کیلئے زمین پر بچھادی اور فرمایا''اِذا انت شخبہ محسویہ قوم فا کو موہ '' (جب تمہارے یاس کی قوم کا صاحب عزت تخص آئے تواس کی عزت کرو) جس نی نے اين اورغير من تميز كى اس نے ايك روثى بھى كافركودينے سے دريغ كياليكن جس نے امتياز نه برتااس نے نبوت کی جا درایک کافر کیلئے بچھونا بنا دی کیونکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا مقام،مقام بخاوت تقالیکن ہمارے پغیر مثلاث کامقام مقام جود تھا ....اس بارے میں سب ہے بہتر مذہب وہ جو کہا گیا ہے کہ دل میں پیدا ہونے والے پہلے خیال کی متابعت کرنا جود بيكن جب يهلي خيال يردوسرا خيال غالب آجائے تويہ بنل كى علامت ہاورنيكى حاصل كرنے والوں نے اى يہلے خيال كوتر جيح وى ہے كيونكدلامحاله يہلا خيال حق تعالى كى طرف ہے ہوگا ..... میں نے نیٹا پور میں ایک سوداگر کو پایا جوشخ ابوسعید کی مجلس میں بیٹھا کرتا تھا۔ ا یک دن شیخ نے کسی درویش کیلئے کچھ طلب کیا اس مخص نے کہامیرے پاس ایک دینار تھااور ایک قراضہ (چاندی کاایک سکہ) پہلے میرے دل میں آیا کہ ویناراس درویش کودے دوں لیکن دوبارہ خیال آیا کہ قراضہ دینا چاہئے چنانچہ میں نے قراضہ دے دیا ﷺ جب باتوں میں مصروف ہوئے تو میں نے بوجھا'' کیا کسی کیلئے بیجائز ہے کہ وہ حق تعالیٰ سے تنازعہ کرے؟ شیخ نے کہا تو نے تو خود تق تعالیٰ کے ساتھ تنازعہ کیا ہے کہاں نے تجھے کہادیتاروو لیکن تم نے قراضہ دیا .....ادر میں نے حکایات میں یہ بھی پایا ہے کہشنے ابوعبداللہ رود باری

ایک مرید کے گھر میں تشریف لے گئے لیکن وہ گھر میں موجود نہ تھا۔ آپ نے اس کے گھر کا تمام سامان بازار میں لے جا کرفروخت کر نے اور راہ خدا میں خرچ کردینے کا تھم دیا۔ جب مریدگر آیا تواس بات پر براخق ہوا۔ تاہم شخ کی خوشنودی کی خاطر منہ ہے کچو بھی نہ کہا اور جب اس کی بیوی گھر میں آئی تو یہ کیفیت د کھے کر گھر کے اندر گئیں اور ایے تمام کیڑ ہے مجمی لا کرسامان میں ڈال دیئے اور کہا کہ'' بیسب کچھ گھر کے سامان میں بی شامل ہے اور اس کا بھی وہی حکم ہے۔ شوہرنے پکار کراے کہا''جو بچھ تونے کہاہے یہ تکلف ہادایے اختیارے تونے کیا ہے۔ عورت نے جواب دیا''اے میرے خاوند! جو کچھیٹنخ نے کہاوہ ان کا جو د تھااس لئے ہمیں بھی اینے نفس کی ملکیت میں تکلف کرنا جا ہے تا کہ ہمارا جو د بھی طاہر ہوجائے خاوندنے کہا'' ہاں بیتو درست ہے کیکن جب ہم نے اپنے لئے شیخ کوشلیم کرلیا ہے تو ان کار کام خود ہمارے لئے جود ہی ہے ....اور جود آ دمی کی صفت میں تکلف سے اور مجاز أ عی ہوتا ہےاورمرید کو جاہے کہ وہ اپنی ملک اور اپنانفس امراالیں کی موافقت میں خرچ کر ڈالے....ای لئے تو حضرت ہل بن عبداللہ نے کہا ہے که 'المسصوف پی دَمُه' هَــدر وملکه' مباح" "(صوفی کاخون معاف اوراس کی ملک مباح ہوتی ہے)اور میں نے شیخ ابوسلم فاری سے سنا ہے کہ انہوں نے بیان کیا ایک دفعہ میں نے ایک جماعت کے ہمراہ حجاز مقدس کاسفراختیار کیا۔حلوان کے نواحی علاقہ میں کر دوں نے ہماری راہ روکسالی اور جو گھڑیاں ہمارے پاس تھیں ہم ہے چھین لیں لیکن ہم نے ان کےساتھ کوئی مزاحمت نہ کی بلکهان کی دلجوئی کی کوشش کرتے رہے،البتہ ہمارےاندرایک شخص تھا جواضطراب کامظاہرہ کرر ہاتھاایک کردنے تکوار تھنچ کی اوراس کو تل کرنے کا ارادہ کرلیا۔ ہم سب نے اس کرد کے سامنے اس کی سفارش کی۔وہ کہنے لگامیں اس جھوٹے شخص کو زندہ چھوڑ دوں پیدرست نہیں مں اس کو ضرور قبل کروں گا۔ ہم نے اس کولل کرنے کا سبب اس سے دریافت کیا تو وہ کہنے لگا میں اس کئے اس کوفل کرنا حابتا ہوں کہ بیصوفی نہیں اور اولیاء کی صحبت میں خیا ".. کا

ارتکاب کرتا ہے اس طرح کے محف کا دنیا سے تابود ہوجاتا ہی بہتر ہے میں نے بوچھا یہ کیسے؟ تواس نے کہا'' بیاس کئے کے صوفیہ کا کم از کم درجہ جود ہے جب کداس کی گھڑی میں اتنے ككزي بندهيهوئ بين بيكس طرح صوفى بوسكتا ب جوابينا يارول كي ساتهوا تناجمكزا کررہا ہے کیونکہ ہم تو کئی سال سے تبہاراہی کام کررہے ہیں کہ تمہاری راہ لوٹے ہیں اور تم کو د نیا کی آلائشوں ہے منقطع کرتے ہیں ..... کہتے ہیں کہ *حضرت عبداللہ بن جعفرایک نخلست*ان میں پچھاوگوں پر سے گزرے تو ایک حبثی غلام کودیکھا جو بکریوں کی تکرانی کررہا تھا کہ ایک کتا آیا اور اس کے سامنے بیٹھ گیا اس نے ایک روٹی نکالی اور کتے کے آگے ڈال دی۔ پھر دوسری اوراس کے بعد تیسری روئی بھی اس کے سامنے ڈال دی۔حضرت عبداللہ اس غلام کے سامنے چلے گئے اور کہا"اے غلام تمباری روزانہ خوراک کتنی ہے؟ اس نے کہا" ابس جتنی آب نے ابھی دیکھی ہے' آپ نے بوچھاوہ ساری تونے کتے کو کیوں دے دی؟ كبنے لگااس لئے كه يدكتوں كى جگه نبيس اوريد كما كہيں دور سے اى اميد برآيا ہے اس لئے مں نے یہ پندنہیں کیا کہ اس کی تکلیف کو ضائع کروں۔حضرت عبداللہ کو اس کی یہ بات بڑی اچھی گلی اوراس غلام کو بکریوں اورنخلستان سمیت خرید کرغلام کوآ زاد کر دیا اورا سے کہا کہ یہ بریاں اور تھجوروں کا باغ میں نے تھے بخش دیا۔غلام نے آپ کو بڑی دُعا دی اور تمام بكريوں كوصدقد اورسارے مال كوراہ خدا ميں خيرات كرديا اور وہاں سے چلا كيا .....ايك محض حضرت حسن بن علیٰ کے دروولت برآیا اور کہنے لگا''اے پیغبرزادے!میرے فرمہ جار سودرہم قرض ہے حضرت حسن نے چارسودرہم اس کودینے کا حکم دیا اورخودروتے ہوئے گھر كاندرتشريف لے كئے لوگول نے بوچھا"ا نے بینم عظی كواسة سے كول رور ب میں؟ آپ نے فرمایا'، اس لئے کہ میں نے اس شخص کا حال جاننے میں کوتا ہی کی ہے حتی کہ اسے سوال کرنے کی ذلت اٹھانی پڑی ہے حضرت ابو ہل صعلو کی ،صدقہ کسی درولیش کے ہاتھ برہرگز ندرکھا کرتے بلکہ جب کوئی چیز کسی کودینا ہوتی تواس کے ہاتھ پرر کھنے کی بجائے

ز مین پرر کھ دیتے تا کہ وہ وہاں سے اٹھا لے۔ آپ سے لوگوں نے اس کی وجہ پوچھی تو فرمایا'' دنیا کی اتنی قدر وقیمت نہیں کہ اس کو کس مسلمان کے ہاتھ میں دیا جائے تا کہ میراہاتھ پد علیا اور اس کا ید شفلی ہوجائے۔

پینجر اللہ کے بارے میں روایت ہے کہ جسٹہ کے بادشاہ نے دومن مشک آپ
کی خدمت میں بھیجا آپ نے تمام کا تمام ایک بار بی پانی میں ڈال دیا اور اپنے دوستوں
کے جسموں پریل دیا۔ اور حضرت انس سے روایت ہے کہ ایک شخص حضرت پینجر میں ہے۔
پاس آیا تو سید عالم علی نے دو پہاروں کے درمیان کی بحریوں سے بھری ہوئی پوری وادی
اسے بخش دی۔ جب وہ اپنی قوم کے پاس گیا تو کہنے دگا'' اے میری قوم! مسلمان ہوجاؤکہ
محموظی آتی بخش کرتے ہیں کہ انہیں اپنی مفلمی کی کوئی پرواہ نہیں سسنیز حضرت انس ہی
بیان کرتے ہیں کہ سید عالم علی کے پاس ایک دفعہ ای بزار در ہم لائے گئے آپ نے وہ
بیان کرتے ہیں کہ سید عالم علی کے پاس ایک دفعہ ای بزار در ہم لائے گئے آپ نے وہ
بیان کرتے ہیں کہ سید عالم علی کے باس ایک دفعہ ای بزار در ہم لائے گئے آپ نے وہ
بیان کرتے ہیں کہ سید عالم علی کے باس ایک دفعہ ای بزار در ہم لائے گئے آپ نے وہ
سید اور حضرت علی کرم اللہ وجہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے پنج برعاتے کو دیکھا کہ آپ
نے بیوں کی وجہ سے اپنے پیٹ پر پھر باندھ دکھا تھا۔

اور میں نے متاخرین میں سے ایک درویش کود کھا ہے کہ بادشاہ نے تمن سو درہم کی مقدار خالص سونا ان کو بھیجا کہ اسے قبول کر لیجئے وہ اسے لے کر جمام میں تشریف فی مقدار خالص سونا ان کو بھیجا کہ اسے قبول کر لیجئے وہ اسے سے گئے ۔۔۔۔۔ اور قبل ازیں نے گئے اور سب کا سب جمام والوں کو دے دیا اور وہاں سے سے گئے ۔۔۔۔۔ اور قبل ازیں نوری فرقہ کے بیان میں ایمار کا بیان کرتے ہوئے اس مضمون کی کچھ با تیں بیان کی تھیں کہذا اس جگہ استے پر بی اکتفا کرتا ہوں ۔۔۔۔ والتداعلم بالصواب

#### بماتوال كشف فحإب

## روز ہے کا بیان

حَلَّ عَرُوجِل فَرِماتِ بِينُ يُسَالَيُّهَا الَّهَ يُسَنَّ اَمَنُو كُتِبَ عَلَيْكُم الْصِّيامُ " (الابه) (اے ایمان والو! تم پر روزے فرض کئے گئے ) پنیبر عظی فرماتے ہیں کہ جبر کیل على السلام نے جھے بتایا ہے کہ حق تعالی فرمائے ہیں''البصدوءُ لِبی وَانسا اَجُوٰی ہِه'' (بعنی روزه میرے لئے ہاور میں ہی اس کی بہتر جز ادوں گا)اس لئے کہ روزہ ایک باطنی عبادت ہے جو ظاہر کے ساتھ کو کی تعلق نہیں رکھتی اور اس میں غیر کا کوئی حصہ اور خل نہیں۔ يمي وجد ہے كداس كى جزابهت زيادہ موگى -كها كيا ہے كدلوگ جنت ميس واخل تو خداكى رحمت سے ہوں گے جب کہ در جات ان کی عبادت کی بدولت اور جنت میں چیک روز ہے کی جزائے طور پرہوگی کیونکہ حق تعالی نے خود فر مایا ہے کہ 'انا اجنوی ہے ''حضرت جنیلاً كمت بي كد الصوم نصف الطريقة "(روزه آدهى طريقت ب) اوريس في مشاكم میں سے بعض حضرات کودیکھا ہے کہ مسلسل روز ہ رکھا کرتے تھے جب کہ بعض حضرات کو دیکھا ہے کہ رمضان کے علاوہ کوئی روزہ نہ رکھتے تھے ان کا رمضان میں روز بے رکھنا ا جروتواب کی طلب کے طور پر تھاا در غیررمضان میں روز بے ندر کھنا اپنے اختیار اور ریا کاری کوترک کرنے کی وجہ سے تھا اور میں نے ابعض بزرگوں کو دیکھا ہے کہ وہ روزہ رکھتے تھے کیکن کسی کوعلم نہیں ہوتا تھا اور جب ان کے سامنے کھا نالا یا جاتا تو تناول کرلیا کرتے تھے اور یم اسنت کے زیادہ موافق ہے کہ حضرت عارئشہ صدیقہ اور حضرت حفصہ سے روایت ہے كريغير الله ان كي يأس تشريف ل كاتوانهول في عرض كي "إنَّا قَدْ حيونًا لك حيساً قال عليه السلام اما اني كُنتُ اريد الصومَ ولكن قربنيه ساصوم يومًا مكانه" (جم نيآ بكيل حريد ( مجور كاطوه ) يكايا بورسول التسطينة فرمايا

میں نے توروز سے کا ارادہ کرلیا تھا تا ہم اسے میرے پاس لے آ وُعقریب میں اس کی جگہ کی اور دن روز ه رکهلول گا) اور میں نے سیجی دیکھا ہے کہ بعض صوفیہ کودیکھا کہ وہ ہر ماہ کی تیرہویں، چودھویں ادر پندرھویں کواور ماہ محرم کے عشرے کے روزے رکھا کرتے تھے ای طرح رجب، شعبان اور رمضان کے مہینوں میں روز ورکھتے اور بعض حضرات کو میں نے و یکھا کہ د وصوم داؤ کی بھی رکھا کرتے تھے کہ پیغمبر علی ہے اس کوسب روز وں سے بہتر قرار ویا ہے اور بیا کیک ون روز ہ رکھنا اور ایک ون افظار کرنا ہے .... دوسرے ایک وقت میں میں شخ احمد بخاریؒ کے بال حاضر ہواتو ان کے سامنے مطائی کا ایک طباخ برا ہواتھا آپ خود بھی اس میں سے کھارہے تھے اور مجھے بھی کھانے کا اشارہ کیا۔ میں نے اپنے بجینے کی وجہ سے كهدديا كدمس في روزه ركها مواج آب في حيها" كيون؟" ميس في عوض كي " فلان بزرگ كى موافقت يى آپ نے فرمايا" ويكھو خلوق كيلے مخلوق كى موافقت كرنا درست نہيں ـ چنانچہ میں نے روز ہ کھول وینے کا اراد ہ کرلیا۔ تو آپ نے فرمایا'' جبتم اس بزرگ کی موافقت چھوڑنے گئے ہوتو پھرمیری موافقت بھی نہ کرو کیونکہ میں بھی تو ایک مخلوق ہی ہوں اوریه دونوں مخلوق ہونے میں بکساں ہیں .....روز ہ کی حقیقت اپنے نفس کورو کتا ہے اور بوری کی بوری طریقت ای حقیقت میں مضمر ہاورروز و میں سب سے کم ورجہ بعو کار بتاہے كة السجوع طعامُ الله في الارض " ( يَهوك توزين من الله كاناب )اوريموكا ر ہنا تمام زبانوں کےلوگوں میں ایک قابل تعریف عمل ہے شریعت کے اعتبار سے بھی اور عقلی طور برجمی ...... پھر ہر عاقل ، بالغ ، صحت منداد رمقیم مسلمان پرایک ماہ کیلئے روز ہ داجب ہادراس کی ابتدا ماہ رمضان کا جاند دیکھنے ہے ہوتی ہادراختیام ماہ شوال کا جاند ویکھنے یر ہوتا ہے اور ہرروز ہے کیلئے تھیج نیت اور تھی شرط ضروری ہے تا ہم نفس کورو کنے کی شرائط بہت ی ہیں چنانچہ کوئی محض ای وقت حقیقی طور برروز ہ دار ہوگا جب وہ اینے بیٹ کو کھانے یینے سے بچائے اور اپنی آ کھے کوشہوت کی نظرے، کان کوغیبت کی گفتگو سننے سے زبان کو

بہودہ اورفضول گفتگو کرنے سے اورجسم کودنیا کی متابعت اورشر بعت کی مخالفت سے محفوظ ر کھے کیونکدرسول اللہ اللہ اللہ نے ایک شخص سے فرمایا تھا کہ 'اذا صدمتَ فلیہم سمعک وبصَرُك و لسانك ويَذْكَ وَكُل عضوِ منك " (جب توروز ه ركے توضروری ہے کہ تیرا کان، تیری آ نکھ، تیری زبان، تیری ہاتھ اور تیرا ہرعضوروزہ رکھے ) اور نیز فر مایا كُ (رُبّ صائم لَيْسَ لَه من صومِه الا الجوع والعطش "(بهت ـــروزه وار ایسے میں جنہیں روزے سے بھو کا اور پیاسار ہے کے سوا کچھ حاصل نہیں ہوتا ) اور میں لعنی على بن عثان الجلا بي نے خواب ميں سيد عالم عليہ كي كن يارت كى تو ميں نے عرض كى''ا ہے الله كرسول عظيمة مجهكوكي وصيت فرمائية آب فرمايا" إخبى سن حواسك" (اینے حواس کو قابو میں رکھ ) کیونکہ اپنے حواس کو بندر کھنا ہی مکمل مجاہدہ ہے اس لئے کہ تمام کے تمام علوم انہی یانچ دروازوں سے حاصل ہوتے ہیں۔ پہلا، دیکھنا، دوسرا سننا، تیسرا چكهنا، چوتها سوكهنا اور يانجوال جهونا، اوريه يانجول حواس علم اور عقل كيد سالار بين ان میں سے حیار حواس کا مقام تو مخصوص ہے لیکن ایک ابیا ہے جوتمام اعصا کے ساتھ تعلق رکھتا ہے آ ککھ مقام نظر ہے کہ وہ جہان اوراس کے رنگوں کو دیکھتی ہے کان کل ساعت ہے کہ وہ خبر اورآ وازسنتا ہے زبان کل ذوق ہے کہ حرہ اور بدحرہ کو جانتی ہے اور تاک سو تکھنے کا کل ہے کہ دہ خوشبواور بد بوکومسوس کرتا ہے البتہ جھونے کیلئے کوئی عضومضوص نہیں اور پیمام اعضامیں یا یا جاتا ہے کہ وہ گرمی ،سردی اور تختی ونرمی کو جانتے ہیں اور کوئی الی چیز نہیں جو آ دی کے احاط علم میں نہ آ سکے اس طرح بدیبی اور الہامی علوم کے علاوہ کوئی ایساعلم نہیں جو یا نچ دروازوں کے علاوہ کسی طرح حاصل ہو سکے۔ کیونکہ حق تعالیٰ کے الہام میں کوئی نقص نہیں جب کدان حواس میں ہے ہر حاسد میں صفائی بھی ہے اور کدورت بھی کہ جس طرح ان میں علم وعقل اورروح کاعمل دخل ہےای طرح نفس اورخواہشات کاعمل دخل بھی ہے کیونکہ اطاعت ومعصيت اورسعادت وشقاوت تمام اموريل بيحواس آلمشترك بين بين آنكه

اور کان میں سیح دیکھنااور تھی خبر سننا تو حق تعالیٰ کی ولایت ہے جب کہ جھوٹ سننااور بری نگاہ سے دیکھنا پنفس کی ولایت ہے اس طرح جھونے چکھنے اور سو تکھنے میں حکم خدادندی کی متابعت اورسنت کی پیروی ولایت حق ہے جب کہ فرمان البی کی نافر مانی اورشر بیت کی مخالفت بیفس کی ولایت ہے پس روز ہ دار کو چاہئے کہ د ہ ان تمام درواز وں کو بند کرے تا کہ مخالفت حق ہے موافقت کی طرف آ جائے اور پول حقیقی روزہ دار ہو جائے ورنہ صرف کھانے اور پینے سے رکے رہنا تو بجوں اور بوڑھی عورتوں کا روز ہ ہے جب کہ روز ہ دراصل خواہشات لہوولعب اورغیبت سے بیچنے کانام ہے کیونکہ خداوند تعالیٰ کاارشاد ہے کہ' وُ مَب جَعَلْنَا هُمُ جَسَدًا لاَ يَأْكُلُونَ الطُّعَامَ "(بم نے ان کےجسم اس طرح نہیں بنائے كه وه كهانا بي وكها كيس) اوربيهي ارثا وفر مايا "أفَ حَسِبْتُمُ أنَّهَا حَلَقُنَكُمُ عَبَيًّا" (كيا تم نے سمجھ لیا ہے کہ ہم نے تمہیں بیکار پیدا کیا ہے ) یعنی ہم نے مجھ کھانے کا ضرورت مند بنایا ہے اور مخلوق کو کھیل کود کیلئے پیدائہیں کیا۔ پس نضول اور حرام کاموں کے ارتکاب ے رکنا جائے نہ کہ حلال خوری ہے مجھے اس مخص پر برا تعجب ہوتا ، جو کہتا ہے کہ میں نے نقلی روز ه رکها هوا ہے اور فرض کی ادائیگی بجانبیں لا تا کیونکہ معسیت کا ارتکاب نہ کرنا ایک · فرض ہےاور ہمیش<sup>ن</sup>فلی روز ہ ہے رہنا ایک سنت! پس ہم دل کی تخی سے اللہ تعالیٰ کی بناہ ما تگتے میں البتہ جو کوئی اینے آپ کومعصیت سے بچائے رکھتا ہے اس کے تمام احوال روزہ ہی ہوتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ حضرت مہل بن عبداللہ تستریؒ جس دن بیدا ہوئے اس دن بھی روزہ دار تھے اور جس دن دنیا ہے رخصت ہوئے اس دن بھی روزہ سے تھے لوگوں نے کہا '' بیکسے ہوسکتا ہے؟ توانہوں نے بیان کیا کہ جس دن آپ کی ولا دت ہوئی وہ صبح کا دقت تھا اورانہوں نے شام کی نماز تک ذرہ بھی دود ھنبیں پیااور جب دیتا ہے رخصت ہوئے تو اس ون بھی روزہ دار تھے بیروایت حصرت ابوطلحہ المالکیؒ نے قتل کی ہے ۔۔۔۔لیکن بغیر افطار کے مسلسل روزه رکھے چلے جانارسول اللھ لیکھنے کی طرف ہے نتح کیا گیا ہے کہ جب آپ صوم

وصال (بغیر افطار کے مسلسل روزہ مے) رکھا کرتے تھے اور صحابہ کرامؓ نے بھی آپ کی موافقت كى توآپ نے انبيل فر مايا كرتم صوم وصال ندر كھا كروكة (انسى كَسُتْ كَا حَدِكُمُ إنَّى اَبِيتُ عندربخم لطعمني ويسقيني ''( يُمُنِّمَ مِن سَے کی ایک جیسانہیں ہوں میں تم تہمارے رب کے پاس رات گز ارتا ہوں وہ مجھے کھلاتا بھی ہے اور پلاتا بھی) پس ارباب مجاہرہ کہتے ہیں کہ یہ نہی شفقت کے طور پر ہے نہ کہ حرمت کے طور پر،اوربعض حضرات کہتے میں کہ روزوں میں وصال خلاف سنت ہے باقی درحقیقت وصال کرنا خودمحال ہے کیونکہ جب دن گزرتا ہے تو رات کوروز ونہیں ہوتا اور جب کسی نے رات کوروز سے کا ارادہ کرلیا تو وصال نہیں ہوگا .....حضرت مہل بن عبداللہ تستری کے بارے میں حکایت بیان کرتے ہیں كەدە ہريندرە دن ميں ايك مرتبه كھانا كھاتے تھاور جب رمضان كامهينة آتا توعيدتك کوئی خوراک ندکھاتے تھے اور ہررات جارسورکعت نقل نماز ادا کرتے تھے۔ پُس بہ بات انسانی طاقت سے تو ہا ہر ہے اور تو فیق الہی کے بغیر ایسانہیں کر سکتے۔ در حقیقت یہ بات تا سکیر خداوندی ہوتی ہے کہ جوخود ہی کسی شخص کی غذابن جاتی ہے اور کسی کی غذا تو دنیا کا طعام ہے جب كەكىي كى غذاحق تعالىٰ كى تائىيە ہوتا ہے....صاحب كمع طاؤس الفقراشخ ابونصر سراجج نے ایک مرتبدرمضان کامہینہ بغداد میں گزار معجد شونیزیہ میں آپ کیلئے ایک حجر انخصوص کردیا گیا اور وہال کے درویشوں کی امامت بھی آ ب کے سپر دکر دی گی چنانجے عید تک ان حضرات کی امامت کرتے رہے اور تر اوت کمیں آپ نے یانچ قر آن مکمل کئے خادم روز انہ ایک روٹی لے کرآپ کے جمرے میں آتا اور آپ کو پیش کرتا۔ جب عید کا دن آیا اور آپ اس حجرہ سے تشریف لے گئے اور خادم نے آپ کے خلوت کدے کو دیکھا تو وہ تمام تمیں روٹیاں اندرموجود تھیں .....حضرت علی بن بکارروایت کرتے ہیں کہ حضرت حفص مصیص کو میں نے خود دیکھا ہے کہ رمضان کے مہینہ میں پندرہ دن تک کوئی خوراک نہ کھاتے تھے۔ اور حصرت ابراہیم بن ادہم کے بارے میں حکایت بیان کرتے ہیں کہ آپ نے ماہ رمضان "

میں ابتدا سے انتہا تک کوئی چیز نہ کھائی جب کہ وہ گرمیوں کا مہینہ تھا اور آپ روزانہ گندم کا شنے کی مزدوری کرتے تھے۔اس میں سے جو پچھ کماتے درویشوں میں تقسیم کردیتے اور خود بوری رات مج ہونے تک نماز میں مشغول رہتے ان کو مجبور بھی کیا گیا لیکن پھر بھی آپ نے کچھ ندکھایا اور نہ ہی نیند کی۔حضرت شیخ ابوعبداللہ خفیف کے متعلق آتا ہے کہ جب آپ يد خصت موئے لگا تار جاليس طيآ پاك چكے تھے .... ميں نے خود ايك بزرگ كو د یکھا ہے جو بیابان میں ہی رہتا تھا اور ہرسال دو <u>چلے</u>ضرور کرتا تھا .....حضرت ابو محمد وانشمند بالفرى جبّ الله كو بيار بهونے لكے تو من خودومان موجود تقااى دن كزر كے تھے كه آپ نے کیچنہیں کھایا تھا اور کوئی نماز بھی جماعت سے نہ چھوٹی تھی .....متاخرین میں ہے بھی ایک درویش تھے کہ ای دن تک روز وشب اس نے پھینیں کھایا تھا اور کوئی نماز یا جماعت اس بے ضائع نہ ہوئی تھی .....مرویس دوبررگ تصایک کانام مسعود اور دوسرے کا شخ ابوعلی سیاہ تھا۔ کہتے ہیں کہ حضرت مسعودٌ نے ایک آ دمی شخ ابوعلی سیاہٌ کے بیاس جمیجا کہ یہ تصوف کا دعویٰ کب تک رہے گا آؤ تا کہ ہم چالیس روز تک کھے کھائے پیئے بغیر بیٹھیں (تا کہ فیصلہ ہو جائے کرصوفی کون ہے) شیخ ابوعلی نے جواب میں کہلا بھیجا (یہ بھی کوئی کمال ہے) آ وُ کہ ہم ہرروز تین مرتبہ کھانا کھائیں اوراس کے باوجود چالیس دن تک ایک بی وضویس رہیں۔ اس مسلمیں بیدا ہونے والاشکال ابھی تک اپنی جگہ برموجود ہے کہ جاہل لوگ اس سے صوم وصال کے جائز ہونے کی دلیل بکڑیں گے حالا تکدرسول اللہ ﷺ نے اس ے منع فرمایا ہے اور طبیب بھی اس کے اصل کا انکار کرتے ہیں اس لئے میں اس کو بوری دضاحت کے ساتھ بیان کرتا ہوں تا کہ اشکال رفع ہوجائے اور اصل مسلہ واضح ہوجائے۔ چنانچہ جان لو کہ بیکرامت ہے کہ کوئی مختص روز وں میں وصال کرے اور کسی فزیان الٰہی میں ۔ کوئی خلل واقع نه ہوا در کرامت مخصوص لوگوں کو حاصل ہوتی ہے نہ کہ عوام کو۔ جب اس کا تحكم عام نبیس ہےتو کسی کواس کا امر کرنا بھی درست نہیں ہوگا کیونکہ اگر کرامت کا اظہار عام

ہوتا تو ایمان قبول کرنا ایک جبر ہوتا اور عارفوں کی معرفت کا انہیں کوئی تو اب نہ ملتا۔ پس چونکدرسول الله علی صاحب مجره تھاس لئے آپ نے اپناوصال ظاہر کردیا اور اہل کرامت کیلئے اس کے اظہار کومنع کردیا کیونکہ چھیانا کرامت کی شرط ہے جب کہ مجز ہ کی شرط بیہ ہے کہا ہے کھول کر بیان کیا جائے معجزئے اور کرامت کے درمیان بہ فرق بڑا واضح ہاورجس کیلئے ہدایت مقدر ہاس کیلئے اتنابیان ہی کافی ہاورصو فید کے چلد کی اصل حضرت موی علیه السلام کے حال مے متعلق ہے اور مقام کی حالت میں مکالمہ درست ہوتا ہےاور جب ان کی خواہش ہو کہ حق تعالیٰ کا کلام روحانی طور پرسنیں تو جالیس روز بھو کے رہتے ہیں اور جب تمیں روز گز رتے ہیں تو مسواک کرتے ہیں اور پھراس کے بعد دس دن مزید بھو کے رہتے ہیں تو حق تعالی ضروران کے ساتھ باطنی طور پر گفتگو کرتے ہیں کیونکہ جو کچھا نبیاء کرام کیلئے طاہری طور پر درست ہے وہی کچھ باطنی طور پر اولیاء کرام کیلئے جائز ہے..... پس طبیعت کے اپنے حال پر بتے ہوئے حق تعالی کا کلام سننا جائز نہیں اس لئے طبقوں کیلئے حالیس روز تک کھانے اور پینے کی نفی کرنی حاہے تا کہ وہ مغلوب ہو جائیں اور محبت کی صفائی کو بوری ولایت اور روح کو بوری طرح لطافت حاصل ہو جائے ..... چونکہ بھوک کی حقیقت ای مضمون کے ساتھ متعلق ہے اس لئے اب میں انشاء اللہ اس کو کھول کر **یمان** کرتا ہوں۔

باب

## بھوک اورس کے متعلقات

الشُّرُ وجل فرمات بين كُهُ وَلَنَهُ لُمُونَّكُمْ بِشَيٌّ مِّنَ الْحَوُفِ وَالْجُوعِ وَنَـهُص مِّنُ الْآمُوَالِ وَالْآ نَفُس وَالشَّمَوَاتِ "(اوربَمْتَهِيں كِيحِنْوف اوربِحوك اور مال۔ جان اور پیلوں کا نقصان دے کرآ ز ما نمیں گے ) اور پیغیم علیہ کا ارشاد گرامی ہے'' بَطُن ' جائعٌ احَبُّ إِلَى اللَّهِ تعالىٰ من سبعين عابدٍ اكلِ ''(ايك بموكا پيث الله تعالیٰ کوخوب کھانے والے ستر عابدوں سے زیادہ محبوب ہے) جان لو کہ تمام امتوں اور ملتوں کے ہاں بھوکا رہنا ہڑے شرف کا اور قابل تعریف فعل ہے کیونکہ ظاہری اعتبار سے بھو کے انسان کا دل زیادہ تیز اور طبیعت زیادہ تہذیب یافتہ اور تندرست ہوتی ہے خصوصاً ایے آ دمی کیلئے جس میں شرکا مادہ زیادہ نہ ہواور اس نے ریاضت کے ذریعدایے آپ کو مبذب بناليا به وُلِانَّ البحوعُ للنفس خصوع وللقاب خشوع " ( كيونكه بموكنْسُ کیلئے انکساری اور دل کیلئے عاجزی کا باعث ہے) کیونکہ بھوک کی وجہ سے نفسانی قوت ختم موجاتي باوررسول الله علية في الا من المبيعوا بطونكم والبجمو اكبادكم واغمدُو احسادَكم لَعَل قلوبكم ترى اللَّهَ عيافا في الدنيا ''(ايخ پيُوُل)وَمِوكا، جگردن کو بیاسااورجسمون کو بر مندر کھوشاید تمہارے دل دنیا میں بی الله کوسا منے د کیے مکیس) اگر چہ بھوک ہے جسم کو تکلیف ہوگی لیکن اس ہے دل کوروشنی ملے گی روح کوصفائی اور باطن کو بقائے حق نصیب ہوگا تو جب باطن کو بقائق حق نصیب ہواورروح کوصفائی حاصل ہواورول کور شنی مل جائے توجم کواگر بچھ تکلیف بھی برداشت کرنایڑی ہوتو کیا نقصان ہے؟ کیونکہ پیٹ بھر کر کھانا کوئی قیمتی بات نہیں کہ اگر ایہا ہوتا تو جانوروں کو پیٹ بھر کر نہ کھلائے۔اس لئے کہ سیر ہوکر کھانا جانوروں کا کام ہے جب کہ بھوکار ہتا بیاروں کیلئے علاج ہے نیز بھوک

روح کیلئے تعمیر کا کام دیت ہے جب کہ سیرخوری تھن بیٹ کی تعمیر کا ذریعہ ہے کوئی شخص تو اسيخ پيك كى پرورش مى بى اينى زندگى خرج كر ديتا ہے اوراسيخ جسم كى خواہش بورى كرتا. ر ہتا ہے اور کوئی روح کی برورش میں عمر گز ارتا ہے تا کدونیا کے تمام علائق سے مجر دہو کرحق تعالی کیلئے تنہا ہو جائے بیدونوں برابر کیسے ہو سکتے ہیں؟ کدایک کیلئے تو جہان کھانے پینے كيلئ باوردوس كيلئ كهاناصرف عبادت كرنے كيلئے توت حاصل كرنے كا ذريعه ب ان دونوں کے درمیان بڑا ہی فرق ہے 'لِانَّ المتقدمین یا کلونَ لیعیشوا وَانتم تعیشون لتها كملون "(پبللوگ توصرف اس لئے كھاتے تھا كەزندەر بيں اورتم كھانے بينے كيلئ ى زنره بو)' البجوعُ طعامُ الصليقين ومسلك المريدين وقيد الشياطين " ( بھوک صدیقوں کا کھانا، مریدان حق کا مسلک اور شیطانوں کیلئے قید ہے ) حق تعالیٰ کی قضا اور تقدیر سے حصرت آ دم علیدالسلام کے بہشت سے باہر گرنے اور فق تعالیٰ کے بروس ہے دور ہونے کی وجہ بھی ایک لقمہ کھانا ہی تھا۔ در حقیقت جو آ ومی بھوک میں پریشان ہووہ بھو کانبیں ہوتا اس لئے کہ کھانے کا طلب گارخود کھانے والا ہوتا ہے۔ پس جس شخص کو بھوک میں درجہ حاصل ہووہ کھانے کوتر ک کرنے والا ہوتا ہے نہ کہ کھانے ہے روکا گیا اور جو مخض کھانے کی موجود گی میں اس کوتر ک کردے اور بھوک کی تکلیف برداشت کرے وہ بھو کا ہوتا ے اور بھو کارے بغیر شیطان کوقید اور خواہشات نفس کو یا بندنہیں کیا جاسکتا ..... کتا کی فرماتے بَيْلَ كُهُ وَمِن حُكِمُ السمويد أنَّ يكون فيه ثلثةُ اشياء نومُه غلبة ' وَكَلامُه ضرورة' واکله فاقة ''(مریدکی شرط په ہے که اس میں تین چیزیں موجود ہوں اس کی نیندشدیدغلبہ کی وجہ ہے،اس کی گفتگو ضرورت کے مطابق اوراس کا کھانا فاقہ کی وجہ ہے ہو) فاقہ بعض حضرات کے نز دیک دورات دن جموکار ہنا ہے بعض کے نز دیک میں رات، دن بعض کے نز دیک ایک ہفتہ اوربعض کے نز دیک جالیس دن تک بھوکار ہنا ہے کیونکہ محققین کا اس بات پرا تفاق ہے کہ جالیس دن رات میں ایک دفعہ تچی بھوک ہوتی ہے اور وہ بھض جان بچانے

کیلئے ہوتی ہے اور اس کے دوران جو پچھ بھی ظاہر ہو وہ طبیعت کا شراور غرور ہے اللہ تعالیٰ مهمیں اس سے بیائے رکھے .... جان لو کہ الل معرفت کی تمام رگوں پرحق تعالی کے اسرار ہوتے ہیں۔ان کے دل حق تعالیٰ کی نگاہ میں ہوتے ہیں اور ان کے دلوں سے ان کے سینوں میں دروازے کھلے ہوتے ہیں اوران کی بارگاہ میں عقل اورخواہشات بیٹھی ہوتی ہیں بس روح توعقل کی امداد کرتی ہے اورنفس خواہشات کی مدد کرتا ہے۔ اور طبیعتیں جس قدرغذاؤل نے پرورش یاتی ہیں اور اس کا دبدبرسارے اعضامیں زیادہ پراگندہ ہوجاتا ہے اور ہررگ میں اس کے انتشار ہے ایک اور بچاب ظہور پذیر ہوتا ہے اور جب غذاؤں کا طلب گارنس سے اپنا ہاتھ اٹھالیتا ہے اورنفس بہت ضعیف اورعقل زیادہ مضبوط ہوجاتی ہے اورنفس کی قوت رگوں سے چھوٹ جاتی اور اسرار دولائل قدرت اس پرخوب داشتے ہوجاتے ہیں اور جب نفس اپن حرکتوں سے عاجز آ جاتا ہے اوراینے دجود سے فانی ہوجاتا ہے تو باطل کا ارادہ بھی حق کے طاہر کرنے میں محوم وجاتا ہے۔ اس وقت مرید کی تمام مراد حاصل ہوجاتی ہے .....اور حضرت ابوالعباس تصاب کے متعلق بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا" میری عبادت اورمعصیت کا ارتکاب دوکتوں سے وابست ہے کہ جب میں کچھ کھا تا ہوں تو تمام گناہوں کا مادہ اینے اندریا تاہوں اور جب کھانے سے دست کش رہوں تو تمام اطاعات کی اصل این اندرد کھیا ہوں ..... باقی بھوک کاثمر ومشاہدہ اللی ہے کیونکہ مجاہدہ تو خودمشاہدہ کی طرف رہنما ہے بس الی شکم بری جس کے ساتھ مشاہدہ حاصل ہودہ اس بھوک ہے بہتر ہے جس میں محض مجاہدہ ہی ہو کیونکہ مشاہرہ حق تو مردوں کامعر کہ گاہ ہے جب کہ مجاہرہ بچوں کے كيك كى جكر الشبع بشاهد الحق خير " مِنَ الجوع بشاهدِ الخلق " ( پسير خوری مشاہرہ حق کے ساتھ اس بھوک ہے بہتر ہے جس میں مخلوق کا مشاہدہ ہو) اس بارے میں کلام تو بہت سا ہے لیکن کتاب کی طوالت کے خوف سے ای براکتفا کررہا ہوں اور تو فیق الله تعالی کے ہی قبضہ میں ہے۔ داللہ اعلم بالصواب۔

#### آڻھوال ڪشف حجاب

# مجے کے بیان میں

خداوندجل جلالدادشاوفرمائے بین' وَلِللَّهِ عَلَى النَّاس حِيجُ الْبَيْتِ مَن استعطاع إلَيْهِ سَبيلاً "(اورالله كيلي بندول بربيت الله كالح ضروري بجس مين اس کی طرف جانے کی طاقت موجود ہو) بندے ہر عاقل ،بالغ ،مسلمان اور طاقت ہونے کی صورت میں دوسرے فرائض کی طرح حج بھی ایک فرض ہے۔ تمام علماء کا اتفاق ہے کہ ميقات ميں پہنچ كراحرام بائدهنا\_ميدان عرفات ميں ظهرنا اور خانه كعبه كا طواف زيارت كرنا\_اس كانام فج ہے\_اوراس ميں اختلاف ہے كدصفامروه كے درميان سعى كرنا بھى بنیادی ارکان میں شامل ہے یانہیں؟ تاہم احرام باندھے بغیر حرم کعبہ میں داخل نہ ہونا على بين اورحرم كوحرم اس لئ كت بين كداس من مقام ابراجيم عليه السلام باوريكل امن وسلامتی ہے حصرت ابراہیم علیہ السلام کے دومقام بیں ایک آپ کے جسم کا مقام اور دوسراآب کے دل کامقام! آپ کے جسم کامقام تو حرم مکہ ہے جب کہ آپ کے دل کامقام خلت ( دوتی حق ) ہے جوکوئی آ پ کے جسمانی مقام کا ارادہ کرر ہا ہوا ہے جا ہے کہ ہرتھم کی شہوتوں اور لذتوں سے اعراض کر کے احرام باندھ لے گو یا کفن سامیمن کر حلال شکار ہے بھی ہاتھ مھینچ لے اور تمام حواس کو بند کر لے اور میدان عرفات میں حاضر ہوجائے اور وہاں ہے مزولفه اورمشعر حرام کی طرف رواند جو ، جراسودے آناز کر کے مکہ مکر مدیس خاند کعبہ کا طواف کرے منی میں آئے اور وہاں تین روز قیام کرے۔شرط کے مطابق کنگریاں مارے اورای جگہ سرے بالوں کاحلق کرے ،قربانی کرے اور سیح لباس پہن لے۔ لیکن جو محض آ ب کے حقام دل کا ارادہ کرے اسے چاہئے کہ پہندیدہ چیزوں سے اعراض کرے، لذتوں اور راحتوں کوترک کردے اور غیروں کی یا دے کنار ہ کش ہوجائے کیونکہ اس صورت میں اس کا دنیا کی طرف توجه کرناممنوع ہے اب اسے جائے کہ وہ معرفت حق کے عرفات میں قیام کرے وہاں سے محبت اللی کے مزدلفہ کی طرف سفر کرے ، وہاں سے اپنے باطن کو تنزیبہ حق تعالی کے حرم کا طواف کرنے کیلئے روانہ کرے خواہشات کے شکریزوں اور فاسدوسوس کو منیٰ میں بھینک آ یے نفس کومجاہدہ کے تنخیر کدہ میں قربان کر دے اور یوں مقام خلت تک رسائی حاصل کر لے۔ پس اس مقام امن میں داخل ہونا دشمنوں اوران کی تکواروں ہے مامون ہونے کا اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مقام دل میں داخل ہوتا خداہے دوری اور اس طرح کی دوسری برائیوں سے مامون و محفوظ ہونے کا باعث ہے ....رسول اللہ علیہ کا ارْتَادْكُرامُ ہےكُہُ البحاج وقلُ اللَّهِ يُعَطيهم ماسالُواوَ يستجيبُ لَهُم مادعوا '' ( حاجی حضرات اللّٰد کااپنا قافلہ ہیں۔ دہ جو مانگتے ہیں اللّٰہ انہیں عطا کرتا ہےاور جود عا کرتے ہیں اے قبول کرتا ہے )اور جو کچھوہ جا ہے ادرآ رر وکرتے ہیں وہ پوری کرتا ہے۔ کچھاوگ تو الله تعالیٰ ہے پناہ کا سوال کرتے ہیں اور کچھ لوگ ایسے ہیں جو نہ تو کسی خواہش کا اظہار كرتے بين اور ند ہى كچھ ما تكتے بين بلكه الله كے برحكم كے سامنے برتسليم جھكا ويتے بين جيسا ك حضرت ابرا بيم صلوات الله وسلام عطيد في كباك أله فيسال كسه وبسه الشليم قيال اَسُلَمْتُ لِوَبَ الْعَالَمِينَ "(اورجباس كرب فياس عكما كفرما فروارمو جاتو اس نے کہامیں جہانوں کے رب کیلئے تابع فر مان ہوتا ہوں ) اور حضرت ابراہیم علیہ السلام جب مقام خلت تک پہنچ کر دنیا کے تمام بندھنوں ہے آ زاد ہو گئے اور دل کوغیر اللہ ے الگ كرليا توحق تعالى نے تمام مخلوق كے سامنے آپ كا جلوہ ظاہر كرنے كا ارادہ كيا چنانچداللہ تعالی نے نمرودکوآپ پرمقرر کیا یہاں تک کداس نے آپ کے اور آپ کے والدین کے درمیان جدائی ڈال دی اور آ گ جلائی۔ ابلیس نے آ کر ایک منجنق تیار کی اور لوگوں نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو گائے کے چمڑے میں سی کر منجنیق کے ایک پلزے میں رکھ دیا۔ جبرئیل حاضر ہوئے اور منجنق کا بلز ایکر کر کہنے لگے ' هسلُ لک اِلے ، مِنْ

حَاجَةِ "(آپ کومیری ضرورت ہے؟)آپ نے جواب دیا"اما اَلَیْکَ فلاً"(تمہاری طرف تو کوئی حاجت نہیں) انہوں نے یو چھا'' کیا اللہ تعالیٰ کی طرف بھی آ پ کوئی حاجت نہیں رکھتے؟''توفرمایا'' حسب میں سُوالی علمهٔ بِحَالِی ''(میرے لئے اتنای کافی ہے کہ اس کومیری حالت کاعلم ہے کہ بیلوگ مجھے اس کی خاطر آ گ میں ڈال رہے ہیں ) اللہ تعالی کومیری حالت کا جوملم ہے اس نے زبان ہے سوال کرنے سے مجھے منقطع کرویا ہے۔ محمد بن الفضل کہتے ہیں کہ مجھے اس بات پر بڑا تعجب ہے کہ لوگ دنیا میں تو اس کا \_ گھر بیت اللہ تلاش کرتے ہیں لیکن اپنے دل میں اس کے مشاہدے کی جبتو کیوں نہیں کرتے حالاتکہ بیت اللہ بھی تو زمین پر موجود ہوتا ہے اور بھی معدوم ہوتا ہے کہ اس کی عمارت کر چکی ہوئی ہے جب کہ اس کا مشاہدہ ہر حال میں موجود ہوتا ہے اگر اس عمارت کے پتھروں کی زیارت فرض ہے جس برسال میں ایک وفعہ اس کی نظر ہوتی ہے تو دل جو دن رات میں تین سوساٹھ مرتبہاس کی نگاہ رحمت کا مرکز بنتا ہے اس کی زیارت تو زیادہ بہتر ہوگی .....تاہم مکمہ تكرمه كے راسته ميں اہل تحقیق كيلئے ہر قدم پر قدرت كى ايك نشانی موجود ہے اور جب وہ حرم یاک میں پہنچ جاتے ہیں تو ہرا یک ےخلعت یاتے ہیں .....اور حضرت بایزیڈ قرماتے ہیں کہ جس کی ک عبادت کی جز ااور ثواب کل پر موقوف ہوائے کہددو کہتم نے تو آج کوئی عبادت ہی نہیں کی کیونکہ ہر محف کوعبادت اور مجاہدے کا نثر اب زیانہ حال میں ہی حاصل ہوتا کے نیز آپ ہی کہتے ہیں کہ میں نے پہلی دفعہ فج کے موقعہ پر خانہ کعبہ کے علاوہ کچھ ہیں دیکھا دوسری مرتبه گھر بھی دیکھااور گھروالے کوبھی دیکھااور تیسری مرتبہ گھر کے مالک کوہی د یکھا۔ گھر کو ہرگزنہیں دیکھا.....خلاصہ بید کہ حرم وہاں نہیں ہوتا جہاں صرف مجاہدہ ہو بلکہ و ہاں ہوتا ہے جہاں برعظمت مشاہدہ ہوتا ہے اور جس شخص کیلئے ساراجہان قرب البی کی جلوہ گاہ اور محبت خداوندی کا خلوت کدہ نہ ہو وہ دوئی کے مفہوم سے بالکل بے خبر ہوتا ہے اور جب بندہ برتمام بھید کھل جائیں تو سارا جہان ہی اس کیلئے بمنز لہ حرم ہوتا ہے لیکن اگر وہ

جاب مين موتو برم بحى اس كيلي تمام جهان سازياده تاريك مقام موتا بـــ والله عند المناس بالا حبيب بلا حبيب

(عاشق كيلئے محبوب كے بغير محبوب كا گھرسب سے زيادہ ظلمت كدہ ہوتا ہے) پس خلت كے محل میں مشاہدے کی قیمت اپنی ذات کوفتا کرنے ہے جہ اوا ہوتی ہے کرحق تعالیٰ نے دیدار کعبہ کواس کا سبب قرار دیا ہے نہ کہ یہ قیت محض کعبہ کی ہے تا ہم سبب کے ساتھ سبب کی حد تک ہی تعلق ہونا جا ہے تا کہ یہ پند بطے کرحق تعالی کی عنایت کون سی ممین گاہ سے ظہور یذیر موئی ہادرطالب کی مراد کہاں ہے برآتی ہے ہیں جنگلوں ادر بیابانوں کا سفر کرنے ہے مردان خداکی مرادکف حرم نہیں ہوتا کہ حق تعالیٰ کے دوست کیلئے محض حرم کو بی و پھناتو حرام ہے بلکہ ان کامقصودتو وہ مجاہدہ ہوتا ہے جس میں بیقرار کردینے والاشوق ادر حق تعالیٰ کی محبت میں ہمیشہ حاصل ہونے والا ایک سرورموجود ہو۔۔۔۔۔ایک شخص حصرت جنیدٌ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے دریافت کیا کہتم کہاں ہے آئے ہو؟ اس نے جواب دیا''میں حج پر گیا ہواتھا'' .....حفزت جنیدؒنے یوچھا'' کیا تونے حج کیاہے؟اس نے کہا''جی ہاں' آپ نے بوچھا'' ابتداء میں جب تو گھر ہے روانہ ہوا اور دطن ہے تو نے رحلت کی تو کیا اس وقت تمام گناہوں ہے بھی تونے رحلت اختیار کر لیتھی؟ اس نے کہا'' ایبا تونہیں ہوا'' آ ب نے فر مایا'' گویا تو نے سفری اختیار نہیں کیا پھر آپ نے پوچھا گھر سے روانہ ہونے کے بعد جس جس منزل پرتونے رات گزاری ہے کیا ہر مقام پرتونے طریق حق کا بھی ایک مقام طے کیا ب؟اس نے جواب دیا''الیا تونہیں ہوسکا''آپ نے فرمایا''تو گویا تونے منزلیں ہی طے نہیں کیں'' پھرآ پ نے دریافت کیا'' جب تونے میقات ہے احرام کی حالت اختیار کی تو کیا صفات بشریت سے ای طرح تو جدا ہو گیا تھا جس طرح تو پہلے لباس اور پہلی عادات ہے جدا ہوا تھا؟ اس نے کہا ایسانہیں ہوا آپ نے کہا'' تو گویا تو محرم ہی نہیں ہوا''آپ نے سوال کیا'' جب تو نے وتو ف عرفات کیا تو کیا تمہیں مشاہرہ حق میں بھی کھڑا ہونا نصیب

ہوایا نہیں؟''اس نے جواب دیا' 'نہیں'' آپ نے فرمایا''تو پھرتونے وقوف عرفات ہی نہیں کیا'' پھر آ پ نے یوچھا'' جب تو مز دلفہ میں تھا اور تیری مراد تجھے حاصل ہور ہی تھی تو كياتون تفس كى تمام خوابشات كوترك كردياتها؟اس ني كباد منبين "آب ني فرمايا" كمر تو مردلفہ میں بھی نہیں بہنیا" مجرآب نے دریافت کیا جب تونے خانہ کعبد کا طواف کیا تو کیا دل کی آ تکھے مقام تنزیب و تقدیس مین جمال خداوندی کے لطا نف کا نظار و بھی کیا؟ اس ن كها د منبين " تو آب ن فر ماياد م بحرات كوياطواف بى نبيس كياد م بحرات في سوال كيا '' جب تونے صفااور مروہ کے درمیان سعی کی تو کیا مقام صفااور درجہ مزہ کا ادراک بھی کیا؟ اس نے کہا' 'نہیں'' آپ نے فرمایا تو گویا تونے ابھی تک سعی نہیں گی' آپ نے پوچھا "جب تومنی میں پہنچا تو کیا تیری ستی تھھ سے ساقط ہوگئ تھی؟ کہنے لگا' نہیں'' آ بے نے کہا توابھی تک تومنی میں نہیں پہنچا' بھرآ پ نے پوچھا'' جب تو نے قربان گاہ میں بہنچ کر جانور كى قربانى بيش كى توكيا نفسانى خواهشات كوبھى دہاں قربان كرديا تھا؟ اس نے كها ' ونہيں'' آپ نے فرمایا'' پس تو نے قربانی بی نہیں گی'آپ نے دریافت کیا'' اور جب تو کنگریاں مارر ہاتھا تو کیا تونے اینے تمام نفسانی معاملات کو بھی وہاں پھینک دیا تھا؟ اس نے کہا " دنهين " تو آب نے فرمايا" ليس ابھي تك تونے كنكريال نهيں تھينكيں اور حج ادانهيں كيا۔ لبذالوث جااوران صفات كرساته حج اداكرتا كيؤ مقام ابراجيم تك رسائي حاصل كرسك میں نے ساہے کہ ہز دگوں میں سے ایک تخص کعبداللہ کے سامنے بیٹھے دور ہے

تھے اور میا شعار پڑھ رہے تھے .....اشعار میں میں میں میں میں استعار

وَاصِيحَتُ يوم النحر والصيس توحل وكان حديم الحادي بنا و معجل

اور قربانی کے دن جب سفیدادن کوچ کررہے تھاور صدی خوان نے آواز لگادی تھی اوروہ جلدی کررہاتھا۔ جلدی کررہاتھا۔

#### رُسائِل عن سلمىٰ فَهَل من مخبر بانَّ لَـه علماً بها أين تنذِل

میں اپن محبوب ملمیٰ کے بارے میں دریافت کرنے لگا کہ ہے کوئی جس کواس کے بارے میں علم ہو کہ وہ کہاں اترے گی؟

> لَقَدُ اَفْسَدَتْ حَجى وَنُسْكِى وَعُمُرتِى وَفَى البِينِ لِسى شِغل" من الحج اشغل

محبوبہ نے تو میرا حج،میری قربانی اور میراعمرہ سب فاسد کر دیئے اور میں حج سے بھی زیادہ اس کے فراق کے شغل میں مشغول ہوں۔

> سَارِجِعُ من معامِتی لحجةِ قابلِ فانّ الذی قدکان لایتقبلُ

عنقریب میں اپنے گناہوں سے ایک قبول ہونے والے حج کی طرف لوث جاؤں گا کیونکہ جوجج ہو چکاو وتو قبول نہیں ہوا۔

حفرت ففيل بن عياض گئتے ہيں كد بيں نے ايك جوان كو ديكا جوموتف جج بيں مر جھكائے بالكل خاموش كھڑا تھا۔ تمام لوگ تو دُعادُں بيں مشغول تھے ليكن وہ چپ چاپ كھڑا تھا ميں نے كہا "اے جوان! تو بھى دُعااور خوشى بيں كيوں مشغول تھے ليكن وہ چپ كہنے لگا" بمجھ پر وحشت بى طارى ہوگئى ہے اور دُعاوا نبساط كا جو وقت تھا وہ مجھ سے فوت ہو چكا ہے اب مير نے لئے دُعاكر نے كى كوئى صورت باقى نہيں ربى "بيں نے كہا" تم دُعاكر و چكا ہے اب مير نے لئے دُعاكر نے كى كوئى صورت باقى نہيں ربى "بين نے كہا" تم دُعاكر و تاكد اللہ تعالى اس جمع جج كى بركت سے تمہيں تنہارى مراد تك پہنچاد سے حضرت فضيل كہتے ہيں كہ اس نے چاہا كہ ہاتھ اٹھائے اور دُعاكر سے ليكن اس كے اندر سے ایك نعرہ بلند ہوا اور اس نعرہ كے ساتھ بى اس كى جوان كو ديكھا جو سكون كے ساتھ بيشا ہوا تھا جب كہ تمام لوگ اپنی دسے من نے من كے بین کہ اس نے منى بيل ايك جوان كو ديكھا جو سكون كے ساتھ بيشا ہوا تھا جب كہ تمام لوگ اپنی

ا بنی قربانیوں میں مصروف تھے میں نے اس پرنگاہ رکھی کہ وہ کیا کرتا ہے اور وہ ہے کون؟ (تھوڑی دیر کے بعد) وہ کہنے لگا'' بار خدایا! اس وقت تمام لوگ اپنی قربانیوں میں مشغول میں لہذا میں بھی چاہتا ہوں کہ اپنے آپ کو تیری بارگاہ میں قربان کر دوں تو میری قربانی قبول کرتا'' یہ کہا اور اپنی انگشت شہادت کے ساتھ اپنی گردن کے درمیان ایک اشارہ کیا اور گر پڑا میں نے جوغورے دیکھا تو حق تعالی اس پر دم نازل کرے وہ مرچکا تھا۔

بإب

## مشامره كابيان

يِغْبِرِيكَ فِي مَاتِي بِينَ كُـ "اجيعو ابطونكم دعوالحرص واعروا جباركم قصروالامل واظمًا واكبِاركُم عوالدنيا لعلكم توون الله بقلوبِكُم'' (اسيُّ شُكُول کو بھو کا رکھو، حرص کو چھور دو، اور اپنے جسموں کو نزگا رکھو، امیدیں کم کرلواور اپنے جگروں کو پیاسا رکھو، دنیا جھوڑ دوتا کہتم اللہ کواینے دل ہے دیکھ سکو) نیز آپ نے جبرئیل کی طرف ے اصان کے بارے میں سوال بر فرمایا''ان تعبد الله'کانک تواہ فیان لَمُ تکن تواهُ فإنَّهُ يواك "(يدكرتوالله كي عبادت اس طرح كرے كد كوياتوالله كود يكهار بإساور اگر تو اسے نہیں و کی سکتا تو وہ تو تمہیں بقینا دیکھ رہاہے) اور حق تعالی نے حضرت واؤ وعلیہ السلام كي طرف وتح يجيحي تقي كـ 'يا داؤ د اتسلاري ما معرفتي قال لاقال هي حياة لقلب في شاهدتي "(احداور كياتم جانة بوكتميرى معرفت كياب؟انهول نيكها ' دنہیں تو ارشاد ہوا' میرے مشاہرہ میں ول کا زندہ رہنا میری معرفت ہے ) اور صوفیہ کے ہاں عبادت سے مرادول کی آنکھوں ہے مشاہر وحق ہے۔ بعنی خلاء فضامیں ہرونت دل ہے حق تعالى كو بى ويكصين ..... اور حصرت ابوالعباس بن عطاً حق تعالى كهاس ارشاو''إنَّ الَّسَذِيُسَ قَالُوْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا '' كَيْمْسِرِ عِمْ قُرِيا سَنْحَ بِينَ كُهُ ۚ إِنَّ البَدْين قالوا ربسا الله بالمجاهدة ثم استقا موعلى بساط المشاهدة" (جن لوكول ف مجاہدہ کی حالت میں کہا کہ ہمارا رب اللہ ہےاور پھرمشاہدہ کے بچھونے پرمضوطی سے قائم رہے)....حقیقت مشاہرہ دوطرح پر ہے....ایک یقین کی صحت.....اور دوسرے بیا کہ غلبه مجبت میں بہاں تک پہنچ جائے کہ اس کا پورا د جود حدیث یار بن کررہ جائے اور دوست کےعلاوہ اے کچھ نظر نہ آئے۔

حفرت محمد بن واسط کہتے ہیں کہ 'ما رایت شیا قط الا ورایت الله فیه ای بصحه الیقین " (ش نے جس چیز کوبھی دیکھاای میں مجھے حت یقین کے ساتھ حق تعالی جلوه گرنظر آیا) .....مشاخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ 'ما رایت شیا الا ورایت الله قبکه " (میں نے ہر چیز کے سامنحق تعالی کودیکھا) اوریخلوق میں تقالی کے دیدار کی کیفیت ہے ....۔۔اور حفرت بیل کہتے ہیں کہ 'ما رایت شیا قط الا الله یعنی بغلبات المع حبة و غلبانِ المعشاهدة " (محبت اللی کے غلباور چوش مشاہدہ میں می دید میں ایپ سرکی آ تھول ہوریکھا ہے اور دو اس فعل کو دیکھا ہے اور دو مراسر کی آ تھے کے ساتھ فعل کو دیکھا ہے اور دو مراسر کی آ تھے کے ساتھ فعل کو دیکھا ہے ہیں اس پہلے تھی کا طریقہ تو استدلالی ہے۔۔ دیکھا ہے ہیں اس پہلے تھی کا طریقہ تو استدلالی ہے۔۔

لین اس دوسرے کا جذبی ہے یعنی ایک تو متدل ہے دلائل کے اثبات سے بی اس پرعیاں ہوتا ہے جب کہ دوسرا مجذوب ہے کہ بی تعالیٰ کی مجت میں بیخو دہوتا ہے یعنی دلائل اور حقائن اس کے زو کی سب تجاب ہوتے ہیں 'لائی مَن عُوف شیا لا یطمئن بغیبوہ وَ مَن احب شیا لا یطان عیرہ فیتو ک الممنازعة مَعَه 'والا عنواض علیه فی احکامه و افعاله ''(کیونکہ جُمِن کی چیزی معرفت حاصل کر لیتا ہے وہ اس کے بغیر مطمئن بی نہیں ہوتا اور جو کئی چیز کے ساتھ محبت رکھتا ہے وہ اس کے سوا کی کود کھیا تک نہیں بھروہ اس کے کا آم پراس سے تنازع نہیں کرتا اور اس کے کردار پرکوئی اعتراض بھی نہیں کرتا اور اس کے کردار پرکوئی اعتراض بھی نہیں کرتا اور اس کے کا آم پراس سے تنازع نہیں کرتا اور اس کے کردار پرکوئی اعتراض بھی نہیں کرتا) تا کہ اس کے حکم کورد کرنے والا نہ ہے اور حق تعالیٰ نے رسول اللہ علی '' مَن اللہ اللہ کے معرائ کے متعلق ہمیں خرد ک ہے کہ 'مَن از اع الْب صور وَ مَن طَعٰی '' میں نگاہ نہ تو تجلیات اللی سے بلی اور نہ صور ہے کہ 'مَن از اع الْب صور وَ مَن طَعٰی '' میں نگاہ نہ تو تجلیات اللی سے بلی اور نہ صور ہے کہ 'مَن از اع الْب صور وَ مَن طَعٰی ' میں توق میں آ ب نے نگاہ کی چیز سے ہٹائی نہیں حتی کہ جو بچھ بھی تجلیات ربانی سے سامنے آیا شوق میں آب نے نگاہ کی چیز سے ہٹائی نہیں حتی کہ جو بچھ بھی تجلیات ربانی سے سامنے آیا شوق میں آب نے نگاہ کی چیز سے ہٹائی نہیں حتی کہ جو بچھ بھی تجلیات ربانی سے سامنے آیا شوق میں آب نے نگاہ کی چیز سے ہٹائی نہیں حتی کہ جو بچھ بھی تجلیات ربانی سے سامنے آیا

آپ نے اسے دل کی آتھوں سے دیکھا۔ کوئکہ جب بھی ہمی انسان آ کھ کی محبت موجودات سے ہٹالیتا ہے لامحالدائے دل سے اپنے خدا کادیدار کر لیتا ہے ....اور اللہ تعالیٰ فرماتے بی 'لَقَدُ رَای مِنُ آیاتِ رَبِّهِ الْكُبُواى ''(یقینا آپ نے این پروردگارکی يرى نشاندول كود يكها) اور نيز ارشادر بانى بى كە ' قُلَ لْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوُا مِنُ ٱبْصَارِهِمُ ائ ابيصار العيون من الشهوت وابصار القلوب عن المخلوقات "(ات پغیر الله مومنوں ہے کہ دیجے کہ اپن آسمیس نیجی رکھا کریں بعنی آسمھوں کی بصارت کو شہوات کے دیکھنے سے اور دل کی بصارت کو پوری تلوقات کود کھنے سے ) بس جو کوئی سر کی آئکھوں کوخواہشات کے دیکھنے ہے روک لیتا ہے لامحالہ وہ سرکی آئکھوں ہے ہی حق تعالیٰ کو وكيرليرًا بي من كان الحلص مسجاهدة كان اصلدق مشاهدة "(جوكوكي مجاہرے میں جتنامخلص ہو گا وہ مشاہد وحق میں اتنا ہی زیاد ہ سچا ہو گا) پس باطنی مشاہد ہ ظاہری مجاہدے کے ساتھ ہوا کرتا ہے .... حصرت بهل بن عبداللہ تستری فرماتے ہیں 'مکسنُ غيض بيصره عن الله طرفة عين لا لهيد طول عمره ''(جوكوني ايك لمح كيك بھی حق تعالی کودیکھنے سے غافل ہو گیاوہ اپنی طویل زندگی میں راہ راست برنہیں آسکتا ) اس لئے کہ غیر کی طرف التفات کرناحق تعالی سے غیر کی طرف اونا ہے اور حق تعالی جس کو بھی غیر کے ساتھ حچھوڑ دیتے ہیں وہ ہلاک ہوجا تا ہے۔ پس ارباب مشاہدہ کے نز ویک زندگی دہ ہوتی ہے جس میں دہ مشاہرہ حق میں رہیں اور جو وقت غیبت میں بسر ہواہے وہ زندگی میں شار ہی نہیں کرتے کہ وہ وقت ان کیلیے در حقیقت بمنز لدموت کے ہوتا ہے چنانچ حضرت بايزيدٌ ك لوگول في يوچها كه آپ كى عمركتنى ب؟ آپ في جواب ديا" جارسال" وه كمني گے'' پہ کیسے ہوسکتا ہے؟'' آپ نے فر مایا''ستر سال تو ایسے ہیں کہ زندگی حجاب میں گزری . ہے تا ہم چارسال اب اس طرح ہیں کہ میں اس کے سواکسی کونبیں دیکھیں ادر تجاب کا زمانہ عمر مين أرنبين موتا وسحفرت بلي وعالت من كما كرتے تھ كذا اللهم احبار الجنة والمسارف حسا باغیبک حتی نعبذک بغیر واسطة "(اےاللہ جنت اور دوزخ کوانے غیب کے پردوں میں چھپا دے تاکہ ہم بغیر کی واسطے کے تیری عبادت کریں) یعنی جنت و دوزخ کی یا دلوگوں کے دل سے بھلا دے تاکہ وہ ان کی وجہ سے تیری پرستش نہ کریں کیونکہ جب بہشت میں طبیعت کیلئے ایک شش ہے تو آج عقلمند آدمی یقیناً ایک کشش ہے تو آج عقلمند آدمی یقیناً ایک کشش ہے تو آج عقلمند آدمی یقیناً ایک کشش ہے تو اس کے حصول کیلئے عبادت کرتا ہے ادراگردل کو عبت خداوندی کا کوئی حصد حاصل نہیں ہے تو کا کا کا کا مشاحد وحق سے جاب میں رہے گا۔

ادررسول الله عَلِيَاتُهُ نَے شب معراج کے متعلق حضرت سیدہ عا کشہ صدیقه گوہتلایا كة "ميں نے حق تعالى كونبيں ويكھا ..... جب كەابن عباسٌ بيان كرتے بيں كەرسول الله مناللة نے مجھ سے فرمایا که 'میں نے حق تعالیٰ کو دیکھا ہے .... پس لوگ اس معالمے میں اختلاف كرنے كي حالاتك بہتر طريق وه تعاجودرمياند بكر آپ نے جوفر مايا كه يس نے و یکھا ہے تو اس سے باطن کی آنکھوں ہے دیکھنا مراد ہے اور جو یہ فر مایا کنہیں دیکھا تو ہی ظاہری آ تکھے ہے نہ ویکھنے کو بیان فرمایا ہے چونکہ ان دونوں میں سے ایک اہل باطن میں سے ، تھاورایک اہل ظاہر میں ہے،اس لئے ان میں سے ہرایک کے ساتھ اس کے مرتبے کے مطابق گفتگوفر مائی .... پس جب آب نے باطن کی آ تھے۔ دیچھ لیا توبیا گرظاہری آ محصوں کے واسط ہے نہ بھی ہوتو کیا فرق پڑتا ہے .... حضرت جنید ؓ نے فر مایا تھا کہ اگر اللہ تعالیٰ نے مجھ ہے کہا کہ'' مجھے دیکھوتو میں عرض کروں گا کہ میں نہیں دیکھنا کیونکہ محبت میں آ ٹکھیں بھی غیراور برگانہ ہیں جب کہ غیریت کی غیرت مجھے دیدار سے بازر کھتی ہے کیونکہ و نیا میں بھی میں حق تعالیٰ آئکھوں کے داسطے کے بغیر دیکھتا رہا ہوں تو آخرت میں اس واسطے کو میں کیا كرون گا\_ والله الهادي والله اعلم بالصواب ..... شعر ً

وَ إِنِّي لِآحُسِدُ نَاظُرِينَ ٱللَّكِ وَ إِنِّي لِآحُسِدُ نَاظُرِينَ ٱللَّكِ

(میں تیری طرف دیکھنے والوں سے حسد کرتا ہوں اور جب خود تجھے دیکھتا ہوں تو آ تکھیں بند کرلیتا ہوں)

كددوست كواني نكامول ، و مكمنا بهي مناسب نبيس مجهة كيونكدا تكويمي بيكاند موتی ہےاس بزرگ ہےلوگوں نے ہو چھا کہ 'کیا آب اللہ تعالیٰ کود کیھنے کی خواہش رکھتے میں؟ انہوں نے جواب دیا' دنہیں'' لوگوں نے یو چھا''آ خر کیوں؟'' تو انہوں نے فر مایا کہ جب حفرت موی علیه السلام نے ویکھنا جا ہاتو دیکھ نہ سکے اور حفرت محم علیہ انسان درخواست ندکی تو دیدار سے مشرف موتے ، پس جمارا جا بنا جمارے لئے دیدار خداوندی ے حاب اعظم ہے اس لئے كموبت من اين اراد يكا وجود بھى ايك طرح كى مخالفت ہوتی ہےاور مخالفت حجاب ہوتی ہے، جب دنیا میں ابناارادہ ختم ہوجا تا ہے تو مشاہرہ حاصل ہوجا تا ہےاور جب مشاہرہ ٹابت ہوجا تا ہے تو دنیا آخرت کی طرح اور آخرت دنیا کی طرح موجاتی ہے ....حفرت بایزیڈ کہتے ہیں کہ' إنَّ للله عبدادا لو حسجبوعن الله فی الدبنيا والاحره لإرتدُ''(بلاشبالله كے کچھ بندےا یے ہیں کہا گروہ دنیاد آخرت میں دیدارالی سے تجاب میں رکھے جائیں تو وہ مرتد ہو جائیں ) یعنی حق تعالیٰ ہر وقت اینے مشاہدہ ے ان کی برورش کرتار ہتا ہے اور محبت کی زندگی ہے ان کوزندہ رکھتا ہے پس لامحالہ صاحب مشاہرہ اگر مجوب ہوکر مشاہرہ ہے محروم ہوجائے تو وہ راندہ درگاہ ہوجاتا ہے۔ حفرت ذوالنون مصریؓ کہتے ہیں کہ ایک دن میں مصر میں جارہا تھا کہ بچوں کو

حفرت ذواتنون مقری کہتے ہیں کہ ایک دن میں مقریل جارہا تھا کہ بچوں کو دیکھا کہ ایک دن میں مقریل جارہا تھا کہ بچوں کو دیکھا کہ ایک نے کھا کہ ایک نوجوان پر پھر برسارہ ہیں میں نے ان لڑکوں سے کہا'' تم اس سے کیا چاہتے ہو؟ وہ کہنے گے ایدایک دیوانہ ہے میں نے پوچھا'' آخر دیواگی کی کوئی علامت اس سے ظاہر ہور ہی ہے؟'' انہوں نے کہا'' یہ کہتا ہے کہ میں خدا تعالی کود کھتا ہوں'' سے میں نے اس نوجوان سے پوچھا'' اے جوانم دکیا تو یہ کہتا ہے یا یہ تھھ پر الزام لگاتے ہیں؟ اس نے جواب دیا'نہیں بلکہ میں یہی یہتا ہوں کیونکہ اگر ایک لیحہ کیلئے بھی میں حق تعالی کونہ

دیکھوں تو میں مجوب ہوجاؤں اور اس کی فرمانبرداری نہ کرسکوں ..... باقی اہل طریقت کے عی ایک گروہ کواس معالمے میں غلطی واقع ہوئی ہے کہ وہ سجھتے ہیں کہ دلوں کے دیکھنے اوراس کے مشاہدے کی کوئی صورت ہوتی ہے کہ ذکر وفکر کی حالت میں'' وہم'' دل کے اندراس کو ٹابت کرتا ہے حالاتکہ پیشیبیہ محض اور کھلی گمراہی ہے کیونکہ حق تعالیٰ کی کوئی مقدار یا انداز ہ نہیں ہے کہ دل میں وہم کے ذریعہ اندازہ کیا جاسکے یاعقل اس کی کیفیت ہے مطلع ہو سکے جو کچھ موہوم ہوگا وہ بھی دہم کی جنس ہے ہی ہوگا اور جو پچھ عقل میں آئے گا وہ عقل کی ہی جنس ہے ہوگا اور حق تعالی جنسوں کا ہم جنس نہیں ہے اور تمام لطیف وکثیف چیزیں ایک دوسرے کی جنس ہوتی ہیں اور پیکل ضد میں ایک دوسرے کے ساتھ ہم جنس ہوتی ہیں ،اس لئے کہ تو حیدی تحقیق میں قدیم کے مقالبے میں ضد بھی ایک جنس ہوگ ۔ کیونکہ اضداد حادث ہوتے ہیں اور تمام حادت ایک جنس ہیں محدین جن چیزوں کونت تعالیٰ کی طرف منسوب کرتے ہیں حق تعالی ان سے بہت زیادہ بلند ہے ہیں دنیا میں مشاہرہ ایبا ہی ہوتا ہے جیسے آخرت میں رویت باری تعالی جب تمام اصحاب طریقت ومعرفت کے اجماع وا تفاق ہے آخرت میں رویت حق روایت تو پھرونیا میں مشاہرہ بھی جائز ہوگا۔ پس اس مخبر میں جوآ خرت کے مشاہدہ کی خبر و پتا ہے اور اس مخبر میں جو مشاہدہ دنیا کی خبر دیتا ہے کوئی فرق نہیں ہوگا وہ ان وونوں باتوں کی خبر دیتا ہے۔ دعویٰ نہیں کرتا لیتن وہ یہ کہتا ہے کہ دیدار اور مشاہرہ جائز ہے یہ ہرگز نہیں کہتا کہ مجھے دیدار حاصل ہوا ہے یااس وقت حاصل نہیں ہے اس لئے کہ مشاہدہ تو باطن کی صغت ہے جب کہ خبر وینا زبان کی عبادت ہے اور اگر زبان کو باطن کی خبر ہو کہ وہ اس کو بیان کر سکے تو پیمشاہدہ نہ ہوگا بلکہ ایک وعویٰ ہوگا۔ کیونکہ جس چیز کی حقیقت عقول کے اندز ثبات نہیں یاتی زبان اس کوعبارت میں س طرح میان کرنے کی تاب رکھتی ہے وائے مجاز كُ لِلاَنَّ المشاهدة قصر اللسان بحضور الجنان ''پن السمعالج مِن سكوت کا ورجینطق سے زیادہ برتر ہے کیونکہ سکوت مشاہرہ کی علامت ہے جب کنطق شہادت کا

تىمىنىت من اھوى فىلما راتيە،

بَهِتُ فَلَمُ املك لِسَانًا وَلاَ طرفاً

میں اپنے محبوب سے ملاقات کی تمنا کرتا تھالیکن جب میں نے اسے دیکھاتو حیران رہ گیا۔ پھر میری زبان اور میری آئکھ میرے قابومیں شد ہے۔

اختصار کےطور پریہ تھے مشاہرہ کے تمام احکام جو بیان کردیئے گئے۔ وبالڈرانتو فیق۔

#### نوال كشف حجاب

صحبت اس کے آداب اور آحکام

الشَّعُ وجَلِ كَاارِرُاو بِهِ كُهُ يُسَايُّهَا الَّذِينَ امَنُو ٱنْفُسَكُمُ وَ ٱهْلِيُكُمُ نَادًا. أَى ادبُوْ هُمْ " (إے ايمان والو! اپنة آپ كواور اپنة الل وعيال كودوزخ سے بحاؤ ليعني ان كواوب كهاؤ) اوررسول الله عظيفة في مايات "حسين الاداب مِن الايسمان" (ایتھےاداب،ایمان کا حصہ ہیں) نیزیہ بھی فرمایا''ادبَّنِسی دَبِّسی فی احسسن تسادیسی'' (مجھے میرے رب نے ادب سکھایا اور اچھا ادب سکھایا پس جان لوکہ دین اور دنیا کے تمام امور کاحسن اوب کے ساتھ ہی متعلق ہے اور اصاف طلق کے مقامات میں سے ہرمقام کیلئے ایک اوب ہے اور کا فرومسلمان طحد دتو حید پرست اور سی و بدعتی سب اس بات پر متفق ہیں کہ تمام معاملات میں حسن اداب ایک پسندیدہ امر ہے اور جہان میں اوب کے استعال کے بغیر کوئی رسم بھی ٹابت نہیں ہو عتی ۔لوگوں میں مروت کی حفاظت وین میں سنت ہے تحفظ اور ونیایل حرمت وعزت کی حفاظت کا نام اوب ہے اور بیتینوں امور آپس بیل ایک ووسرے کے ساتھ پیوستہ ہیں اس لئے کہ جس کسی میں مروت نہیں اس میں سنت کا اتباع نہیں ہوسکتا اورجس کسی میں سنت کا جذبے نہیں اس میں حرمت و ناموں کا بھی کو کی لحاظ نہیں ،اورمعاملات میں ادب کی حفاظت دل میں مطلوب کی تعظیم کرنے سے حاصل ہوتی ہے اورحق تعالیٰ اور اس کے شعائر کی تعظیم کرنے ہے حاصل ہوتی ہےاورحق تعالی اوراس کے شعائر کی تعظیم راہ تصوف میں تقویٰ سے ہے اور جوکوئی بے حرمتی ہے شواہد حق کی تعظیم کو یا مال کرتا ہے اس کو صوفیہ کے طریق سے کوئی حصہ حاصل نہیں ہوتا۔اور طالب حق اور سکر اور غلبہ میں ہے کوئی حالت بھی آ واب کالحاظ رکھنے سے نہیں روکتی اس لئے کہاوب کرنا ان کی عادت ہوتی ہے اورعادت طبیعت کا قرینه ہوتی ہےاور جان دار چیز سے طبیعتوں کا ساقط ہو جاناکسی حالت میں بھی متصور نہیں ہوسکتا کہ جب تک زندگی موجود ہے طبیعت کا سقوط محال ہے ہیں جب تک انسانی تشخص موجود ہے اس وقت تک بھی تکلف کے ساتھ اور بھی تکلف کے بغیرتمام احوال میں آ داب کی متابعت انسانوں میں جاری رہے گی۔ جب ان کی حالت صحوکی ہوگی ۔ وہ بحکلف آ داب کی حفاظت کریں گے اور جب ان کا حال سکر کا ہوگاحق تعالیٰ خودان پر ادب کی نگہداشت کریں گے اور ادب کوترک کرنے والا کسی طرح بھی ولی نہیں ہوسکتا۔ '' لان السمودة عسند الاداب وحُسسن الاداب صفة الاحباب "(اسكے ك آ داب کی موجود گی میں ہی محبت ہوتی ہے اور حسن ادب دوستوں کی صفت ہے ) اور اللہ تعالیٰ جس شخص کوعزت وکرامت عطافر ماتے ہیں اس کی دلیل پیہوتی ہے کہا حکام دین کے آ داب ہے متعلق اس کی تکہداری کرتے ہیں بخلاف بے دینوں کے گروہ کے اللہ تعالی ان يرلعنت كرئ جويد كمتع جيل كه جب بنده صحبت ميس مغلوب موجاتا بإقواتباع شريعت كا تحم اس سے ساقط ہوجاتا ہے .... انشاء اللہ اس سئلے ودوسری جگہ پوری وضاحت کے ساتھ میں بیان کروں گا تاہم آ داب تمن طرح کے ہیں ایک بدکر حق تعالی کے ساتھ تو حید کے معاملہ میں ادب کا لحاظ رکھے اور وہ اس طرح ہے کہ خلوت وجلوت میں اینے آپ کو بے اولی سے بچائے رکھے اور معاملہ ایسا اختیار کرے جیسا باوشاہوں کے سامنے اختیار کیا جاتا ے صحیح احادیث میں موجود ہے بیغبر علیقہ ایک دن یاؤں پھیلائے تشریف فرما تھے کہ جرئيلٌ حاضر ہوئے اور کہایا محمد علیہ ''اجلے سن جیلسہ المعبید'' (اے محمد علیہ خداوند تعالیٰ کے حضورغلاموں کی طرح بیٹھئے۔

بیان کرتے ہیں کہ حفزت حارث محائ نے چالیس سال تک دن رات میں کی وقت بھی اپنی پشت دیوار کے ساتھ نہیں لگائی اور دوز انوں ہی بیٹے رہے لوگوں نے آپ سے بو چھا کہ اس طرح آپ اپنے کو تکلیف میں کیوں رکھتے ہیں؟ آپ نے فرمایا، مجھے شرم آتی ہے کہ بارگاہ خداوندی میں نملاموں کے علاوہ کی اور حالت میں بیٹھوں'' ..... میں (علی

بن عثان ہجو برگ ) دیار خراسان کے ایک گاؤں میں گیا جو بلند کے نام ہے مشہور تھا وہاں میں نے ایک مخض کو دیکھا جے لوگ مردملندی کہتے تھے اور اس میں تمام فضیلتیں موجو تھیں ، یہ مخفص ہیں سال پاؤں پر ہی کھڑار ہا تھا اور نماز میں تشہد کی حالت کے علاوہ بالکل نہ بیٹھا تھا میں نے اس سے اس کی وجہ پوچھی تو وہ کہنے لگا میں ابھی اس درجہ پرنہیں پہنچا کہ جق تعالیٰ کے سامنے بیٹھ جاؤں۔

حضرت بايزيد علوكول في دريافت كيا" بسم و جدت ماوجدت (آب نے جومقام یایا ہے وہ کس طرح حاصل کیا ہے؟)" قال بحسن الصحبة مَعَ الملنَّهِ عنوو جل " (جواب دیاحق تعالی کے ساتھ اچھی ہمنشنی اختیار کرنے کی وجہ ہے ) لیعن با اوب اوراجیمی صحبت سے کہ میں خلوت میں بھی اسی طرح رہاجس طرح جلوت میں'' اور جہان والوں کو چاہیے کہ ایے معبود کے مشاہدے میں آ واب کی حفاظت کا سبق زلیخا سے سیکھیں کہ جب وہ حضرت بوسف علیہ السلام کے ساتھ خلوت میں ہوئی اور حضرت یوسف علیدالسلام سے اپنی خواہش بوری کرنے کی درخواست کی تو پہلے اینے بت کا چروکسی كير بي يو هانب ديا "حفرت يوسف عليه السلام نے يو چھاتم بيكيا كرتى مو؟" كينے لكى اپےمعبود کامنیڈ ھانپ رہی ہوں تا کہوہ مجھےتمہارےساتھاس بےحرمتی کی حالت میں نہ و کیھے کیونکہ بیاد ب کے خلاف ہے اور پھر جب حضرت پوسف علیہ السلام سے مشرف کیا تو زليخا كوجوان كركےاسے اسلام كى تو فيق نصيب فر مائى اورا سے حصرت يوسف عليه السلام كى زوجیت و نکاح میں دے دیا پھر جب حضرت یوسف علیہ السلام نے اس کے قریب جانے کا ارادہ کیا تو وہ چیچے ہٹ گئ حضرت بوسف علیدالسلام نے کہا''ز لیخامیں تیراوہی دلر بانہیں مول تو جھ سے گریز کول کر رہی ہے کیا تہارے دل سے میری محبت ختم ہو چکی ہے'اس نے عرض کی نہیں اللہ کی تتم! محبت! بنی جگہ موجود ہے بلکہ اس میں اصافہ ہو چکا ہے کیکن میں نے ہمیشہ اینے معبود کے آ داب کا خیال رکھا ہے اس روز کہ جب میں تمہارے ساتھ خلوت

میں تھی میرامعبودایک بت تھا جس کی دو ہے دیدار آئسیں تو تھیں لیکن وہ ان سے دی کھنے سکتا تھا پھر بھی میں نے اس پر کوئی چیز ڈال دی تھی تا کہ ہا د بی تہمت بھے سے اٹھ جائے اور اب سسیمیں ایک ایسا معبودر کھتی ہوں آلات واسباب کے بغیر سب پھے جانتا اور دیکھتا ہے اور میں جس حالت میں ہوں' بھے دیکھتا ہے میں ہر گرنہیں چاہتی کہ تارک ادب بنول اور جب حق تعالیٰ اپنے رسول الله علیہ کے معراج پر لے گئے تو آپ نے کھن ادب کو محوظ رکھتے ہوئے کوئین کی کسی چیز کوئے دیکھتا یہاں تک کہ خداوند تعالیٰ نے فرمایا'' مَازَاعَ الْبَصَرُ وَمَا الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ اور نہ بی عَلَیْ اور نہ بی مقاور ہوئی اور نہ بی مقاور ہوئی اور نہ بی مقال ہو ویقہ العقبی اس کے کہنے کہنے نظارہ حق سے ہی اور نہ بی مقال کو دیکھتے کہنے نے نہ تو دنیا کود کی کھنے کیلئے جد سے متجاوز ہوئی )

نظررہے، آ داب کی ان نینوں اقسام کو ایک دوسرے سے جدانہیں کیا جاسکتا۔ اب میں انشاء اللہ امکانی حد تک اس کو تر تیب دیتا ہوں تا کہ تچھ پر اور اس طریق کو پڑھنے والوں پر یہ بہت زیادہ آسان ہو جائے ۔۔۔۔ واللہ اعلم بالصواب۔

#### صحبت اوراس كيمتعلقات

اللهُ عزوج ل فرمات بين أنَّ اللَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُو الصَّلِحْتِ سَيَجُعَلُ لَهُمُ الرَّحْمٰنُ وُدُّا .....اَیُ بحسن وعامیتهم الاِخوان "(بِیشک جولوگ ایمان لائے اور اعمال صالحہ کئے تو عقریب خدائے رحمٰن ان کیلئے محبت پیدا کردے گا .... یعنی اس لئے کہ انہوں نے اپنے دوستوں سے حسن معاملہ ) یعنی جن مومنوں کا کرداراجیما ہوتا ہے جن تعالی ان کو دوست بنالیتے میں اوران کو دوئی کے قابل بنا دیتے ہیں اس لئے کہ وہ دلوں کا پاس کرتے ہیںا ہے بھائیوں کے حق پورے کرتے ہیںاوران کوایئے او پرفضیات دیتے ہیں۔ رسول الله الله الله كارثاد ٢٠٠٠ ثلث لك و داحيك تسلم عليه ان لقتيه و توسع له فی المجلس و تدعوہ باحب اسملہ ''( تین صفتیں تیرے لئے تیرے بھائی کی محبت کا باعث بیں یہ کہ جب اس سے ملاقات کر سے اس پرسلام کہدا و مجلس میں اس کیلئے جگہ وسیع کردے اوراس کو پہندیدہ اور خوبصورت نامول کے ساتھ بلائے ) جو پکھآ ب نے فرمایا بیہ حسن رعایت اور حفظ ناموس کی وجہ ہے ہے کہ سلمان بھائیوں کی دوئتی ان تین صفات سے مصفى اوريا كيزه موجاتي ہے.....اورحق تعالى ارشادفر ماتے ہيں' إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ إِخُوَه'' فَاصلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيُكُم "(بِشكتمام مؤن آيس مِس بِعالَى بِعالَى بِيل بِيل بِعالَيُول کے درمیان صلح کراؤ) گویا تمام مسلمانوں کو دو بھائیوں میں مہر بانی اور نرمی پیدا کرنے کا حکم دياتا كمآبيل مين ان كردل رنجيده نه بول' رسول النُّهُ اللَّهِ في فرمايا ہے كه' اكتب و امن الاخوان فَإِنَّ رَبُّكُم حَيَّى كُرِيم لِيستحيي ان يعذب عهده بينَ احوتِه يَوُمَ القيمية " (اینے بھائی زیادہ بناؤ کیونکہ تمہارارب حیاداور کی ہوہ قیامت کے دن اپنے بندے کواس کے بھائیوں کے درمیان عذاب دینے سے حیا کرے گا) تاہم بیضروری ہے کہ کس کے ساتھ محبت محض حق تعالیٰ کیلئے ہونہ کرنفسانی خواہش اور کسی غرض اور مراد کے حصول کیلئے ہو تا کہاس ادب کی حفاظت سے بندہ مشکور ہے۔

اور حضرت ما لک بن دینار آنے اپنے داماد مقیرہ سے فر مایاتھا''یا مقیرہ کُلُ اخ
وصاحب لَمُ تستفده فی دینک خیراً فائبذ عن صحبته حتی تسلیم ''(اے
مقیرہ! پنے جس بھائی اور دوست سے تجھے تیرے دین میں بہتر فائدہ نہ ہواس کی صحبت
سے کنارہ کش ہو جاتا کہ تو سلامت رہے ) یعنی جس بھائی یا دوست کی صحبت سے تجھے
آ خرت کا فائدہ نہ ہواس کے ساتھ صحبت نہ کر کہ ایسے آدی کی ہمنشینی تجھ پر حرام ہاس کا
معنی یہے کہ صحبت یا تو اپنے سے بہتر کے ساتھ اختیار کریا اپنے سے کمتر کے ساتھ ۔ کہ اگر
اپنے سے بہتر کے ساتھ صحبت رکھے گاتو اس سے فائدہ حاصل ہوگا اور اگر اپنے سے کمتر

اس طرح دونو صورتوں میں فائدہ ہی ہوگا کہ اگر وہ تھے سے کوئی چز سیکھے گا تو کئے ہیں اورا سے بھی دینی فائدہ ہوگا اس طرح اگرتو اس سے کوئی چز سیکھے گا تو بھی تم ددنوں کو دینی فائدہ ہوگا۔ یہی توجہ ہے کہ حضور علی ہے نے فر مایا ہے کہ 'ان من لمام المتقوی تعلیم من لا یعلم ''(کمال تقوی ہے ہے کہ تواسے دین کاعلم سکھائے جو پھھیں جانا حضرت کی بن معاد کے جارے میں بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا ''بنس الصدیق صدیق تسمت جان تقول که 'اذکر نی فی دعائک و بئس الصدیق صدیق تحتاج ان تعیش معه بالمدارات و بیس الصدیق صدیق ملحک الی الاعتدار فی زلّة تعیش معه بالمدارات و بیس الصدیق صدیق مدیق یلجک الی الاعتدار فی زلّة کانت مِنک ''(وہ محض برادوست ہے جس کوؤ عاکر نے کی تجھے درخواست کرنی پڑے اور برائے وربراہے وہ دوست جس کے ماتھ کھے خاطر و مدارات سے زندگی گزارتا پڑے اور برائے

وہ دوست جس کے سامنے تجھے اپنی کسی لغزش پر معذرت کرنی پڑے ) کیونکہ ایک لمحے کی صحبت کا حل سر ما بیا ہنساط صحبت کا حل سر ما بیا ہنساط وشاد مانی ہے نہ کہ خاطر و مدارات اور معذرت کرنا برگانوں کا کام ہوتا ہے جبکہ مجب وصحبت مل برگا گئی ایک جفاہے۔

رسول اكرم علي في فرمايا كم المر على دين حليله فليتطر أحد كم من ينحالل "(برخض اين دوست كردين برجوتا بيل تمين سه برايك كوسوچنا جاسية کہوہ کس سے دوئتی کر رہاہے) کیونکہ انسان وہی دین اور راستہ اختیار کرتا ہے جس پراس کے دوست گامزن ہوتے ہیں لوگ دیکھتے ہیں کہ فلاں دوئتی اور صحبت کن کے ساتھ رکھتا ہے اگر نیک لوگوں سے محبت رکھتا ہو،خوداگر چہ برا ہونیک ہی شار ہوتا ہے اس لئے کہ وہ محبت اس کو نیک کردے گی اوراگر برے لوگوں کے ساتھ صحبت رکھتا ہے خوداگر چہ نیک ہی ہوگا اس لئے کہ وہ ان کے ہُر ہے اعمال برراضی ہے لہذا جب بُر انی برراضی ہے تواگر چہ ابھی خود نیک ہے بالاخرخود بھی براہوجائے گا۔ حکایات میں آتا ہے کہ ایک شخص کعبے اندرطواف كرر باتخااور يول وُعاكر ر باتحاد 'الهم اصلح اخواني فقيل لَه ' لم لم تدع لك في هذا المصقام ''(اےاللہ میرے بھائیوں کی اصلاح فرما! اس سے یو چھا گیا اس مقدس مقام پر پہنچ کرتو خوداینے لئے کیوں دُ عانہیں کررہا؟ )اس نے جواب دیا' ان لی احواماً ارجع اليهم فان صلحوا صلحت مهم وإن فسدو افسلت معهم "(مير \_ كچه بحائي بين جن كي طرف میں لوٹ کر جاؤں گا اگروہ درست ہول گے تو میں بھی ان کے ساتھ درست ہو جاؤں گا)جب میری اصلاح کادارومدار مصلح لوگول کی صحبت پر ہے تو میں اپنے بھائیول کیلئے یمی دُعا كرتا ہوں تا كەمىرامقصودان ہے حاصل ہو جائے ....اس تمام گفتگو كى بنياد يە ہے كە نفس کواینے یاروں کی عادتوں ہے۔سکون ملتا ہےادرانسان جس گروہ کے درمیان رہتا ہے ان کی عادات اور افعال کو ایٹالیتا ہے کیونکہ تمام معاملات اور ارادے جوتن اور باطل ہے

ہیں وہ دوسروں کے معاملات و ارادوں ہے ہی پرورش یاتے ہیں اور انسان کے اراد ہے مردوس ے کے اراد سے کا غلبہ ہوئی جاتا ہے اور دوسروں کی صحبت کا بردا اثر ہوتا ہے اور عادات کو بڑا غلبہ حاصل ہوتا ہے یہاں تک کہ ایک باز آ دمی کی صحبت میں رہ کر بہت کچھ جان جاتا ہےادرطوطا انسان کے سکھلانے پر بولنےلگنا ہےادرگھوڑا بھی ریاضت اورمثق کے ذریعیہ جانوروں کی عادت ہے نکل کرانسان کی عادت اختیار کر لیتا ہے اس طرح کی تمام چیزوں میں صحبت کی تا نیر موجود ہوتی ہے کہان کی پوری عادت ہی تبدیل ہوکررہ جاتی ہے ....اور الل طریقت کے مشائخ پہلے ایک دوسرے سے صحبت کاحق ہی مانگتے ہیں اور مریدوں کو بھی اس کی ترغیب ولاتے ہیں یہاں تک ان کے درمیان صحبت ایک فریضہ کا درجہ حاصل کرگئی ہے اس سے پہلے مشار نے نے اس گروہ کے آ داب صحبت میں بردی تفصیلی کتابیں لکھی ہیں چنانچہ تحضرت جنید نے ایک کتاب کھی جس کا نام تھی الارادت تھا ایک کتاب حضرت احمد بن خفرو بیالٹی نے تصنیف کی جس کا نام الرعایہ بحقوق اللہ تھا حضرت محمعلی تر مذی نے بھی ایک كتاب كهي اس كانام '' آ داب المريدين ركها تقا-حضرت ابوالقاسم انحكيم، ابو بكر وراق، سهل بن عبدالله ، ابوعبدالرحمٰن السلمي اورابوالقاسم قشرى تمهم الله اجتعين ني بهي اس عنوان مربزي کافی کتابیں کھی ہیں اور بیتمام حضرات اس فن کے امام ہوئے ہیں میر امقصود اس کتاب میں یہ ہے کہ جس کسی کے پاس بید کماب موجود ہووہ دوسری کمابوں کی ضرورت محسوس نہ کرے اور ، قبل ازیں کتاب کے مقدمہ میں اور تیرے یو چھنے پر میں کہہ چکا ہوں کہ بیکتاب تیرے لئے ادر دیگر طالبان راہ حق کیلئے ایک غنیمت ہے .... اب میں انشاء اللہ تعالیٰ صوفیہ کے آ داب معاطات کی اقسام کوتر تیب دار بیان کرتا ہوں ..... واللہ اعلم بالصواب\_

صحبت کے آ داب جب تونے جان لیا کہمرید کیلئے اہم ترین چیز صبت ہے تو لامحالہ صحبت کے حقوق

کی رعایت بھی ایک فریضہ ہو گیا کیونکہ تنہائی مرید کیلئے ہلاکت کا باعث ہوتی ہے اس لئے يَغْمِرِ وَاللَّهُ فِي وَمِايا مِي السَّيطان مع الواحد وهوا من الاثنين الابعد "(شيطان ال کے ساتھے ہوتا ہے جوتنہا ہواوروہ دو سے بہت دور ہوتا ہے ) اوراللہ تعالیٰ نے فر مایا ہے کہ'' ْ مَسَايَكُونُ مِنُ نَجُواى قَلْنَةِ إِلَّاهُوَ رَابِعُهُمُ ''(كُولَى تَيْنَ آوى بَكِي سِرَّكُوثُى كرتے بيل تو الله تعالی ان کے چوتھے ہوتے ہیں) پس تنہار ہے جیسی کوئی مصیبت مرید کیلئے نہیں) اور میں نے حکایات میں ویکھا ہے،حضرت جنید کے مریدوں میں سے ایک کے ول میں ب خیال پیدا ہو کہ میں درجہ کمال تک بہنچ چکا ہوں لہذا میرے لئے تنہار ہنا صحبت سے زیادہ بہتر ہے چنانچہوہ گوشنشین ہو گیااور دل کو جماعت صوفیہ کی صحبت سے کنارہ کش کرلیا ہے جب رات ہوتی تو کچھلوگ اس کے پاس اوٹ لے کرآتے اور اس سے کہتے کرآ ہے کوتو بہشت مين مونا جائة تقاوه ال اونت يريينه جاتا اور چل يزتايهان تك كدايك ايسامقام نمودار موتا جس میں خوبصورت کھانے اور نہریں جاری ہوتیں ، وہ اس کو صبح ہونے تک اس جگہ رکھتے اور تحری کے قریب وہ موجاتا اور جب بیدار ہوتا تواہے آپ کوخلوت کرنے کے دروازے یریا تا بہاں تک کہ آ دمیت کی رعونت اور غروراس میں بیدا ہو گیا اور جوانی کی نخوت نے اس ے دل میں اپنی تا خیرظا ہر کی اور اس نے دعویٰ کی زبان کھولی اور کہنے لگا کہ جھے اس طرح کی حالت پیش آتی ہےلوگوں نے ریخبر حضرت جنید کک پہنچائی تو وہ اٹھے اوراس کی عبادت گاہ کے دروازے پرتشریف لائے تو اس کوخواہشات میں مست اور غرور و تکبر میں مبتلا پایا آپ نے اس سے حال دریافت کیا تواس نے سب کچھ حضرت جنیدٌ سے بیان کر دیا حضرت جنيدٌّ نے فر مايا د كھ جب آج رات تو وہاں <u>پنچ</u>تو يا در كھا ور تين مرتبه ٌ لاحول و لاقو ۃ الا باللهِ العلى العظيم "كير هناچة انجيرانت موكى اوروه اسے لے گئے تو وه دل ميں حضرت جنيد كا انكار کرر ہاتھا تا ہم جب کچھوفت گذرا تواس نے تجربہ کے طور پر تین مرتبدلاحول پڑھ لیا جو ٹی اس نے یہ بر حاوہ سب جیننے لگے اور بھاگ گئے اور اس نے اپنے آپ کوایک کوڑے کے

ڈ ھیر میں بیٹھا ہوا پایا کہ چندمردار جانوروں کی ہڈیاں اس کے گردیڑی ہوئی تھیں وہ اپنی خطا يرواقف مو كيا اورتوبه كي طرف متوجه موااور دوباره صحبت اختيار كن " .....مريد كيك تنها كي ے زیادہ کوئی بڑی آفت نہیں اور صوفیہ کی صحبت کیلئے شرط بیہ ہے کدان میں سے ہرایک کا درجه پہچانے بعنی بوڑھوں کے ساتھ عزت وادب کا معاملہ کرے ہم جنسوں کے ساتھ عشرت کی زندگی گزارے اور بچوں کے ساتھ شفقت کا برتاؤ کرے ..... چتانچہ بوڑھوں کوایئے باب کے درجہ میں رکھے، ہم جنسوں کوایے بھائی کے درجہ میں اور بچوں کوایے بیٹوں کے درجہ میں رکھے اور برائی سے برات کریں حسد سے پر بیز کریں کہندسے اعراض کریں اور کسی کوبھی نفیحت کرنے سے دریغ نہ کرے،صحبت میں ایک دوسرے کی غیبت کرنا، خیانت کا ارتکاب کرنا ادرایک دوسرے کی بات مانے سے انکار کرنا ہرگز جا ئزنہیں کیونکہ جب شروع ہے ہی بیصحبت حق تعالی کیلئے ہے تو ہونا پہ چاہئے کہ بندے سے جوبھی تول اور فعل ظاہر ہوا اس کورو نہ کریں اور مصنف ( شخ جویری) کہتے ہیں کہ میں نے شخ المشائخ حضرت ابو القاسم گورگانی " سے دریافت کیا کم حجت کی شرط کیا ہے؟ انہوں نے فر مایا " مید کم حجت کے اندرتوا بناحصه نه المنظ كيونك محبت كى تمام آفات يهي بين كه برخض اس سابنا حصه طلب كرنا ب اور حصه ما تكنے والے كيلئے صحبت كى بجائے تنبائى زيادہ بہتر ہے اور جب اپنے حصے کوچھوڑ کراپنے ساتھی کے حصے کی رعایت کرے تو صحبت میں یہی راہ صواب پر ہے ..... ایک در دلیش بیان کرتے ہیں کہ ایک دفعہ میں مکہ تحرمہ جانے کا ارادہ لے کر کوفہ سے روانہ ہوا تو راستہ میں حضرت ابراہیم خواص کو یایا۔ میں نے ان سے صحبت میں قبول کرنے کی ورخواست کی ۔ تو انہوں نے فر مایا دیکھواصحبت کیلئے ایک امیر ہونا جا ہے اور ایک فر ما نبر دار! تم كياجات مواميرتم موك يامل؟ من فعرض كيااميرآب موجائين وآپ فرمايا توابتم میرے تھم کی خلاف ورزی نہ کرتا میں نے کہا ٹھیک ہے' ورویش کہتے ہیں کہ جب ہم مزل پر بہنجاتو آب نے مجھے کہا "بہال بیٹ جاؤ" میں نے ایسائی کیا۔ تو آپ نے کنویں

ے پانی کھینچا وہ خصندا تھا چنانچہ آپ نے ایندھن فراہم کیا اور آگ جلائی اور مجھے تبش پنچائی اور میں جس کام کے کرنے کا ارادہ کرتا آپ بچھے بیٹے جانے کا حکم دے دیتے اور کہتے میری فرما نبرداری کرو! جب رات ہوئی تو بڑی موسلا دھار بارش شروع ہوگئی۔ آپ نے اپنی گذری نکالی اور اپنے بازوں پرڈالے سے تک میرے سر پر کھڑے رہے اور میں شرمندہ ہوتار ہالیکن اپنی شرط کے مطابق کچھ بھی نہ کرسکتا تھا چنانچہ جب سے ہوئی تو میں نے کہا شخ آج امیر میں ہوں گا'

آپ نے کہادرست ہے''جب ہم مزل پر پنچ تو آپ نے وہی کام اور خدمت
سرانجام دینا شروع کر دی میں نے کہا دیکھے آپ میرے حکم سے باہر نہ نکلیں آپ نے
جواب دیا''فرمان سے تو وہ خض باہر نکلتا ہے جوابی خدمت اپنے امیر کے سرد کر د سے
میہاں تک کہ مکرمہ پنچ تک آپ نے ای طرح میر سے ساتھ صحبت قائم رکھی مکہ پنچ کر
میں شرم کے مارے آپ سے بھاگ گیا حتی کہ نی میں مجھے دیکھ لیا اور فرمایا'' اے بیٹے
میں شرم کے مارے آپ سے بھاگ گیا حتی کہ نی میں مجھے دیکھ لیا اور فرمایا'' اے بیٹے
میں شرم کے مارے آپ سے کہ درویشوں کے ساتھ اس طرح صحبت اختیار کروجس طرح میں
نے تمہارے ساتھ کی ہے۔

حفرت انس بن ما لک بیان کرتے ہیں کہ 'صحبت رسول الله صلی الله علیه وسلم مشومنین و حدمته فوالله ما قال لی اف قط و ما قال لی بشی فعلت لم فعلت کذا '' ( میں دس سال رسول الله علیہ کی فعلت کذا '' ( میں دس سال رسول الله علیہ کی فعلت کذا '' ( میں دس سال رسول الله علیہ کی اور نہ صحبت میں رہا اور آپ کی خدمت کی اللہ کی شم آپ نے بھی مجھے اف تک نہیں کی اور نہ میرے کی کام پر آپ نے کہا کہ بیتم نے کیوں گیا اور نہ کوئی کام سرانجام نہ دیے پر آپ نے بیکا کہ تم نے بیکا کہ تم نے بیکا کہ تم نے بیکا کہ تم نے بیکوں نہیں کیا ) پس تمام درویش دوطرح کے ہیں ایک مقیم اور دوسر سے مسافر! مثان کی اطریقہ بیر ہے کہ مسافر حضرات کو چاہئے کہ دہ مقیم حضرات کو اپ اوپ فضیلت دیں کیونکہ بیتو اپ حصہ کو حاصل کرنے جارہے ہیں اور مقیم حضرات خدمت خلق فضیلت دیں کیونکہ بیتو اپ حصہ کو حاصل کرنے جارہے ہیں اور مقیم حضرات خدمت خلق

میں بیٹے ہوئے ہیں اس لئے کہ مسافروں میں طلب کی علامت ہوتی ہے جب کہ مقیم حضرات میں پانچنے کی نشانی پس جولوگ حاصل کر بچے اور بیٹھ گئے انہیں ان پر فضیلت ہے جو ابھی طلب وجبتی میں ہیں اور مقیم حضرات کو بھی چاہئے کہ مسافروں کو اپنے او پرترجیح دیں اس لئے کہ وہ خود علائق دنیا والے ہیں کہ مسافران علائق سے منفرد اور مجرد ہیں اور مسافر حضرات خلاش میں مصروف ہیں جب کہ مقیم دنیا میں توقف کئے ہوئے ہیں اور بوڑھوں کو چاہئے کہ جوانوں کو اپنے کہ جوانوں کو اپنے کہ جوانوں کو اپنے اور پر قصف کے ہوئے ہیں اور دو ہوئے چیں اور دو ہوئے دیں کیونکہ وہ زمانہ قریب میں ہی دنیا میں وار دہوئے ہیں اور ان کے گناہ بھی کم ہیں اور نو جوانوں کو چاہئے کہ وہ بوڑھوں کو اپنے او پرترجیح دیں کیونکہ وہ عبادت میں مقدم ہیں آگر ایسا ہو گیا جیسا کہ ہم نے بیان کیا ہے تو دونوں گروہ ایک دوسرے کی وجہ سے نجات پا جا کمیں گے ور نہ ہو جا کمیں گے۔

فصل

آ داب کی حقیقت، نیک خصائل کا جمع ہوجانا ہے وسر خوان کو ای لئے '' ماو بہ' کہتے ہیں گراس پرجو چرا آئی ہے مسر خوان کا جمع ہوجانا ہے وسر خوان کو ای لئے '' ماو بہ' فلھ و ادیب '' (پل جش آ وی بین جُطانی کی خصائیں جمع ہوجا کیں وہ ادیب '' (پل جش آ وی بین جُطانی کی خصائیں جمع ہوجا کیں وہ ادیب (اوب والا) ہے لوگوں کے فرف عام میں او یب اس کو کہتے ہیں جو اخت اور صرف و تو کاعلم جاتا ہو، لیکن گروہ صوفیہ کے نزویک الله فی گروہ صوفیہ کے نزویک الله فی الادب سراً و عملائی ہ و الله بالله و الله بالله ب

معالمات میں عبارت اور زبان کی کوئی قیمت نہیں ہوتی اور تمام احوال میں اچھے ممل کرنے والے بے مل عالموں سے زیادہ افضل ہوتے ہیں؟ مشاکخ میں سے ایک بزرگ سے لوگوں نے بوجھا کہ ادب کی شرط کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا میں تھے ایک بات کے اندراس کا جواب دیا ہوں جو میں نے سی کہ جب تو بولے تو جواب دیا ہوں جو میں نے سی ہے اور وہ یہ ہے کہ ادب اسے کہتے ہیں کہ جب تو بولے تو تمہاری گفتگو سی ہواورا گر ممل کرے تو تیرا ممل حق کے مطابق ہواور کی گفتگو اگر چرتلخ ہوتی ہوتا ہے لیکن بہتر وہی ہوتا ہے لی جب جب تو تی ہوتا ہے لی جب بوت ہوتے ہے ہوتی ہوتا ہے لی جب اور جب تو خاموش رہ تو تھے تو کہتے کہتو تھے اپنی گفتار میں صدافت پر قائم ہونا چاہئے اور جب تو خاموش رہ تو تھے اپنی خاموش رہ تو تھے۔

اجھافرق بیان کیا ہے چنانچہ آپ کہتے ہیں۔ آ داب میں اوگ بین طرح کے ہوتے ہیں اچھافرق بیان کیا ہے چنانچہ آپ کہتے ہیں۔ آ داب میں لوگ بین طرح کے ہوتے ہیں کہنے اہل دنیا کہ ان کے ہاں فصاحت و بلاغت، حفظ علوم، بادشاہوں کے قصوں اور اشعار و غیرہ کو یادکر لینے کا نام ادب ہے دوسرے اہل وین ہیں کہ ان کے زدیک نفس کی ریاضت اعضاء کی تادیب شرعی حدود کی تگہداشت اور شہوتوں کوئزک کرنے کا نام ادب ہے چنکہ تیسرے اہل حدیث ہیں کہ ادب ان کے نزدیک دل کی طہارت بھید کی اعانت ایفا عظل قصرے دائل حدیث ہیں کہ ادب ان کے نزدیک دل کی طہارت بھید کی اعانت ایفا عظل وقت کی تگہداشت پراگندہ خیالات کو کم کرنے۔ مقام طلب میں نیک کردارادراو قات جفور ومقایات قرب میں اچھے مل کا نام ہے یہ کام برائی جامع ہے اور اس کی تفصیل اس کاب دمقایات قرب میں اچھے مل کا نام ہے یہ کام برائی جامع ہے اور اس کی تفصیل اس کاب

ا قامت میں آ واب تو فیق

جب کوئی درویش سفری بجائے اقامت اختیاد کرے تواس کیلئے ادب کی شرط آلیہ ے کہ جب کوئی مسافراس کے ہاں آئے تواس کی حرمت کالحاظ رکھتے ہوئے جندہ جیٹانی

ے ساتھا سے پیش آئے ،اس کوعزت کے ساتھ قبول کرے اور بوں جانے کہ وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مہمانوں میں سے ایک ہے اور اس کے ساتھ وہی برتاؤ کرے جو حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے مہمانوں کے ساتھ کیا تھا بعنی جو کچھ گھر میں موجود ہو بلاتكلف ما منے پیش كرو يج جيها كه حق تعالى نے بيان كيا ' فَجَاءَ بعِجُل سَمِينَ ' ' (لي آ ب موٹا تازہ بھنا ہوا بچھڑا لے آئے ) اورادب کا لحاظ رکھتے ہوئے بینہ پوچھے کہتم کس طرف سے آئے ہواور کہاں جاتا ہے یا تمہارا نام کیا ہے؟ پس ان کے آنے کوش تعالیٰ کی طرف سے اوران کا جاناحی تعالی کی طرف اوران کا نام بندہ خدا سمجھے اورغور کرے کہ اس کی راحت خلوت میں ہے یاصحبت میں!اگراس کو تنہائی بیندہے تو کسی تکلف کو ہروئے کارلائے بغیر محبت ومعاشرت کے مطابق اس کے ساتھ صحبت اختیار کرے اور جب رات کووہ اپنا سر سر بانے پررکھ لے تو مقیم کوچا ہے اپنے ہاتھوں اس کے پاؤں دبائے ،اگر وہ ایسا نہ کرنے دے اور کے کہ مجھے عادت نہیں ہے تواہے چھوڑ دے تا کداس برگراں نہ گزرے ، دوسرے روزصاف مخرع عسل خاند میں اسے لے جائے اور عسل خاند کی گندی جگہوں سے اس کے کیڑوں کو بیائے ،کوئی اجنبی خادم اس کی خدمت پر مامور نہ کرے،اوراس کی خدمت اس پورے اعتاد کے ساتھ کرے تاکداس کے پاک کرنے سے وہ مخص تمام آفات سے پاک ہو جائے کہاس کی پشت تھجلائے اس کے گھٹوں یاؤں کے تلوؤں اور متھلیوں کی مالش کرے البتہ اس سے زیادہ ضروری نہیں ہے اور اگر اس مقیم میں نیا لباس بنوا کر دینے کی استطاعت ہوتو ہرگز کوتا ہی نہ کر ہےاورا گراستطاعت نہ ہوتو تکلیف بھی نہ کرے بلکہ اس کے انہی کیڑوں کو یاک وصاف کروے تا کہ وہ شل خانہ سے باہر آئے تو انہیں کہن لے۔ جب و وجسل خانہ ہے واپس اپنی آ رام گاہ میں پہنچ جائے اور وو تین روزنہ گذر ہے ہوں تو اگراس شہر میں کوئی بزرگ ہویا طالبان حق کی جماعت ہویا ائمیاسلام میں سے کوئی امام ہوتو اس مسافرے کے کہ اگرآ ب مناسب مجھیں توان کی زیارت کرآ کیں۔اگروہ ساتھ چلے

تو تھیک اورا گروہ کیے کہ'' جی نہیں چاہتا تو اصرار نہ کرے کیونکہ طالبان حق تعالیٰ پر ایک ایسا وقت بھی آتا ہے کہان کا ول خودان کے بس میں نہیں ہوتا۔ کیا تو نے نہیں دیکھا کہ حضرت ابراہیم خواص ؓ ہے جب لوگوں نے عرض کی کہ اسپے سفروں کے عجائب میں سے کوئی واقعہ ممیں سنائے و آپ نے بیان کیا کہ سب سے عجیب واقعہ تو وہ ہے کہ حضرت خصر علیہ السلام نے ایک وفعہ میرا ہم نشین ہونا جا ہالیکن میں نے اسے قبول نہ کیا کیونکہ میرے دل نے اس کی اجازت نددی اوراس وقت میں نے مناسب نہ مجھا کہ حق تعالی کے علاوہ کسی کیلئے میرے ول میں کوئی وقعت اور قدر وقیمت پیرا ہو کہ مجھے اس کا لحاظ کرنا پڑے ۔۔۔۔۔البتہ بیہ ورست نہیں کہ وہ میز بان مقیم اس مسافر کو اہل ونیا کی سلام گوئی ان کی مہمانوں اور بیار برسیوں کیلئے لے جائے اورجس مقیم کومسافروں سے بیٹم موکدان کی اپی گدائی کیلئے آلد بناتے ہوئے ایک گھرسے دوسرے گھر کی طرف چرا تار ہاس کیلئے اس سے بہتر توبیہ کہ وہ بالکل ان کی خدمت ہی نہ کرے کیونکہ اس طرح کرنا ان کے جسم پر ذات ورسوائی کو ڈالنے کے مترادف ہے.....مجمع علی بن عثان ہجوبریؓ کوخود اینے سفروں میں اس سے زیادہ کوئی مشقت اور تکلیف در پیش نہیں آئی کہ جاہل خادم اور نایاک مقیم بھی مجھے اینے ساتھ لے لیتے ادرایک سردار کے گھرسے دومبرے زمیندار کے گھر لئے پھرتے میں دل میں اس کو بہت نا گوارمحسوں کرتا اور مجبوراان کے ساتھ چلا جاتا اور بظاہر ہر درگذرے کام لیتا اورمقیم لوگ میرے ساتھ جس طرح کی بے قاعد گیاں کرتے رہے میں انہیں معاف کرتا ہوں،اگر کسی دفت میں مقیم ہو گیا تو مسافروں کے ساتھ ہرگز ایسانہ کروں گا۔اور بےادب لوگوں کی صحبت میں اس سے زیاوہ کوئی فائدہ نہیں حاصل ہوتا کہان کی حرکتیں تجھے ناپیند ہوں تو خودان کاار تکاب نہ کرے۔ پھراگر وہ مسافر درولیش خوش ہواور چندروز مزید صحبت میں رہنا جا ہے اورا بنی کسی ضرورت کا اظہار کرے تو مقیم کیلئے اس کے علاوہ کو کی جارہ نہیں کہاس کی ضرورت بوری کر د ہے یعنی فی الحال جو پچھاس کو جا ہے وہ حاضر کر د ہے اور اگر بیہ

مسافر چھوٹا مدگی اور بے ہمت ہوتو مقیم کو بھی اس کے ساتھ بے ہمت اس کی محال خواہشات میں اس کا تابع نہیں ہو جانا چاہئے ، کیونکہ دنیا ہے کنارہ کش لوگوں کا پیطرز عمل نہیں ہوتا اور اگر اس کی کوئی ضرورت بازار یا شاہی دربار ہے متعلق ہوتو گریز کرنا چاہئے کیونکہ تارک اللہ نیا حضرات کا بادشاہوں کے ہاں کیا کام ہے؟ کہتے ہیں کہ حضرت جنید آپ اصحاب کے ہمراہ ریاضت میں بیٹھے ہوئے تھے کہ ایک مسافر مہمان آگیا آپ نے اس کیلئے تکلف کیا اور کھانا اس کے ساخر مجان آگیا آپ نے اس کیلئے تکلف کیا اور کھانا اس کے ساخر چیش کیا۔

آپ نے فرمایا تمہیں تو مسجدوں اور خانقاموں کی بجائے بازار میں جانا جا ہے تھا۔ کیونکہ تم ایک بازاری آ دمی معلوم ہوتے ہو۔ ایک دفعہ میں درویشوں کے ہمراہ دمشق ہے حضرت ابن المعلا کی زیارت کیلئے گیاوہ رملہ نامی گاؤں میں رہائش پذیر تھے رائے میں ہم نے ایک دوسرے سے کہا ہم سب کواپنے اپنے دل میں کسی در پیش واقع کا خیال رکھنا چاہئے۔ تا کہ وہ ہزرگ جارے باطن سے ہمیں مطلع کریں اور جارا وہ مسئلہ بھی عل ہو جائے، چنانچ میں نے اینے آپ سے کہان مجھے تو ان سے حسین بن منصور کی منظوم مناجات چاہئے دوسرے نے کہا'' میں ان سے اپنی تلی کے تندرست ہوجانے کی دعا کرانا جا ہتا ہوں اورتيسرے نے كہاميں ان سے صابوني حلوے كاخواہش مند مول جب ہم آب كى خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ کے حکم ہے ایک کاغذ پرحسین بن منصور کی مناجات کے اشعار لکھے ہوئے پڑے تھے آپ نے وہ میرے سامنے رکھ دیئے پھرایک دوسرے کے پیٹ پر ہاتھ بھیرا تو اس کی مرض تلی ختم ہوگئی اور بعدازاں اس تبسرے سے کہا صابونی حلوہ تو شای غلاموں اور نو کروں کی خوراک ہےتم اولیاء کالباس پہنے ہوئے ہواولیاء کالباس پہننے والوں کوشاہی غلاموں کا سامطالبہ کرنا درست نہیں ہے لہذا ان میں سے کسی ایک چیز کواختیار كر ....خلاصة بيكم قيم براس كي ضروريات كے علاوه كوئى جيز واجب نبيس بے كيونكه وه حق

تعالی کی رعایت میں مشغول ہے اور لذتوں کو چھوڑتے ہوئے ہے البت اگر کوئی اپنی لذتوں کے حصول میں اس کے ساتھ موافقت کرے ، کیونکہ درولیش لوگ ایک دوسرے کے راہبر ہوتے ہیں رائر نہیں چنا نچا گر کوئی اپنے نقس کی لذتوں پر قائم رہے تو دوسرے کو چاہئے کہ اس کی مخالفت کرے اور جب وہ نفسانی لذتوں کو چھوڑ دیتو میں اس کی موافقت کرے تا کہ دونوں حالتوں میں سید لذتوں کو چھوڑ دیتو میاس کی موافقت کرے تا کہ دونوں حالتوں میں سید اس کی کیا کہ دونوں حالتوں میں سید اس کی کیا کہ دونوں حالتوں میں سید اس کی کیلئے راہبر ہونہ کہ راہزن!

اجادیث میں مشہور ہے کہ پینم مطابقہ نے حضرت سلمان فاری اور حصرت ابوذ ر غفاریؓ کے درمیان بھائی حارہ قائم کردیا تھا بیدونوں اہل صفہ اورار باب باطن کے سردار اور پیٹیوا تھے ایک دن حصرت سلمان فاری سے ملنے ان کے گھر تشریف لائے تو ان کی اہلیہ نے حضرت سلمانؓ کے سامنے شکایت کی کہ آپ کے میہ بھائی نہدن کو پجھے کھاتے ہیں اور رات کو سوتے ہیں۔حضرت سلمان نے کہا کوئی کھانے والی چیز تو لے آؤ وہ لائیں تو آپ نے حضرت ابوذ رہے کہا بھائی کھانے میں میرے ساتھ موافقت کرنی جائے کیونکہ بیروز وتم پر فرض تو نہیں ہے حضرت ابوذرؓ نے آ ب کے ساتھ موافقت نہ کی اور جب رات ہوئی تو حصرت سلمان فن كها بها كى تهبيل جائ كه نينديس بهى ميرى موافقت كرے كيونكه أن بحسدك عليك حقا وان لزوجك عليك حقاً وان لربك عيك حقا " (تیرے جسم کا بھی تھھ برحق ہے اور جب حضرت ابوذر ؓ حضور عظی کی خدمت میں حاضر ہوئے تو پیغیبر علیہ نے فرمایا'' ہم بھی وہی کچھ کہتے ہیں جو پچھ کل سلمان نے کہا تھا کہ '' ان بحسدک علیک حقا'' چنانچہ جب حضرت ابوذر ؓ نے این نفس کی لذات کوچھوڑ رکھاتھا تو حصرت سلمانؓ نے بھی آ ب کے معاملات برا قامت کی اورا بنے اوراد کو چھوڑ دیا۔ ای اصل پر جو کچھ بھی تم کرو کے وہ صحیح اور مشحکم ہی ہوگا۔ میں ایک دفعہ عراق میں دنیا کی طلب اوراس کے فنا کرنے میں جرات کرر ہاتھا اور مجھ پر بہت سا قرض ہو گیا تھا اورحشوی

لوگ جس كوضر ورت موتی ميرے پاس بھيج ديتے تھا ور ميں ان كی ضرور يات كے حصول ميں تكليف درنج ميں مبتلا موجاتا تھا كہ وقت كے سادات ميں سے ايك سيدنے مجھے لكھا كہ اے بينے ديكھوتو سہى كہ اپنے دل كو خدا تعالى كى ياد ميں ہمہ وقت مشغول ركھنے كى بجائے خواہش پرست لوگوں كے كاموں ميں مشعول ركھے ہوئے ہو۔ اگرتم اپنے دل سے زيادہ پياراكسى كادل باتے ہو پھر تو اس كے دل ميں اپنے دل كومشغول ركھنا تمہارے لئے درست بياراكسى كادل باتے ہو پھر تو اس كے دل ميں اپنے دل كومشغول ركھنا تمہارے لئے درست ہے ورنہ ان كے كاموں سے ہاتھ كھنے كے كہ بندگان خدا كيئے خدا خود ہى كافى ہے۔ اى وقت مجھاس بيغام كى وجہ سے فراغت حاصل ہوگئے۔ يہ تھا ختھار كے طور پر تيم لوگوں كے مسافروں كى محبت ميں دہنے كے احكام!

### سفرمين آداب صحبت

اور جب کوئی درویش اقامت جھوڑ کرسفر اختیار کر ہے واس کیلئے ادب کی شرط ہے کہ اولا تو وہ سفر محض رضائے الہی کیلئے کرے نہ کہ خواہشات کے اتباع میں پھرجس طرح کہ خطا ہری طور پرسفر کرتا ہے باطنی طور پر بھی اپنی خواہشات سے گریز کا راستہ اختیار کرے ہمیشہ با وضور ہے اور اد وظا کف کو صالع نہ کرے اور اس سفر سے اس کی مراد جج بیت اللہ یا جہاد یا کسی مقدس مقام کی زیارت یا فاکدے کا جبتو یا کسی بزرگ شخ اور قبر کی زیارت ہوتا جہاد یا کسی مقدس مقام کی زیارت یا فاکدے کا جبتو یا کسی بزرگ شخ اور قبر کی زیارت ہوتا جائے ور نہ وہ اس سفر میں خطا دار قرار پائے اور اس کیلئے سفر میں گدڑی۔ جائے نماز ، لوٹا کری جوتا یا نعلین اور لاٹھی کے بغیر چارہ نہیں تا کہ گڈری سے اپناستر ڈھانے مصلے ، پر نماز اوا کرے نیز اس کر بے لوٹے سے دور کرے نیز اس کر بے لوٹے سے دور کرے نیز اس میں اور بھی فوائد ہیں اور جوتے یا نعلین وضو کی حالت پاؤں میں پہن لے تا کہ مصلے پر اس حالت میں آ جائے ، اگر کوئی خض اس سے زیادہ سامان اپنے پاس رکھ اور سنت کے اتباع میں مثلاً کنگھی ، ناخن گیر، سوئی اور سرمہ وغیرہ ساتھ لے لئے ہیں ہی جائز ہے اگر کوئی خض

اس ہے زیادہ سامان زیب وزینت اپنے ہمراہ لیتا ہے تو ہم دیکھیں گے کہ یہ کس مقام میں ہے اگروہ مقام ارادت میں ہے تو ان میں سے ہر چیز اس کیلئے ایک رکادث ایک بت،ایک قیدادرایک حجاب اوراس کےنفس کا سامان اظہار رعونت ہوگا اوراگر و چمکین واستفامت کے مقام میں ہواتو اس کیلئے بیسامان اوراس سے زیادہ سامان بھی ساتھ رکھنا درست ہوگا۔ میں نے فارس میں شیخ ابومسلم غالب الفاریؓ سے سنا ہے کہ انہوں نے کہا'' میں ایک دن شیخ ابوسعیدابوالخیرفضل الله بن محرّگی زیارت کےارادہ سے حاضر ہوا تو میں نے دیکھا کہ وہ ایک تخت برجا رتکیوں کے درمیان یاوُل پر یاوَل عجیب انداز میں رکھے لیٹے ہوئے تھےادرایک قیتی مصری چا دراوڑ ھرکھی تھی جبکہ میں نے اپنے کیڑے پہن رکھے تھے جومیل کچیل ہے چڑے کی طرح سخت ہو گئے بتھے اور میراجسم تکلیف اور پکھلا ہوا تھا اور تقریباً زرویڑ چکا تھا ان کو د کیھنے سے میرے دل میں انکار سا بیدا ہو گیا اور میں نے اپنے آپ سے کہا یہ بھی دریش ہےاور میں بھی درولیش ہول جبکہ ہاتنے آ رام میں ہےاور میں اتنی تکلیف میں بھر کہتے ہیں کہ وہ فوراً میرے باطن برمطلع ہو گئے اور میری نخوت کود کیھتے ہوئے فرمایا اے ابو مسلمتم نے کس دیوان میں بیدد یکھا ہے کہ خود بین انسان درویش ہوتا ہے میں نے چونکہ صرف حق کوہی دیکھا ہے اس لئے حق تعالیٰ نے مجھے تخت نشین کر دیا اور تو محض اپنی ذات کو و کھتا ہے اس لئے حق تعالیٰ تحقیے نیجے ہی رکھتے ہیں۔میرا حصہ تو مشاہرہ حق ہے اور تیرا نصیب محض مجاہدہ اور مقامات طریقت کے بید دونوں الگ الگ مقام ہیں حق تعالی ان سے یاک ہےاور درولیش ان مقامات سے فانی اور کنارہ کش ہوتا ہے شیخ ابومسلم کہتے ہیں یہیں کر میرے ہوٹن گم ہو گئے اور جہان مجھ برتاریک ہوگیا جب میری ہوٹن ٹھکانے آئی میں نے اینے خیال سے تو بہ کی اوانہوں نے میری معذرت قبول کر لی اس وفت میں نے عرض کی اے شیخ مجھے اجازت مرحمت فر مائے تا کہ میں یہاں سے چلا جاؤں کیونکہ میری حالت آپ ے مقام کود کیھنے کی تحمل نہیں ، آ یہ نے فرمایا'' صَدَفتَ بدا اجاسعلہ " (ابوسلم اتم

نے بچ کہااور تمثیل کے طور پر بیشعر پڑھا کے آنچہ گوشم فتوانست شنیدن نجمر ہمہ چشم بصیان یکسرہ دیدآ ں بھر

(میری آنکھنے وہ سب کچھ ظاہری طور پردیکھ لیا جو کچھ خبر کے طور پرمیرا کان ندین سکا تھا ہیں مسافر کو حاہیے کہ سنت کی حفاظت کرنا رہے اور جب کی مقیم کے پاس <u>پہن</u>ے تو عزت و احر ام کے ساتھاس کے یہاں داخل ہواورسلام کے اور پہلے بایاں پاؤں اپن جوتی ہے بامرتكالے كيونكه يغمر الله كى سنت يمى باور جب ياؤن اندر والنے لكي تو بہلے دايان یاؤں دھوئے بھر بایاں یاؤں اور نفل تخسیۃ کی دور کعت ادا کرے اور اب درویثوں کے حقوق کی رعایت میں مشغول ہو جائے اور کسی حال میں بھی مقیم لوگوں پر اعتراض نہ کرنا چاہے اور نہ ہی کسی کے ساتھ معاملات میں زیادتی کرے اور نہ ہی اینے سفر کی مختبوں کوان کے سامنے بیان کرے اور نہ بی اپنی معلوبات یا حکایات ور وایات بیان کرے کیونکہ بیسب كجهائي رعونت كااظهار موكاا درجائ كه جابلول كارنج برداشت كرے اور رضائے البي کیلئے ان کا بو جھاٹھائے کہ اس میں بوی برکات ہیں اور اگر مقیم حضرات یا ان کا کوئی خاوم کوئی تھم کرے اور اس کوسلام کرنے یا کسی کی زیارت کیلئے چلنے کی دعوت دیں تو جہاں تک ہوسکے اٹکار نہ کرے۔ تاہم ول سے اہل دنیا کی رعایت کرنے ہے متکر رہے اور ان بھائیوں کے ان افعال کیلئے کوئی عذر اور کوئی تاویل ڈھونڈ تا رہے کہ جو کچھ بھی رنج ہے خود برداشت کرنے اور ان کے دل پر اس رنج کو نہ ڈالے اور خود ان کوکسی راحت طلمی کیلئے بادشاہوں کے درباروں میں نہ لے جائے ادر مسافر ومقیم سب کو حجت میں حق تعالی کی رضا مطلوب ہونی جا ہے اور ایک دوسرے کے ساتھ حسن اعتقاد رکھنا جا ہے اور ایک دوسرے کو ایک جیسا سمجھنا حاسبے اور کسی کے پیچھے اس کی غیبت نہ کرنی جا ہے کوئلہ طالب حق کیلئے کسی کی برائی کرنا بہت ہی براہے اس لئے کہ محقق لوگ فعل کے دیکھنے میں فاعل کو دیکھتے ہیں اور

جب مخلوق جیسی بھی ہے خداوند تعالیٰ کی ہی پیدا کر دہ ہے تو وہ اگر چہ عیوب ہویا بے عیب اور مجتوب ہویا ہے عیب اور مجتوب ہویا محتوب ہو یا مکاشف اس کے فعل پر جھڑا اس کے فاعل کے ساتھ خصومت کرنا ہے اور جب نگاہ آ دمیت سے مخلوق میں دیکھے گاتو ہرا کیا سے باز رہے گا اور جان لے گا کہ تمام مخلوق ممجوز ، مقہور مغلوب اور عاجز ہے اور کوئی بھی اس حالت کے علاوہ کی حالت پرنہیں ہو سکتا جس پراسے پیدا کیا گیا ہے اور مخلوق کوئی تعالیٰ کی ملکیت میں کوئی حق تصرف حاصل نہیں اور جس پراسے پیدا کیا گیا ہے اور مخلوق کوئی قدات تبدیل کرنے کا اختیار ہے۔ وباللہ التوفیق۔

## کھانے کے آ داب

جان لو کہ آ دمی کیلئے غذا کے بغیر جارہ نہیں کیونکہ کھائے پیئے بغیر طبیعتوں کی تر کیب کوقائم نہیں رکھا جاسکتا تاہم مروت کا تقاضہ یہ ہے کہ کھانے پینے کی طلب میں مبالغہ نہ کرے اور دن رات اپنے آپ کو لقمے کی سوچ میں ہی مصروف نہ رکھے۔ امام شافعی کہتے مِينٌ 'مَنُ كَانَ هـمتُه' مَايَـدُخـل في جوفِه كان قيمته' مَا يخر ج مِنه' ''(جَسِّخْصُ كي مصروفیت صرف اس چیز میں ہوجواس کے پیٹ میں داخل ہوتی ہے تواس کی قیمت صرف وہ ہے جو پیٹ سے نکلتا ہے ) راہ حق کے مرید کیلئے زیادہ کھانے سے زیادہ کوئی چیز نقصان دہ نہیں،اس سلسلے میں اس کتاب کے اندر میں بھوک کے بیان میں کچھ بیان کر چکا ہوں باقی یہاں اتنا بی مناسب ہے۔ میں نے حکایات میں پایا ہے کہلوگوں نے حضرت بایزیڈ سے دریافت کیا کہ آپ بھوک کی بہت زیادہ تعریف کیوں کرتے ہیں؟ تو آپ نے فرمایا اس لئے كدا گرفرعون بھوكا موتاتو'' د بىكىم الاعلى '' كادعوىٰ برگز نەكرتا\_قارون اگر بھوكا موتاتو ہرگز مرکثی اختیار نہ کرنا اور ثعلبہ جب تک بھو کا تھا تمام لوگ اس کی تعریف کرتے تھے لیکن جب سیر ہو گیا تو اس نے مناقبت کا اظہار کیا۔اللہ تعالیٰ نے کفار کے بارے میں فرمایا ہے'' زَرُهُمْ مِناكُلُوا وَيَسْمَتَّعُو وَيُلُهِهِمُ الْآمَلُ فَسَوُفَ يَعْلَمُونَ ''(أَبْيِس جَهُورُ ويَجَ كَدَهَات پس کھانے کے آداب کی ایک شرط یہ ہے کہ تنبانہ کھائے اور جو کچھ کھا کیں ایک دوسرے پراس میں ایگار کریں کہ تغیر آلیک کا ارشاد ہے کہ 'مشقو الناس من اکل و حله وضوب عیدہ و منع و فلہ '' (سب سے براوہ انسان ہے جواکیلا کھائے، اپ غلام کو پیٹے اور اپنی ایٹی کورو کے ) اور جب دستر خوالی پر بیٹے میں تو فاموش نہ بیٹے میں ، خدا کا نام لے کر کھانے کی ابتداء کریں اور چیز وں کو اور پر نیچے نہ کریں کہ اس سے احباب کو کر اہت ہوتی ہے ، پھر پہلے نمین لقم اٹھا کیں اور اپ رفیق طعام کے ساتھ انصاف کریں ۔۔۔۔ حضرت سہل بن عبداللدر حمت الله علیہ سے لوگوں نے دریافت کیا کہ اس آیت کریں '' اِنَّ الملْلَهُ بَا مَنْ مُنْ کُورُ وَ اُلِا حُسَانِ '' ( بلا شبداللہ تعالی عدل واحبان کا حکم و سے بیں ) کا کیا معنی ہے ؟ تو آپ نے فرمایا عدل بیہ ہے کہ کھانے میں اپ تشریک ساتھی کے ساتھ انصاف

ے اور احسان میرے تی کہ اس کو کھانے میں اپنے سے بہتر سمجھے' .....میرے تی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے تھے کہ مجھے ہروقت کھانے کی سوچ میں مبتلار ہنا ہے' پھر کھانا ہاتھ سے کھانا جا ہے اورا پے لقمہ کےعلا دوکسی چیز پرنظر نہ رکھے،ادرکھانا کھانے کے دوران یانی کم ییئے ادر وہ بھی سیحے بیاس کے وقت،اور جب ییئے تو اتناتھوڑ اییئے کہاس ہے بس جگر تر ہو جائے اور لقمہ بہت بڑات بنائے ، اور کھانے اور چبانے میں جلدی نہ کرے کہ بید بہضمی کا باعث ہوتا ہے ادر خلاف سنت بھی ہے اور جب کھانے سے فارغ ہوجائے تو الحمد للد کہے اور ہاتھ دھولے! اور اگر پوری جماعت میں سے دویا تمن یا زیادہ آ دمی پوشیدہ طور برکسی دعوت بر چلے جائیں اور وہاں کچھ کھالیں تو بعض مشائخ کہتے ہیں کہ پیرام ہے اور صحبت عَلَى فَيَانَتَ كَمَرُ ادفِ بِي أُولَئِكَ مَا يَا كُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ إِلَّا النَّارُ "(يبلوك ایے پیوں میں کھانانہیں آ گ کھارہے ہیں) ادربعض حضرات نے کہاہے کہ اگر کوئی جماعت دعوت کرری ہے تو ایک دوسرے کی موافقت میں پیجا ئز ہےادرا یک اور گروہ کا کہنا ہے کہ اگر ایک آ دمی ہوتو بھی جائز ہے کیونکہ اکیلا ہونے کی صورت میں اس پر انصاف کا اطلاق بی نہیں ، انصاف تو صحبت کی حالت میں لازم آتا ہے چنانچہ جب پہنچا ہو گاتو اس وفت حکم محبت اس سے اٹھ جائے گا اور اس پر اس کی گرفت نہ ہو گی .....اور اس مذہب میں مشکل اوراہم ترین اصل بیہے کہ کسی درولیش کی دعوت ردنہ کرے اور کسی دنیا دار کی دعوت قبول نذكر ہے اور دنیا داروں کے گھر نہ جائيں اور نہان ہے كى چيز كاسوال كريں كيونكہ اس میں اہل طریقت کی کمزوری ہے کہ اہل دنیا در دلیش کے مرمنیں ہیں اور اصل بات رہے کہ کو فی مخص دولت کی کشرت ہے دنیا دار اور اس کی کمی ہے درولیش نہیں بن جاتا، بلکہ جو بھی دولتمندي يرفقر كي نضيلت كا قائل موه و دنيا دارنيس موتا اگرچه با دشاه عي كيون نه موادر جوكوني نھر کا منکر ہود ہ دنیا دار ہوتا ہے اگر چہ مجبور ومفلس ہی کیوں نہ ہوا در جب دعوت میں حاضر ہو تو کسی چیز کے کھانے یا نہ کھانے میں تکلیف نہ کرے بلکہ وقت کے تقاضے کے مطابق جو طے کھا لے اور جب دعوت کرنے والا محرم راز ہوتو بیکی درست ہے کہ وہ بچا کھچا اٹھا لے جائے اور اگر نامحرم ہوتو اس کے گھر جانا تو جائز ہے لیکن بہتر بیہ ہے کہ کھانا بچایا نہ جائے ، کیونکہ حضرت ہل بن عبداللہ نے کہا ہے کہ السفلة هسی السفلة "(پس خوردہ، بچانا، ذلت ہے۔ وباللہ التوفق واللہ اعلم بالصواب

# <u> جلنے کے آ</u> داب

خداتُعالَىٰ قرماتے ہیں''وَعِبَسادُ السَّاحُـمَٰنِ الَّذِيْنَ يَمُشُونَ عَلَى الْآرُضِ هَوْ مَنَا ''اورخدائے رحمٰن کے بندے وہ ہیں جوز مین پرانکساری کے ساتھ چلتے ہیں) طالب حق كوابنا برقدم زمين يرركهة وقت بيه خيال ركهنا جائية كه بيقدم اليخ نفس كيلئ ب ياخدا تعالى كيلية! اگرا في ذات كيلية بيتواس براستفساركر بداورا كرحق تعالى كى رضا كيلية بيتو خدا کاشکرادا کرے تا کہ حق تعالی کی زیادہ خوشنودی حاصل ہو۔ حضرت داؤد طائی رحمتہ اللہ علیہ کے بارے میں آتا ہے کہ ایک دن آپ نے دوائی کھائی ہوئی تھی تو لوگوں نے آپ ے عرض کی کتھوڑی دریاس صحن میں ٹہل لیس تا کہ دوائی کا پورااٹر ظاہر ہوجائے، آپ نے کہا'' جھے شرم آتی ہے کہ اگر قیامت کے دن خدا تعالی مجھ سے سوال کرلیں کہ ایے نفس کی خواہش کے مطابق کیوں اتنے قدم تم نے رکھے تھے؟ تو میں کیا جواب دوں گا، چنانچہ خداوى بزرگ وجبار كاارشاد بي وَتَشْهَدُ ازْجُلُهُمْ بِمَا كَانُو يَكْسِبُون "(اوران كے ياؤل گوائی دیں گے کہ کیا کماتے رہے ہیں) لیس درولیش کو چاہئے کہ بیداری کی حالت میں سر جھکائے ہوئے مراقبے کی صورت میں چلے اور ادھر ادھر ہرگزندد کھے بلکہ بالکل سامنے دیکھتا مواحظے،اگر کوئی مخص اس کے سامنے آئے تواہے کیڑوں کوسیٹما موااینے آپ کواس سے بچانے کی کوشش نہ کرے کیونکہ مومن اور ان کے کپڑے سب یاک علی ہوتے ہیں، لہذا ہیہ چیزاینی رعونت اورخودنمائی کےعلاو ہاور کچھے نہ ہوگی ،البیتہ اگروہ سامنے آ نے والاصحف کا فرہو

یا کوئی گندگی اس بر ظاہری طور پر دیکھے تو جائز ہے کہ اپنے آپ کواس سے بچائے ادر دور رکھے۔اوراگرکسی جماعت کے ہمراہ جار ہا ہوتو آ گےآ گے چلنے کاارادہ نہ کرے کیونکہ بڑائی جا ہنا تکبر کی علامت ہے، نیز بالکل پیچھے چلنے کی کوشش بھی نہ کرے کہ تواضع میں اتنامبالغہ بھی ایک طرح کا تکبری ہے،اوردن کے وقت اپنعلین اور جوتوں کو جہال تک ممکن ہوتا یاک جگہوں سے بیائے رکھتا کہ خداوند تعالیٰ اس کی برکت ہے رات کے وقت اس کے كيروں كوناياك مونے سے بچائے ،اوراگركوئى جماعت ياايك درويش ہمراہ موتو راستے میں کی کے ساتھ باتیں کرنے کیلئے کھڑانہ ہونا چاہئے اور یوں اس کوانظار نہیں کرانا چاہئے اورآ ستدرفارے علے، تیز ند علے کہ تیز چلنا حریص لوگوں کی رفارے اور بہت آ ستہ آ ہتہ بھی نہ چلے کہ بیمتکبروں کی حال ہاور یاؤں زمین پر بورار کھے،خلاصہ یہ کہایک طالب حق کی رفناراس طرح ہونی جائے کہ اگر کوئی اس سے یو چھے کہ کہاں جارہے ہو؟ تووہ چلتے چلتے بی کہد سکے 'إِنِی ذَاهِب' إلى رَبّى سَيَهُلِين ''ميں اين يروردگارى طرف جا ر ہاہوں وہ جلد ہی میری رہنمائی کرے گا اور اگر اس کا چلنا ان آ داب کےخلاف ہو گا تو اس کی رفآراس کیلئے وبال ہوگی اس لیے کہ قدموں کاصحیح ہونا سوچوں کے صحیح ہونے ہے ہوتا ہے،بس جس کی سوچ مجتمع ہوگی حق کی طرف اس کا اقدام اس کی سوچ کے تالع ہوگا۔ حصرت بایزید کے متعلق روایت بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا، مراتبے کے بغیر درویش کی رفتار غفلت کی علامت ہے کیونکہ خود جو کچھ ہے دوقد مول میں حاصل ہوجاتا ہے كهايك توابي خوابشات برقدم اٹھانا ہاورايك حق تعالى كے فرمان كےمطابق-اس ايك قدم کوا تھائے اور اس دوسرے کی جگہ پر رکھ دیئے .....اور طالب کی روثن مسافت کو طے كرينے كى علامت موتى ہے جب كرقرب حق مسافت سے متعلق نہيں ، چنانچہ جب حق تعالیٰ کا قرب، فاصلوں کے ساتھ تعلق نہیں رکھتا تو طالب حق کیلیے کل سکون میں یاؤں تو ژکر بيثر بن كسواكيا جاره بوسكتا بيسدوالله اعلم التوقيق

## سفرو حضر میں سونے کے آ داب

جان لو کہاس معالمے میں مشائخ کا بہت اختلاف ہے، ایک گروہ کے نز دیک ہیہ ہے کہ مرید حق کیلئے غلبہ نیند کی حالت کے بغیر سونا درست نہیں اور اس وقت سوئے جب خود کونیندے بازندر کھ سکتا ہو کہ پنجبر علیہ کاارشاد گرای ہے''المنسوم اخ المعوت ''(نیند موت کا بھائی ہے) پس زندگانی اللہ تعالی کی نعت ہے اور موت ایک مصیبت! لامحال نعت، مصیبت سے زیادہ بررگ ہے ....حضرت تبلی سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا ' اطلب لم المحقّ عَلَى فقال مَن فام عَفَلَ وَمَنُ عَفَلَ حَجَب " (الله تعالى في محمد يرتكاه كي اور قرمايا، '' جوسوگیا وہ غافل ہو گیا اور جو غافل ہوا وہ حجاب میں ہو گیا ) اور ایک گروہ کے نز دیک جائز ہے کہ مریداینے اختیار ہے سوئے اور حق تعالیٰ کے احکام بجالانے کے بعد نیند میں تکلیف كري كيونكدرسول التدايية فرماياب "وفع القلم عن ثلاث عن النائم حتى المِقط وعن الغلام حتى يحتلم و عن المجنون حتى يفيق. "( تَيْن) وميول ے (حساب کی) قلم اٹھالی گئی ہے، سونے والے سے جب تک وہ بیدار نہ ہو یچے سے یہاں تک کہوہ بالغ ہو جائے اور مجنون سے یہاں تک کہاہے افاقہ ہو جائے ) اور جب سوئے ہوئے آ دی ہے قلم اٹھالیا جا تا ہے جب تک وہ بیدارنہ ہوجائے تو مخلوق اس کے شر ے محفوظ ہو جاتی ہے اور مخلوق ہے اس کا اختیار ختم ہو جاتا ہے اور اس کا نفس اپنی خواہشات ے معزول ہو چکا ہوتا۔ اور کراماً کا تبین اس کے اعمال لکھنے سے فارغ ہو چکے ہوتے ہیں اوراس کی زبان دعود ک سے رکی ہوئی اور جھوٹ وغیبت سے بچی ہوئی ہوتی ہے اوراس کا اراده فود بني اورديا كارى ت بابر موچكا موتا يك "لا يَسمُلِكُ لِسَفْسِهِ صَدرًا ولاً مَـوُنَـاوَ لاَ حَينوةً وَّلاَ نُشُورًا "(وهايينْس كيليّ فصان فائد، موت، زندگي اور ددبارہ زندہ ہونے کسی چیز کا بھی مالک نہیں ہوتا )اس لئے تو حضرت ابن عباس فخر ماتے ہیں

كُـ "لا شيئ اشد على ابليس مِن نوم العاصى فاذا نام العاصِي يقول متى ينبة ويقوم حتى يعص الله "(البيس پر تَهُكَارا دى كى نيند رزياده تحت كوكى چزنيس کہ گنبگار جب سوجا تا ہے تو اہلیس کہتا ہے بیہ کب بیدار ہوگا اور اٹھ کر اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کرے گا) حضرت جنید کا حضرت علی بن مہل الاصفہانی " سے یہی اختلاف ہے اور اس معاملہ میں وہ خط کا فی ہے جوحضرت علی بن ہمالؓ نے حضرت جنید کو ککھا تھا اور وہ امت میں بڑا مقبول ہےاس کا مطلب ہیہ ہے کہ حضرت علی بن ہمالؓ نے اپنے اس خط میں لکھا تھا کہ '' نیند ایک غفلت اور آرام ہےلہذااس سے اعراض کرنا جا ہے کہ محبّ کیلئے دن رات میں غفلت اورآ رام نہیں ہوتا کیونکہ اگرغنودگی اورغفلت میں رہے گا تو اس خالت میں اس کامقصوداس ے کھو جائے گا اور اپنے آپ سے اور اپنے معاملہ میں غافل اور حق تعالیٰ سے دور رہ جائے گاجىيا كەخ تعالى نے حضرت واؤرعلى السلام كودى بھيجى تھى كەنىسا داۋد كىذب من اوعى مجتى فاذا جنه الليل نام عنى "(احداو دعليه السلام اس في جهوث بولا جس نے میری محبت کا وعویٰ کیالیکن جب رات آئی تو سو گیا اور میرے ذکرے عافل ہو گیا۔اس خط کے جواب میں حضرت جنیدٌ نے تحریر فرمایا جان لو کہ ہماری بیداری ہمارا اپتا معاملہ ہے جب کہ جاری نیندہم پر ہمارے خدا کافضل ہے۔ پس جو کچھ ہمارے اختیار کے بغیرحق تعالیٰ کی طرف ہے ہم پر طاری ہوتا ہے وہ اس سے زیادہ کامل ہے جو محض ہمارے اليّافتيارت بم يربوتات النوم موهبة من الله تعالى على المجين "نيند، محبّ لوگوں پراللہ تعالی کی طرف سے ایک انعام ہے )اس مسئلے کاتعلق صحواور شکر کے ساتھ ہے۔جس کے متعلق پوری طرح ہم کلام کر سے ہیں الیکن تعجب اس بات پر ہے کہ حضوت جنیدٌصاحب صحو بزرگ تھے لیکن اس مقام پرشکر کوتر جیج دے رہے ہیں شایداس وقت آپ مغلوب الحال ہوں گے اور ان کی زبان ہے اس دفت وہ خود بول رہا ہوگا۔ نیزیہ بھی درست بے کہ معاملہ اس کے برعض ہو گیا نیندعین صحو ہے اور بیداری عین سکراس لئے کہ نیندآ دی کی

صفت ہاور آ دی جب تک این اوصاف کی تار کی میں ہوصو کی طرف منسوب ہوتا ہے اورنسونا، حق تعالى كى صفت عاور جب انسان حق تعالى كى صفت كسايي من موسب كى طرف منسوب ہوتا ہے اور مغلوب الحال ہوتا ہے۔ میں نے مشائخ کے ایک گروہ کو دیکھا ہے كەوە حفرت جنيدگى موافقت مىں نيندكو بيدارى پرافضل تجھتے ہیں كيونكه اولياءو بزرگان دين اور بہت سے پغیروں کا مکاهفہ خواب میں ہی ہوا ہے اور پغیر عظی نے حق تعالی کے بارے يس فرمايا ہے كـ "ان الله تعالى يباهى بالعبد الذى نام فى سجوده ويـقـول للملنكة انظروا الى عبدي روحه في محل النجواي وبدنه على بساط العبادة "(بشك الله تعالى ايناس بند ي ي فخر كرتا ب جو تجد ع كى حالت میں سو جائے اور حق تعالیٰ فرشتوں ہے کہتے ہیں،میرے اس بندے کی طرف دیکھو کہ اس کی روح میرے ساتھ سرگوشی کے کل میں ہے اور ان کابدن عبادت کے بچھونے یرہے ) نیز يَغْبِرِيَكِ اللهِ مِنْ اللهِ عَلَى الطهارة يوذن لووجه ان يطوف بغِبرِيكِ إِنْ اللهِ اللهِ عَلَى الطوف بالعرش ويسبيجيد الله تعالى " بوقض باوضوسوجائة تعالى اس كى دوح كو ا جازت دہیج ہیں کہ وہ عرش الٰہی کا طواف کرے اور اپنے اللہ کو تجدہ کرے ) اور میں نے حکایات میں یہ پایا ہے کہ حفزت شاہ شجاع کرمانی تھ یالیس سال تک بیدارر ہے۔ جب ایک رات سوئے تو حق تعالی کوخواب میں دیکھا۔ پھراس کے بعدوہ ہمیشہای امید سے سویا کرتے تھاں معنی میں قیس عامری کہتے ہیں

> وانى ال ستنجس ومالى نعيسة لَعلَّ خيمالا منك بلقى خيمالياً

( مجھے نیند تونہیں آر ہی کیکن پھر بھی میں ابھی سوجاؤں گا کہ شایداس طرح تیراخیال میرے خیال سے آیا ہے) خیال سے آیا ہے)

اور میں نے ایک گروہ کود یکھا ہے جوحفرت علی بن ہل کی موافقت میں نیندی

بیداری کوفسیات دیتے ہیں کیونکہ رسولوں کی وحی اور اولیاء کی کرامات بیداری ہے ہی متعلق إن .... اور مشائخ مين سے ايك بزرگ كہتے بين " لَـو كان في النوم خير الكان في المهجنة موم "(اگرنينديم كوكي بهلائي يامحبت وقرب البي كيليخ نيندعلت ، وتي توجنت ميل بھی نیند ہونی جائے تھی) جو کہ قرب الہی کا مقام ہے۔ جب بہشت میں نہ تجاب ہوگا اور نہ نیند ہوگی تو ہم جان گئے کہ نیندا کی حجاب ہے اور ارباب لطائف کہتے ہیں کہ جب حضرت آ دم علیہ السلام جنت میں سوئے تو ان کے بائیں پہلو سے حصرت حوا فلاہر ہو کمیں اور آپ کی تمام آ زمائش حضرت حواہے ہی تھیں'' اور نیز کہتے ہیں کہ جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے حضرت اساعیل علیه السلام سے کہا' إنسى اَرى فِيى الْسَمَنام اَبِّي اَذْبِهُ حَك " (میں نے نیندمیں دیکھا ہے کہ میں تحقید ذیح کررہاہوں) تو حضرت اساعیل علیه السلام نے عُرض كى اباجان ُ هــذا جـزاء مـن نام عن حبيه لو لم تنم لما اموت بالذبح '' (جو خص اینے محبوب سے غافل ہو کر سوجائے اس کا یمی بدلہ ہے اگر آپ نہ سوتے تو آپ کو ذی کرنے کا تھم نددیاجاتا) آپ کی نیندآپ کو بیٹے سے محروم اور زندگی سے محروم کردیگ تا ہم میرا دردتو ایک لمحہ کیلئے ہوگالیکن آپ کا درد ہمیشہ رہے گا حضرت بیلی کے متعلق آتا ہے کہ آپ ہرات تمکین یانی کا ایک پیالہ اور ایک سلائی اینے سامنے رکھتے تھے، جب نیند آ نِلْتَى تُوالِك سلاكى يانى من وبوكرآ كه مين لكاليت) اور يون نيندختم موجاتى) میں (حضرت علی بن عثمان ہجویریؓ )نے ایک بزرگ کو دیکھا ہے کہ جب وہ فرائض کی ادائیگی سے فارغ ہوجاتے تو سوجایا کرتے۔ اور شخ احمد سر قندی کو میں نے دیکھا

یں و سرے ن بن مان بوری ) ہے اید برات و دیوا ہے لہ بب و و یکھا ہے اور شخ احمد سم قندی کو یک نے د یکھا جو بخارا میں تھے کہ جالیس سال ہو چکے تھے لیکن رات کو بھی نہ سوئے تھے البتہ دن کو تھوڑی و یک کے در کیلئے سو جایا کرتے تھے۔ بہر حال اس سیلے کار جو کا اس بات کی طرف ہوگا کہ اگر کس کے نزد یک موت زندگی سے زیادہ عزیز ہوتو وہ نیند کو بیداری سے زیادہ عزیز رکھے گا تو اس کے نزد یک بیداری نیند سے زیادہ عزیز ہوتی

چاہئے۔ پس اس چیز کی کوئی قدرو قبت نہیں کہ تکلف کے ساتھ بیدار رہے بلکہ قبت اس بات کی ہے کہ وق تعالی اس کو بیدار کھیں جیسا کہوں تعالی نے رسول اللہ عظافہ کو برگزیدہ کہا اور بلند درجہ پر پہنچایا تھا آپ نہ تو نیند میں تکلف کرتے تھے نہ بیداری میں ، توحق تعالیٰ کا فرمان آيا ' فُسِم الَّيْسَلَ إلَّا قَلِينُلا يَصْفَه ' أوِ انْقُصُ مِنْهُ قَلِينُلا ً '' (رات كوعها دت ميل قیام کیجئے ۔ مگر رات کا تھوڑا حصہ نصف یا اس ہے بھی کچھ کم ) نیز اِس بات کا بھی کوئی جواز نہیں کہ تکلف ہے سوجائے بلکہ وقعت اس بات کی ہے کہ حق تعالی خوداس کوسلا دیں ،جیسا کہ حق تعالی نے اصحاب کہف کوچن لیا اور اعلیٰ مقام پر پہنچایا اور کفر کا لباس ان کی گردن ہے ا تارویا تووہ نہ نیند میں تکلف کرتے تھے نہ بیداری میں یہاں تک کہتی تعالیٰ نے اس پر نیند طاری کردی اوران کے اختیار کے بغیران کی پرورش کرتا ہے چٹانچے فرمایا'' وَ مَسخَسَبْهُ مُم اَيُــــةَاطْـاً وَّهُـــُمُ رُقُوُد ' وَ نَقُلِّبُهُمُ ذَاتَ الْيَمِينُ وَذَاتَ الشِّـمَالِ ''(اورتم ال كو بیدار سمجھو کے حالائکہ وہ سوئے ہوئے ہیں اور ہم ان کی دائیں اور بائیں پہلو پر کروٹ بدلتے ہیں)اور بید دنوں حالتیں ان کے اختیار کے بغیر ہیں غرضیکہ جب بندہ اس در ہے يريني جائ كداس كالبتاا ختيارتم موجائ اورسب ساس كالم تهم مقطع موجائ اوراس كا ارا دہ غیر سے اعراض کرے تو وہ نیندیا بیداری جس حالت پر بھی ہوعزیز ہی ہوتا ہے۔ پس مریدحق کی نیند کیلئے شرط بہ ہے کہ اپنی ابتدائی عمر کی نیند کوایئے آخری دور کی نیند کی طرح ستجھا ہے گنا ہوں سے تو بہ کرے۔ ناراض لوگوں کوراضی کرے اچھی طرح وضو کرے اور دائے پہلو پر قبلدر نے موکرسوے دنیا میں کتے ہوئے اچھے کاموں اور اسلام کی نعت برخدا کا شكرادا كرےاورعبد كرے كەاگر بىدار ہوا تو گناہوں كاارتكاب نەكروں گا۔ پس جس خض نے بیداری میں اسے بیکام کر لیے ہوں اسے نیندیا موت سے کوئی خوف نہیں ہوتا۔

حکایات میں مشہور ہے کہ ایک ایک امام کے پاس گئے جوم تبدوعزت اور نفس کی رعونت میں بیٹل تھا اور اس سے کہا ''اے قلال! مرجانا جا ہے اس امام کواس بات

ے رئے ہوا کرتا تھا کہ یہ گدا گر ہر دفت مجھے یہی بات کہتا ہے، ایک دن اس نے سوچا کل میں یہ بات کہتے ہوں رے روز جب وہ بزرگ اندر آیا تو اس میں یہ بات کہے میں سبقت کروں گا۔ چنا نچہ دوسر ے روز جب وہ بزرگ اندر آیا تو اس امام نے کہا'' اے فلاں! مرتا چا ہیے''اس بزرگ نے یہ بن کرمصلے بچھایا اور اس پر سرد کھا اور کہ یہ کہنے لگا لو! میں تو مرگیا اور اس وقت اس کی جان نکل گئی اس سے اس امام کو تنبیہ ہوئی کہ یہ بزرگ اس سے یہ بی کہا کرتا تھا کہ موت کی تیاری اس طرح کرنی چا ہے جس طرح میں بزرگ اس سے یہ بی کہا کرتا تھا کہ موت کی تیاری اس طرح کرنی چا ہے جس طرح میں نے کی ہوئی ہے اور ارادہ نہ کرواور جب بیدار ہوجاؤ تو دوبارہ بھی مت سوؤ کہ مریدان تی کیا ہوئی ہوئی ہوئی ہے اور بیکاری و نیند ہندہ کیلئے فراموش اور خفلت بیدا کرتی ہے اور اس بارے میں طویل کلام موجود ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

بولنے اور خاموش رہنے کے آ داب

خداوندتعالی فرماتے ہیں 'وَمَنُ اَحْسَنُ قُولا مُمَنُ دَعَا اِلَى اللّٰهِ وَعَمِلَ صَالِحاً"

(اس) وی سے زیادہ اچھا گفتگو کے اعتبار سے کون ہے جواللہ کی طرف بلائے اور نیک عمل کرے) نیز خداوند تعالی نے فرمایا ہے ' قول معروف ' (ایچی بات ) نیز فرمایا ' فسو لُسو امن نیز فرمایا ' فسو لُسو امن ' کہوکہ ہم ایمان لائے ) جالو کہ اچھی بات کہنے کا حق تعالی کی طرف سے بندے کو الیے ہی حکم دیا گیا ہے جسیا کہ خداوند تعالیٰ کی خدائی کے اقرار ، اس کی حمد وثا کہنے اور گلوق کو اس کی بارگاہ کی طرف سے بندے کو اس کی بارگاہ کی طرف بلائے کا حکم دیا گیا ہے نطق (بولنا) حق تعالیٰ کی طرف سے بندے کو طف میں بندہ بڑی تعمت ہے اور انسان اس کے ذریعہ دوسری گلوقات سے متاز ہے اور خداوند تعالیٰ نفر مایا ہے ' وَ لَمَقَدُ حَوَّمُنَا بِنِی آدَمَ ' ' (ہم نے بَی آدم کو بزرگی عطا فرمائی ) مفسرین کرام نے اس کا ایک مضیبت بھی بہت بڑی ہے گئی کی طرف فرمائی ) مفسرین کرام نے اس کا ایک مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ بیغیر النہ نے نفر مایا ہے ہے ایک مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ بیغیر النہ نے نفر مایا ہے اس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ بیغیر النہ نے نفر مایا ہے نہ ماس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ بیغیر النہ نے نفر مایا ہے اس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ کو کے امت پر سب سے انحوف ما احاف علی احتی اللہ ان ' (جس چیز کے متعلق میں اپنی امت پر سب

ے زیادہ ڈرتا ہوں وہ زبان ہے ) غرضیکہ گفتار شراب کی طرح ہے کہ وہ عقل کومست کرتی ہےاورانسان جب اس کے پینے میں پڑجا تا ہے تو ہرگز اس سے نکل نہیں سکتا اورا بیے آپ كواس سے بازنبیں ركھ سكتا۔ جب اہل طریقت كواس كاعلم ہوگیا كه بولنا ایك آفت ہے تو انہوں نےضرورت کے بغیر گفتگو ہی نہیں کی لیعنی اپنی گفتگو کی ابتداءاورا نتہا پر نگاہ رکھی ہے اگروہ سب کی سب حق کیلئے ہوتو اے اوا کیا ہے ورنہ خاموش رہے ہیں۔ کیونکہ ان کا اعتقاد تھا کہ اللہ تعالیٰ رازوں کو جاننے والے ہیں اور وہ لوگ قابل ندمت ہیں جوحق تعالیٰ کواپیا نهيں جانتے بقول خدائع وجلُ 'اتَّنا كا نَسُمَعُ سِرَّهُمُ و نَجُوُهُمُ بَلَى وَارْسُلِنَا لَلَيُهِمُ يَحْتُبُونَ ''(كياده كمان كرتے بيل كه بم ان كرازوں اور سر كوشيوں كونبيں سنتے ، ہال بم سنتے ہیں۔اور ہمارے فرشتے ان کے باس سے لکھتے بھی ہیں)اور ہم خود عالم الغیب بھی مِن اوررسول الله عليه كارشاد بي من صَمَتَ نجى "جوهاموش بوا ، نجات ياكيا) یں خاموثی میں بڑے فائدے اور کامیابیاں ہیں جب کہ بولنے میں بہت مصبتیں ہیں۔ مشائخ کا ایک گروہ تو خاموش رہنے کو بولنے پرفضیات دیتا ہے اور دوسرا گروہ بولنے کو خاموش رہنے یر افضل سمحتا ہے، انہی میں سے حضرت جنیدٌ فرماتے ہیں کہ' نید الفاظ اور عبارات تمام محض دعوے ہیں، جہال حقیقت کا اثبات ہود ہاں تمام دعوے بے کار ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ کوئی وفت الیا بھی ہوتا ہے کہ اختیار کے باوجود انسان قول کے ساقط ہوجانے پر معذور ہو جاتا ہے لیعنی کسی خوف کے وقت اس حالت کے برقر ارر ہنے کی صورت میں گفتگو کی قدرت پراختیار کے باوجود نہ بولنے کا عذر پیدا ہو جاتا ہے اور یوں بولنے ہے انکار كرنا \_ حقيقت معرفت كيليح نقصان وهنبيس جوتا اوركسي وقت بهي بنده معنى كے بغير محض وعوىٰ ہے معذور نہیں ہوتا اس کا حکم منافقوں کا سا ہوتا ہے۔ بیں معنی کے بغیر دعویٰ ایک نفاق ہے جب كمعنى تو بوليكن دعوى ند بوتويه اخلاص بي لِكانَّ من اسَّس بنيانه على بيان لا يستغنى عن الـلسان ومن اسَسَ بنيانه على عيان استغنى فيما بينه و بين ربه من اللسـان \*\* (جس خض نے اپی بنیاد بھن بیان پر رکھی وہ زبان سے مستغیٰ نہیں ہوسکتا جب کہ جس نے اپنی بنیاد حقیقت اورمشاہرہ پر رکھی وہ اپنے اور اپنے رب کے درمیان معاملہ کی وجہ سے زبان ہے مستغنی ہوجا تا ہے ) یعنی جب بندے برطریقت کی راہ کھل جائے تو وہ گفتار ہے متعنی ہو جا تا ہے کیونکہ الفاظ تو غیر کی اطلاع کیلئے ہوتے ہیں اور حق تعالیٰ احوال کی تفسیر سے بے نیاز ہیں اور غیر اللہ اس قابل نہیں کہ اس میں مشغول ہوجائے ،حضرت جنیدٌ کے قول کا بھی ي معنى ب جوانهول في مما ياتها كه مسن عَرف الله كل لسانه " (جوالله كيجيان ليتا ہے،اس کی زبان گنگ ہوجاتی ہے) کیونکہ مشاہدہ میں بیان ایک جاب ہوتا ہے اور شبائی کے بارے میں روایت آتی ہے کہ آپ حظرت جنیڈ کی مجلس میں ایک مرتبدا تھے اور زور سے نعرہ لگایانیا هو ادی "(اےمیری مراد)اوراس سے اشارہ حق تعالی کی طرف کیا۔حضرت جنیدؒنے کہاا ہے ابو بھر!اگراس سے تیری مرادحق تعالیٰ ہےتو پینعرہ لگانے کی کیاضرورت تھی کہ وہ تو بلند آ واز ہے منتغنی ہے اور اگر اس کا غیر مراد تھا تو تو نے خلاف کیوں کیا؟ کہ حق تعالی تو تمہار ہے قول کا جاننے والا ہے تو حضرت شبلیؓ نے اپنے کہے ہوئے پر استغفار کیا اور جوگروہ گفتگو کو خاموثی پرتر جیح دیتا ہے وہ حضرات کہتے ہیں کہایئے احوال کو بیان کرنے کا ہمیں حق تعالیٰ کی طرف ہے تھم دیا گیا ہے کیونکہ دعویٰ تو معنی کے ساتھ قائم ہے کہ اگر کوئی تحنص ہزار سال تک بھی دل اور باطن سے عارف بااللہ ہواوراس کو بیان کرنے سے کوئی ضرورت مانع میں نہ ہوتو جب تک ریمعرفت زبان سے اقرار کے ساتھ پیوست نہ ہوگی اس کانتم کا فروں کا ساہوگا اور حق تعالیٰ نے تمام مومنوں کو نعتوں پرشکر اور بزرگی پراس کی حمد وثنا كَاتَكُم ديا بِ اورايين رسول الشُّطَالِيُّ سِي كَهَابُ 'وَ أَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّث ' (اور اینے رب کی نعمتوں کو بیان کر ) اورتح بیف وتحدیث آپ کی گفتار ہی ہے پس ہمارا کلام حق تعالیٰ کے احکام ربوبیت کی تعظیم سے متعلق ہے اور خداوند تعالیٰ نے ارشاد فر مایا ہے کہ'' أَدُعُونِينُ أَسْتَجِبُ لَكُمُ " (مِجْ يَكَارُو! مِنْ تَهارى يِكَارُوقِيولَ كُرُونَ كَا ) اور نيز قر مايا ہے" اُجِیُبُ دَغُوهَ الْدًاعِ إِذَا دَعَانِ ''( میں پکارنے والے کی پکار کا جواب دیتا ہوں وہ جب بھی پکارتا ہے) اورای طرح کی دوسری بہت ہی آیات ہیں جن میں بہی مضمون پایا جاتا ہے، مشاکخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں جو محض اپنے حال کو بیان نہیں کرسکتا اس کا کوئی حال ہی نہیں ہوتا کہ تیسر بے درج کو بیان کرنے والا خود تیسرا درجہ بی ہے۔ جیسا کہ ایک شاعر کہتا ہے۔

لِسَانُ المحال افصح من لِسانی وصمتی عن سوالی ترجمانی

(میرے حال کی زبان میری اپن زبان سے زیادہ تھیج ہے اور میری خاموثی میرے سوال کی ترجمان ہے)

حکایات میں میں نے دیکھا ہے کہ حضرت ابو برشی آیک دن بغداو کے ایک محط سے گر در ہے تھے کہ ایک مدی طریقت کودیکھا جو کہ در ہاتھا 'السکوت حیو من المکلام مقال الشبلی سکوتک حیو من کلامک لان کلامک لغو و سکوتک هزل و کلامی الشبلی سکوتک حیو من کلامک یان کلامک لغو و سکوتک هزل و کلامی حلم حیر من سکوتی لأن سکوتی حلم و کلامی علم ''(خاموثی بہتر ہے کار تہا رابولنا فضول حضرت بگی نے کہا تہاری خاموثی واقعی تہار ہولنا فضول ہے اور چیپ رہنا ہے بودگی جب کہ میرا بولنا میری خاموثی سے بہتر ہے کیونکہ میراسکوت میری برد باری ہے اور میرا کلام میراعلم ) کہ اگر اپنا علم بیان نہ کروں تو اس میں میری برد باری ہے اور آگر اپنا بیان کروں تو سے میراعلم ہے جب خاموش رہوں گا تو حلیم ہوں گا اور جو بولوں گا تو علیم ہوں گا ، اور میں یعنی علی بن عثان بجویری کہتا ہوں کہتا موں کہتا م کلام بھی دوطرح کے ہوتے ہیں اور تمام کلام بھی دوطرح کے ہوتے ہیں اور تمام کلام جی جب خاموش رہوں گا جب خاموش کہ جب خاموش کی جب سے اور دوسر اعظات کی جب نے کہا گر اس ایک سکوت حصول مقصد اور مشاہدہ کی وجہ ہے ہوتا ہے اور دوسر اغطات کی جب ہے کہا گر اس ایک سکوت حصول مقصد اور مشاہدہ کی وجہ ہے ہوتا ہے اور دوسر اغطات کی جب ہے کہا گر اس ایک سکوت حصول مقصد اور مشاہدہ کی وجہ ہے ہوتا ہے اور دوسر اغطات کی جب ہے کہا گر اس

کا کلام حق کیلئے ہے تو اس کی گفتار اس کی خاموثی ہے بہتر ہے اور اگر کلام باطل ہے تو پھر سکوت کلام سے بہتر ہے، ای طرح سکوت اگر غفلت اور تجاب کی وجہ سے ہے تو پھر گفتار · خاموثی ہے بہتر ہےلوگ اس معاملے میں یوں ہی سرگر داں ہیں اور تصوف کے دعویداروں میں سے ایک گروہ نے نفسانی خواہشات اور معانی ہے خالی چندعبارات کو ہاتھ میں لے رکھا ہےاوروہ کہتے ہیں کہ گفتار سکوت ہےافضل ہےاور جاہلوں کا ایک گروہ جو میناراور کنوئیں میں تمیز نہیں کرسکتا اپنی جہالت کی وجہ ہے خاموش رہتا ہے اور بیلوگ کہتے ہیں کہ خاموشی ، گفتار ہے بہتر ہے۔ جب بید دنوں گروہ ایک دوسرے کی طرح ہیں تو کس کو بولنے دیں كے اوركس كوخاموش رہنے ويں كے من نطق اصاب او غلط ومن انطق عصم من الشطط " ( جوکوئی اپنی مرضی ہے بولتا ہےوہ یاضح ہولے گا یا غلط کین جس کوحق تعالیٰ بلوا ئیں گےوہ خطا اورخلال ہے محفوظ رہے گا) جیسا کہ اہلیس (اللہ اس پرلعنت کرے) خود بولا کہ 'آمّا خیرُ مِنْه'' (میں آ دم سے بہتر ہوں) اور حضرت آ دم کوحل نے بلوایا توانہوں نے عرض کیا ''ربنا ظلمنا انفسناً "(بار رربهم فاينفول يرزيادتى كرلى بيساس راه كواى اي بو لنے میں ماموراورمجبور ہوتے ہیں اوراین خاموشی میں حیاداراور بے بس ہوتے ہیں کہ<sup>ود</sup> من كان سكوتة حياءً كلامه حيوة "(جشْخض كي فاموثى حيا كي وجريع بواس كا بولنااس کے دل کیلئے پیغام زندگی ہوتا ہے) کیونکہ ان کی گفتار دیدار الٰہی کی وجہ سے ہوتی<sup>۔</sup> ہاں ذات کے بال اور بغیرہ بدار کے بولناان کے ہال ذات کا باعث ہوتا ہے اور جب تک وہ باہوش ہوتے میں نہ بولنا، بولنے سے زیادہ اچھا مجھتے میں اور جب اینے آپ سے بےخود موجاتے میں تو لوگ ان كے كلام كوائي جان يركھتے ميں يہى وجد ہے كداس بزرگ نے كہا تھا كہ 'من كان سكوتة له ذهبا كان كلامه بغيره مزهبا "(جسكى خاموتى خوداي ليسونا بوتى ب اس كا كلام دوسرول كيلئ كيمياسونا بنانے والا' يارس'') ہوتا ہے۔ پن طالب رباني كوجا ہے کہاس کی جوسوچ بندگی میں مصروف ہےاسے خاموش ہی کردے تا کہوہ زبان بولنے لگے

جس کانطق اقرار ہو بیت ہے اوراس کی عبادت مرید دل کے دلوں کیلئے شکاری بن جائے۔
اور گفتگو کے آ داب یہ بیس کہ حکم خداد ندی کے بغیر کچھ نہ کیے اور حق بات کے سوا
مجھی کچھ نہ کہے جب کہ خاموثی کے آ داب یہ بیس کہ خاموش رہنے والا نہ تو جابال ہواور نہ
جہالت پرراضی ہواور نہ بی غفلت میں جتال ہو۔ اور مرید کو چاہئے کہ وہ مرشدول کی کام میں
نہ وظل دے نہ ہیر پھیر کرے اور نہ او پری اور البھی ہوئی عبارت استعال کرے اور جس
زبان کے ساتھ شہاوت دی ہے اور تو حید کا اقر ارکیا ہے اس کے ساتھ گھر جھوٹ اور غیبت نہ
کرے مسلمانوں کورنخ نہ پہنچائے۔ درویشوں کو اجھے القاب کے بغیر صرف نام لے کر نہ
کیارے اور جب تک اس سے پھھ بو چھا نہ جائے خود نہ ہو لے یعنی گفتگو کرنے میں ابتدا نہ
کرے اور درویش کی خاموثی کیلئے شرط یہ ہے کہ باطل اور برائی کود کھی کرخاموش نہ رہے اور
بولنے کی شرط یہ ہے کہ حق کے سوا کچھ نہ ہو لے ۔۔۔۔۔۔ اس اصل کے فروع بہت ہیں اور
بولنے کی شرط یہ ہے کہ حق کے سوا کچھ نہ ہو لے ۔۔۔۔۔ اس اصل کے فروع بہت ہیں اور

# سوال کرنے کے آ داب

الله عزوج لكافرمان بي الله يَسْأَلُونَ النَّاسَ الْحَافاً "(وه لوگوں سے ليك كر سوال نہيں كرتے) اور جب كوئى ان سے سوال كرت و وه رو كتے نہيں جيسا كرت تعالى السين بيغير علي الله كوفر ماتے ہيں "وَ اَمَّا السَّائِلَ فَلاَ مَنْهُو "(اور باقی سوال كرنے والے كو مت جھڑكيں) اور جب تك ہو سكے الله تعالى كے علاوه كى سے سوال نہ كرے اور غير الله كول سوال كے قابل نہ جميں كيونكہ حق تعالى سے غير حق كی طرف اعراض ہے اور جب بنده حق تعالى سے ورگردانى كرے تو انديشہ ہے كہ الله تعالى جى اس سے منہ موڑ ليس، ميں نے حكايات ميں بايا ہے كہ ايك ديندار نے حضرت رابعہ عدوية سے كہا" مجھ سے كوئى چيز ما تك لوتا كہ ميں تيرى خوشى حاصل كرلول" انہوں نے جواب ديا مجھے تو دنيا كے خالق سے بھى دعا

ما نگتے ہوئے شرم آتی ہے تو کیا اپنے جیسے ایک انسان سے مانگتے ہوئے مجھے شرم نہ آئے گی کہتے ہیں کہ ابوسلم کے دور میں میں ایک صاحب دعوت درویش کو چوری کے جھوٹے الزام میں بے گناہ گرفتار کر کے حوالات میں بند کر دیا گیا۔ جب آ دھی رات ہوئی تو ابومسلم نے خواب میں پنجبر علیہ کو دیکھا جواس ہے فرمارہے تھے۔''اے ابوسلم! مجھے خداوند تعالیٰ نے تیری طرف بھیجا ہے کہ میرے دوستوں میں سے ایک دوست کو بغیر کی جرم کے تمہاری جیل میں ڈال دیا گیا ہے۔اس کور ہائی دو''یین کرابوسلم فوراً نیندسے اٹھااور بر ہندہر، بر ہند یاؤں دوڑتا ہوا جیل خانے کے دروازے پر پہنچا اور جیل کا درداز ہ کھول دینے کا حکم دیا اور اس درولیش کو باہر نکال کراس سے معذرت کی اور کہا''اگر کوئی ضرورت ہوتو مجھے بتائے'' درویش نے کہااے امیر! جو مخص ایسا آ قار کھتا ہے جو ابومسلم کو آ دھی رات کے وقت بستر ے اٹھا کر بھیجے اور اسے مصیبت سے نجات دلائے تو کیا اس کیلئے بیجا ئز ہے کہ وہ دوسروں ہے سوال کرے اور جا جت مائلگے ؟ بین کرابوسلم رونے لگے اور وہ در دلیں ان کے سامنے سے چلے گئے بھرایک دوسرا گروہ کہتا ہے کہ درویش کیلئے لوگوں سے سوال کرنا بھی جائز ہے كرح تعالى ني الايسالون النَّاسَ إلى حافًا "فرمايا بيعي و الوكور سي وال و كرتے بيں كين اس ميں ميں زارى اور ضرنبيں كرتے ،اور رسول اللہ عظیم نے خود بھى اپنے صحابه كي ضروريات كيلي سوال كيا بواور ممين بهي كهاب ك "اطلبوا الحوايج عند حسان السوجوه "(اچھانداز میں اپنی عاجتیں طلب کرو)اور دوسرے مشائخ نے تین صورتوں. میں سوال کرنا جائز قرار دیا ہے پہلی صورت یہ کہ دل کی فراغت کیلیئے سوال کرے کہ یہ ایک ضروری امر ہے کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ ہم دوروٹیوں کواتنی اہمیت نہیں دیتے کہ دن رات ان کے انتظار میں ہی گزار دیں اور اس مجبوری کی حالت میں اللہ تعالیٰ کے ہاں روثیوں کے علاوہ پیش کرنے کیلئے ہمارے یاس کوئی حاجت ہی نہ ہواس لئے کہ طعام اوراس کے انتظار ہے زیادہ کوئی چیزحق تعالیٰ کی یاد ہے رو کنے والی نہیں ای لئے تو جب حضرت شفق کا ایک

مرید حفرت بایزیدگی زیارت کیلئے حاضر ہوا اور آپ نے حضرت شفیق کا حال اس سے یو چھااوراس نے بتایا کہ و پخلوق ہے بالکل فارغ ہوکر اللہ تعالیٰ پر تو کل کی حالت میں بیٹے ُہوئے میں تو حضرت بایزیڈنے فر مایا جب تم لوٹ کر جاؤ تو اس سے کہنا کہ دیکھو! آئندہ اللہ تعالیٰ کودورو ٹیوں کیلئے نیآ زیاؤ بلکہ جب بھوک لگے تواییے ہم جنسوں سے دوروٹیاں ما تگ کر کھالواور تو کل کی کتاب ایک طرف اٹھار کھوتا کہ تبہارے ایک عمل کی نحوست سے وہ شہر اور ملک زمین میں نہ دھنس جائے۔ دوسری صورت ریہ ہے کہ ریاضت نفس کیلئے سوال کو جائز قرار دیا ہے تا کہ اس کی ذلت برداشت کریں ادر دل پر اس کا رنج رکھیں یوں اپنی قیمت کا انداز ہ لگا ئیں کہ دوسروں کی نظروں میں ان کی کیا حیثیت ہے تا کہ تکبر میں اور کسی کو نکلیف و پیغ میں متلا ہو جائیں ، کیا تو نے نہیں و یکھا جب حضرت شبائی ، حضرت جنید کی خدمت میں عاضر ہوئے تو حضرت جنید ؓ نے ان ہے کہا''اے ابو بکر! تمہارے ذہن میں ٹیڑھی نخوت بجری ہوئی ہے کہ میں خلیفہ اور امیر سامرہ کے دربانوں کے افسر کا بیٹا ہوں ہتم اس وقت تک کوئی کامنہیں کر سکتے جب تک تم بازار میں نکلوتو نظر آنے والے ہرآ دی سے سوال نہ کرو تا کہ مہیں ہی قیمت کاعلم ہو،حضرت بلگ نے ایبا ہی کیااور ہرروز آپ کابازارست ہوتا گیا حی کہ چھسال کے عرصہ میں یہاں تک پہنچ گئے کہ سارے بازار میں گشت کیا لیکن کی نے کوئی چیز بھی آ پ کونی دی چنانجے واپس آئے اور حضرت جنیڈے اپنی حالت بیان کی حضرت جنید ﴿ غَلِيا إِلَا الوجر اللِّي قيت جان لے كالوكوں كے بال تيرى كوئى حيثيت نبيس لهذا اب تو بھی دل ان میں نہ لگااور کسی قیمت پر بھی انہیں اختیار نہ کر۔ بیسوال ریاضت کیلئے تھا ندكرد نيا كمانے كيلي حضرت ذوالنون مصري عدوايت كرتے ہيں كمانہوں نے بيان كيا، میراایک دوست تھا جو ہرمعالمے میں میرے ساتھ موافقت کرتا تھا۔ حق تعالیٰ نے اس کو ا بینے پاس بلالیااور دنیا سے نعت عقبیٰ کی طرف پہنچا دیا۔ میں نے اسے خواب میں دیکھا تو یو چھا کہ حق تعالی نے تیرے ساتھ کیا معالمہ کیا اس نے کہا حق تعالیٰ نے مجھے بخش دیا ہے

میں نے یوچھا س خصلت کی وجہ ہے؟ تو اس نے بیان کیا کہ حق تعالی نے مجھے ایے سامنے کھڑا کیا اور کہا''میرے بندے! تم نے کمینوں اور بخیلوں سے بڑے رہج اور بڑی ذات اٹھائی ہے کدان کے سامنے ہاتھ چھیلائے ہیں اور پھراس پرصبر کیا ہے اس لئے میں تخجے بخش رہا ہوں اور تیسری اس صورت میں سوال کو جائز قرار دیا ہے کہ جب حق تعالیٰ کی حرمت وعظمت كالحاظ ركھتے ہوئے لوگوں ہے سوال كرے كدوہ بنيا كاتمام مال حق تعالى كى ملکیت سمجھتے ہیں اور مالدارلو گوں کواللہ تعالیٰ کاو کیل سمجھتے ہیں، چنانچہ جو چیزان کےفنس کے حصہ کی طرف لوٹتی ہےوہ حق تعالیٰ ہے نہیں مانگتے بلکہ اس کے کسی وکیل ہے مانگ لیتے ہیں اوراین بات اس وکیل ہے کر لیتے ہیں اورایک شاہد کی نظر میں جو بندہ حق تعالیٰ کی حرمت و اطاعت کالحاظ رکھتے ہوئے اس کے کسی وکیل کے سامنے اپنی حاجت پیش کرے وہ اس ہے زیادہ بہتر ہے جوخداتعالیٰ کے سامنے ای ضرورت پیش کرنا ہو۔ پس غیرے ان کا سوال کرنا ان کے بارگاہ الہی میں حضور اور کامل توجہ کی علامت ہے نہ کہ غیب اور حق ہے روگر دانی کی۔ میں نے سنا ہے کہ حضرت کی کی بن معاذ کی ایک بیٹی تھی ایک دن اس نے اپنی ماں سے کہا مجھے فلاں چیز کی ضرورت ہے ماں نے کہا'' بیٹی! خداہے مانگو! بیٹی نے عرض کی امال جان! مجھے شرم آتی ہے کہ اپنی ذاتی ضرورت حق تعالیٰ ہے طلب کروں اور جو پچھ آپ مجھے دیں گی دہ بھی تو خدا کے مال ہے ہی دیں گی جومیرے لئے اس نے مقدر کرر کھا ہوگا۔

پسوال کرنے ہے آ داب یہ میں کہ اگر تمہار بے سوال کا مقصود تمہیں حاصل نہ ہوتو بھی زیادہ ممگین نہ ہواور لوگوں کوتو اپنے درمیان نہ دیکھے اور عورتوں سے اور بازاری لوگوں سے سوال نہ کر اور اپنا سوال صرف اس کے سامنے پیش کرجس کے مال کے حلال ہونے کا تمہیں یقین ہواور جہاں تک ہوسکے صرف اپنی ضرورت کے مطابق سوال کراوراس سے سامان آ راکش و خانہ داری نہ بنا اور اس کواپئی ملکیت نہ مجھے۔ صرف وقت کی ضرورت کا خیال رکھ آئندہ کل کا اندیشہ دل پر نہ لاتا کہ ہمیشہ کی ہلاکت میں گرفتار نہ ہو جائے اور حق

تعالیٰ کواپنی در یوزہ گری کا جال نہ بنا اورا پی طرف سے تکلفاً پار سائی پیدا نہ کر کہ لوگ تیری پار سائی کو دیکھ کے کھے دیں۔ بیس نے ایک بزرگ کو دیکھا جو باحشمت صوفیہ بیس سے تھے کہ وہ جنگل سے فاقے کی حالت بیس سفر کی تکلیف اٹھاتے ہوئے کوفہ کے بازار بیس آئے اورایک چڑیا کو ایس جڑیا کی خاطر جمھے پچھ دیدے آئے اورایک چڑیا کو ایس جڑیا کی خاطر جمھے پچھ دیدے لوگوں نے کہا اے فلال اہم یہ کیا کہتے ہو؟ انہوں نے فر مایا محال ہے کہ بیس یہ کوں کہ جمھے خدا کے واسطے بچھ دو کیونکہ حقیر دنیا کیلئے ایک حقیر چیز کے سواکسی کی سفارش ہم پیش نہیں کرتے ۔ کے واسطے بچھ دو کیونکہ حقیر دنیا کیلئے ایک حقیر چیز کے سواکسی کی سفارش ہم پیش نہیں کرتے ۔ یہ تھوڑ اسابیان اس عنوان پر بیس نے اختصار کو پیش نظر رکھتے ہوئے کہا ہے ۔ یہ تعویر اسابیان اس عنوان پر بیس نے اختصار کو پیش نظر رکھتے ہوئے کہا ہے ۔ عالانکہ اس میں تفصیل کی گنجائش موجود تھی ۔ والٹد اعلم بالصوا ب۔

## نکاح کرنے اور مجر در بنے کے آ داب

اور جب اولا دہوتو وہ اگر باپ سے پہلے ہی ونیا سے رخصت ہوجائے تو باب كيلئے شفاعت کا ذکر بنے اوراگر باپ اولا دہے پہلے فوت ہو جائے تواس کیلئے وُعا کرتی رہے احادیث میں ہے کہ حضرت عمر بن الخطابؓ نے سیدہ فاطمہ ؓ بنت محمد مصطفیٰ عظیمہ کی صاحبز ادی سیدام کلوم کیلئے ان کے والد حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہہ کے پاس پیغام نکاح بھیجا اور ان سے درخواست کی تو حضرت علیؓ نے کہاوہ بہت کم سن ہے اور آپ بوڑ ھے آ دمی ہیں جب كه ميں سيده ام كلثوم كا تكاح اپنے بيتيج حضرت عبدالله بن جعفر سے كرنے كا اراده ركھتا ہوں حصرت عمرؓ نے ایک آ دمی کے ذریعہ بیغام جیجا کہ''اے ابوالحسن! دنیا میں بوڑھی عورتیں بہت ہیں ام کلثوم کے ساتھ نکاح ہے میرا مقصد شہوت کا دور کرنانہیں بلکنسل کا جارى كرنا كديس نے پنجمر علي الله عصنا كرة ب فرمايا "كل حسب ونسب ينـقـطـع بالموت الاتسبى وحسبى ويروى سبب و نسب ينقطع الأحسبي ونسبى ' (ہرحسب ونسب موت کے ساتھ منقطع ہوجاتا ہے سوائے میرے نسب وحسب کے۔ایک روایت میں بول ہے کہ''میرے حسب ونسب کے علاوہ ہرسبب اور نسبت منقطع ہو جائے گی) اب میراسب آپ ہیں میں چاہتا ہوں کہ میرانسب بھی قائم رہے تا کہ میں قرابت رسول الله ﷺ میں دونوں جانب محکم کرنے والا ہو جاؤں' چنانچہ حضرت علیؓ نے اپنی میں سیدہ ام کلتوم سلام اللہ رضوانہ علیہا حضرت عمر کے نکاح میں دے دیں اور انہی سے زید بن عمر " پداہوئ اور پغیر سالتہ نے فرمایا ہے تسکع النساء على اربعة على المال و الحسب والحسن واللين فعليكم بذات الدين فانة مااستفادا مربعد الاسلام خيــر مــن زوجة مومنة موافقة يـــر بهااذا نظر اليهاً ''(عورتول ــــُــــــاتهرجار وبــ سے نکاح کیا جاتا ہے مال یا حسب ونسب یاحسن یا پھروین کی وجہ سے پس تم وین کی بنیا دیر ا کاح کرو کیونکہ کو فی شخص اسلام کے بعد کسی چیز سے استفادہ نہیں کرتا جوایک موافقت کرنے والىمومنه بيوى سے زيادہ بہتر ہوكہ جب وہ بيوى كود يكھے تواسے خوثى حاصل ہو )لينى اسلام

کے بعد بہترین فوائداوراضافے ایک موافقت کرنے والی مومنہ بیوی سے ہی حاصل ہوتے ہیں تا کہاس سے محبت حاصل کر ہے، دین کے معاملے میں اس سے قوت حاصل کر ہے اور د نیا میں اس سے باہمی محبت وتعلق پائے کیونکہ تمام وحشتیں تنہائی میں ہیں اور تمام راحتیں صحبت میں اور رسول الله علیات نے فرمایا ہے الشیطان مع الواحد ''(اسکیا آدمی کے ساتھ شیطان ہوتا ہے ) درحقیقت مردیاعورت جب تنہا ہوتے ہیں تو شیطان ان کا ساتھی ہوتا ہے اوران کے دل میں شہوت کو ابھار تا ہے۔اگر میان بیوی میں مجانست اور موافقت ہوتو حرمت و یا کدامنی کےمعاملہ میں اس سے بہتر کوئی صحبت نہیں۔ای طرح اگر عورت ناموافق ہوتو اس کے ساتھ رہنے میں جورنج اور دہنی کوفت ہے اس جیسی کوئی دوسری تکلیف نہیں ۔ پس درولیش کوچاہئے کہ پہلے وہ اینے معاملے میں غور کرے اور تکاح کرنے اور مجر درہنے کے فتنوں کواینے دل کے سامنے پیش کرے تا کہ وہ انداز ہ کر سکے کہ کون ی آفت کو دور کرنا اس ہے لئے زیادہ آ سان ہے پھراس بڑمل کرے۔خلاصہ پیٹر مجردر ہے میں دوآ ز ماکشیں ہیں میلی حضور عظیم کسنوں میں سے ایک سنت کا ترک اور دوسری این دل میں نفسانی شہوت کی پرورش اور حرام کاری میں مبتلا ہونے کا خطرہ اور نکاح کرنے میں بھی ووآ فتیں ہیں ایک دل كاغيرت مين مشغول بونا اور دوسرى جسم كانفساني لذت مين مشغول بونا-اس مسلدكي اصل خلوت نشینی اورصحبت بیندی کی طرف راجج ہے بعنی جومخص لوگوں کے ساتھ اختلاط کو اختیار کرتا ہے اس کیلئے نکاح ضروری ہے اور جو مخص مخلوق سے کنارہ کشی کا متلاثی ہے اس كيلي مجردز بنازياده خوب يغير علية "سيرو است المفردون "(سياحت كروكة تها ر بنے والے سبقت لے گئے ) حضرت حسن بصریؒ کہتے ہیں''نہ جا المصحفقون و هلک الممشقىلون ''(مِلكُ لوگ نجات يا گئے اور بوجھ والے ہلاك ہوگئے )حضرت ابراہيم خواصٌ سے روایت ہے کہ انہوں نے بیان کیا 'میں ایک دیہات میں موجود ایک بررگ کی زیارت کیلئے گیا، جب ان کے گھر میں داخل ہوا تو میں نے اسے اس طرح صاف تھرایایا

جس طرح ادلیاء کرام کے عبادت خانے ہوتے ہیں،اس میں د دمحراب ہے ہوئے تھے ا یک میں وہ ہزرگ تشریف فرما تھے اور ووسرے میں ایک یا کیزہ اور روثن اخلاق بڑھیا میٹھی ہوئی تھی۔ دونوں کثرت عبادت سے سے بہت زیادہ کمزور ہو چکے تھے، دہ دونوں میری آید پر ہوے خوش ہوئے میں تین روز تک دہ وہاں رہااور جب واپس جانا جاہا تواس بزرگ سے دریافت کیا" یہ یا کدامنہ آپ کی کیالگتی ہیں؟" انہوں نے کہا ایک طرف سے میرے چھا کی بیٹی ہیں اور ایک طرف سے میری ہوی ہیں' میں نے کہامیں نے آپ کی صحبت میں گزارے ہوئے ان تین دن میں آپ میں تخت بیگا گی دیکھی ہے انہوں نے کہا" ہال پنیسٹھ برس سے یہی کیفیت ہے میں نے کہا مجھےاس کاسب بنائےانہوں نے کہا جان او کہ ہم بجین میں ایک دوسرے کے عاشق تھے ادراس کا باب میرے ساتھ اس کا نکاح ندکرتا تھا کیونکہ ہماری آپس کی محبت اس کے علم میں آپھی تھی۔ہم نے کافی عرصہ اس بات کا رنج برداشت کیا یہاں تک کہاس کا والدفوت ہو گیا میرے والداس کے چیا بھی تھے انہوں نے میرے ساتھ اس کا نکاح کر دیا۔ جب ہم پہلی رات ایک دوسرے کے باس پہنچے تو یہ مجھے کینے لگی' تم جانتے ہو کہ خدائے تعالی نے ہمیں کس نعمت سے سرفراز فر مایا ہے کہ ہمیں ایک د دسرے کے ساتھ ملا دیا اور ہمارے دلوں کوآ زمائٹوں اور مصیبتوں سے نجات دے دی۔ میں نے کہا''ہاں' تواس نے کہاتو چرہم آج کی رات اینے آپ کونفسانی خواہشات سے بازر تھیں گے ادرائی مراد کو یاؤں تلے کیلتے ہوئے اس نعمت کے شکریہ میں اینے الله کی عبادت کریں گے 'میں نے کہاٹھیک ہے دوسری رات بھی اس نے یوں ہی کہااور پھر تیسری رات میں نے کہا دیکھودوراتیں ہم نے تمہارے کہنے پرنعمت خداوندی کے شکرانے میں گزارلیں ہیں آج کی رات میرے کہنے برآ ؤ کہاللہ کی عبادت کریں آج ساٹھ اور یا کچ سال ہو بھے ہیں کہ ہم نے ایک دوسرے کوچھونے کی نیت سے دیکھا تک نہیں اور تمام عمر نعمت کے شکر میں گزار دی ہے۔

پس جب کوئی درویش کسی عورت سے نکاح کر ہےاوراس کی صحبت اختیار کر ہے تو جب تک اس پر دہ نشین عورت کی روزی رزق حلال سے نہ بنا لے اور اس کا مہر مال حلال ے ادانہ کرے اور جب تک حق تعالی کے احکام الہی کو بوری طرح اوانہ کر چکے ایے نفس کی لذت میں مشغول نہ ہواور جب اپنے اوراوووظا ئف مکمل کر کے اس کے ساتھ صحبت کاارادہ کرے تو اپنی مراد کوایے اندرقل کرد ہادر مناجات کے طور برخداوند تعالیٰ کے حضور عرض كرے 'اے ميرے پروردگارآب نے جہان كوآ بادكرنے كيلئے بى آدم كى منى ميں شہوت کی سرشت رکھ دی ہے اور آپ نے اپنے علم میں بیچاہا کہ بیھجت مجھے حاصل ہو، اے میرے پر وردگارمیری یہ ہم بستری دو چیزوں کیلئے بنادے ایک تواس حلال کے ذریعے مجھے حرام کے ارتکاب سے محفوظ رکھ اور دوسرے میہ کہ مجھے اپنے اندرمشغول کر لے۔حضرت سہیل بن عبداللہ تستری کے متعلق آتا ہے کہ انہیں ایک فرزندنصیب ہوا وہ جب بھی اپنی ماں سے کھانے کیلئے طعام مانگا تو ماں اسے کہتی خدا تعالیٰ سے مانگو! وہ محراب میں جا کر سجدہ ریز ہوجا تا تو ماں اس طرح کھا تا اس کے سامنے رکھ دین کہاہے بیا حساس نہ ہوتا کہ یہ مال نے رکھا ہے اور یوں اس لئے تھا کہت تعالیٰ سے مانگنااس کی طبیعت بن جائے۔ یہاں تک كدايك دن وه مدرسه سے واليس آيا تو مال گھرييں موجود نتھي اس نے حسب معمول سرمجده میں رکھا تو اللہ نے اس کی ضرورت اس کوفراہم کر دی مال گھر آئی اوراس نے اس کے ساتھ کھاناد یکھانو پوچھا'' بیٹے بیکہال ہے آیا ہے؟ اس نے کہا'' مال جہاں ہےروزانہ آیا کرتا ہے حصرت ذکر یا علیہ السلام جب سیدہ مریم کے یاس حجرہ میں داخل ہوئے تو گری سے موسم میں سردیوں کے اور سردی کے موسم میں گرمیوں کے پھل موجود یاتے جیران ہو کر دریافت كرتية 'انسى لكب هذا' '' (المعريم! يتههين كهال سي مليم بين) وه كهتين "هدا من عندالله "(بالله كاطرف سے بين) بس مونايوں جائے كراس سنت كاستعال ورويش کے دل کوطلب د نیاادر مال حرام کی خواہش میں مشغول نہ کر د ہے، کیونکہ دل کی خرابی میں ہی

ورولیش کی ہلاکت ہے جس طرح کہ دولتہند آ دمی کی خرابی اس کے گھر اور گھر بلو سامان کی خرابی میں ہوتی ہے۔پس جو پچھ درولیش کا بگر جائے اس کا کوئی عوض نہیں ہوسکتا۔ ہمارے ز مانے میں میمکن نہیں رہا کہ سی کوالی عورت نصیب ہوجائے جوزیا وہ مطالبات اور فضول و محال امور کوطلب کئے بغیراس کے ساتھ موافقت کرے ،اس لئے ایک گروہ نے مجر داور ملکا ر ہناا ختیار کرلیا ہے اور اس حدیث مبار کہ بڑمل کرلیا ہے جو پیغبر عظیقے نے ارشاد فرمایا'' حید الناس في آخر الزمان خفيف الحال قيل يا رسول الله وَمَا خضيف الحال قال الذي لا اهلَ له ولد له "(آخرى زمانے ميں بہترين اوگ وہ مول كے جوخفيف الحال مول كة بسي يوجها كيايار سول الله عليلة وه خفيف الحال كون موكا؟ تو آب نے فرمايا وه جس ك ندالميه وكى نداولاد) نيزآب نيفرمايا "سيرواسبق المفردون " (تم سياحت كرو کہ تنہا رہنے والے سبقت لے گئے )مشاکخ طریقت کا اس پر اجماع ہے کہ بہترین اور افضل لوگ وه بیں جوتج د کی زندگی گز اریں بشرطیکہ ان کا دل آ فات سے خالی ہواوران کی طبیعت گناہوں کے ارتکاب کے اراد ہے اور شہوتوں سے اعراض کرتی ہو۔ عام لوگ نکاح كرنے كيلئے پنجبر علي كاس حديث كوجت بتاتے بيں كدا ب نے فرمايا 'حسب إلَّى مِنُ هنيا كمم ثلاث الطيب والنساء وَجعِلَت قره عيني في الصلوة "(تمهاري دنياكي چيزون میں سے تین چیزیں میرے لئے محبوب بنائی گئی ہیں۔خوشبو،عور تیں اور میری آ تکھوں کی مُصْنَدُك نماز میں ہے، اور کہتے ہیں کہ جب عور تیں حضور علیہ کے محبوب تھیں تو پھر نکاح ہی تج وے افضل ہے ) میں کہتا ہوں کہ پغیر علیہ نے فر مایا ہے کہ کیے حوفتان الفقو و الجهاد " (مجھے دو پیشے پیند ہیں فقر اور جہاد) لیں وہ ان بیثوں سے کیوں دست بردار ہوجاتے ہیں کہ اگر عور قیس آپ کو پیند تھیں تو فقر اور جہاد بھی تؤ آپ کو پیند تھا۔ اپس ان خواہش پرستوں کو چونکہ عورتوں کی طرف رغبت زیاوہ ہوتی ہے اس لئے اپنی خواہش کو پیغبر علیہ کے گ بیند کا نام دے دیتے ہیں، اگر کو کی شخص بھاس سال تک بھی اپنی خواہشات کا تابع ہوتے

ہوئے رہے محصارے کہ میں سنت کا تعبع ہوں تو بری شخت غلطی میں مبتلا ہے۔خلاصہ رہے کہ حضرت آ دم عليه السلام كيليئر جويهلا فتندمقدر مواوه ايك عورت كا فتندى تقااور ماييل وقاييل کے جھکڑے کی صورت میں جو پہلافسادد نیامین نمودار جوادہ بھی ایک عورت کی وجہ سے بی تھا اور جب دوفرشتوں ہاروت و ماروت کواللہ تعالیٰ نے سزادینا جابی تو اس کا سبب بھی ایک عورت ہی تھی اور ہمارے زمانے تک وین اور دنیاوی تمام فقنے عورتوں کے ہی ہیں۔ پیفمبر عَلِيلَةِ فِي مايا بِ كُهُ مُعالِم كت بصدى فتة اختر على الرجال من النساء '' ( ميس نے ایے بعد مردوں کیلئے عورتوں ہے زیادہ ضرر رساں کوئی فتنٹییں چھوڑا) پس عورتوں کا فتنہ جب ظاہر میں اتنا ہڑا ہے تو باطن میں سے کتنا بڑا ہو گا اور میں علی بن عثمان جو مرگ کوخود گیارہ سال تک خداوند تعالیٰ نے نکاح کی آ ز مائش ہے بچائے رکھا ادر پھریمی مقدرتھا کہ میرے اندرفتنه بيداكرديا اورميرا ظاہروباطن ايك برى صفت كااس كے ديكھے بغيراسير بوگيا اور يس ایک سال تک اس میں ایسامتغزق رہا کہ قریب تھا کہ میرا دین مجھ پر تباہٰ ہو جائے یہاں تک کہاںٹد تعالیٰ نے کمال الطاف اور اپنے پورٹے فضل سے میرے دل کو ہلاک ہونے کے بچالیا اور مجھے اپنی رحمت کے ذریعہ اس سے نجات نصیب فرمادی۔اللہ کی اس عظیم نعمت پر میں اس کاشکرادا کرتا ہوں۔خلاصہ کلام یہ ہے کہ طریقت کی بنیاد مجردر ہنے پر رکھی گئی ہے، انسان جب نکاح کر کےصاحب عمیال بن جاتا ہے تو اس کا حال متغیر ہوجا تا ہے پھرنفسانی خواہشات کے شکروں میں ہے کسی شکر کی آگ کو بھی بھایانہیں جاسکتا کیوں جوخرا بی خود تیرے اندرے بیدا ہوئی ہاس کے دور کرنے کاسامان بھی تو خود تھے یہ بی موقوف ہے کی دوسرے کو کیا ضرورت ہے کہ تیری اس آفت کو تھھ سے دور کرے اور شہوت کا از الدود چنے ول سے ہوسکتا ہے ایک رید کہ جوانسان کے تکلف اور کوشش سے زیر ہو سکے اور دوسرے یہ کہ وہ انسان کے مجاہرہ اور کسب سے باہر ہو۔ جو چیز انسانی تکلف وکوشش کے تحت ہے وہ تو بھوک ہے کہ اس ہے بھی شہوت زائل ہوتی ہے اور جو چیز انسان کے مجاہدہ سے باہر ہے وہ

ہوبیقرار کرنے والاخوف خداہے یا پھر حق تعالیٰ کی تجی محبت ہے جوہمتوں کو کام میں لانے · معجمتع ہوتی ہےاورمحبت کا غلبہ خود بخو دجسم کے اعضا میں اس شہوت کو پرا گندہ کر دیتا ہے اورتمام حواس کوان کے شہوانی اوصاف ہے معزول کر دیتا ہے اور انسان کومکمل طور برشہوت ے دور کر کے تمام بہودگیاں اس سے فانی کردیتا ہے حضرت احد سرحسی جو ماور النبر میں میرے دوست تھاور بڑے صاحب حشمت بزرگ تھان سے لوگوں نے کہا کہ کیا آپ نکاح کی ضرورت محسوس کرتے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا ' دنہیں' او گوں نے دریافت کیا اس کی کیا وجہ ہے؟ تو فر مایا اس لئے کہ میں اینے معالمے میں بھی تو حاضر ہوں اور مجھی غائب جب میں غائب ہوتا ہوں تو مجھے کو نین میں ہے کس چیز کی یادنہیں آتی اور جیب میں حاضر ہوتا تو اینےنفس کواس طرح رکھتا ہوں کہ جب اس کوایک روئی مل جائے تو وہ سمجھتا ہے کہ مجھے ہزاروں حورین لگئی ہیں ہیں دل کی مشغولیت بہت بڑا کام ہے جو چیز تمہیں بسند ہے اے اختیار کرلو! اور ایک اور گروہ کہتا کہ ہم نکاح اور مجر در ہنے والوں کی حالتوں میں اپنا اختیار منقطع کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ ہمارے لئے تقدیر سے اور پر دہ غیب ہے کیا ظاہر ہوتا ہے اگر مجر در بنا ہمارے حصد میں آتا ہے تو ہم اس حالت میں یا کدامن رہنے کی كوشش كريں كے اورا كر تفذير اللي سے ہارے حصد ميں نكاح كرنا آتا ہے ہم سنت كا اتباع كريں كے اور ول كو فارغ ركھنے كى كوشش كريں كے كيونكہ جب بندہ كيلئے حق تعالى كى حفاظت شامل حال ہوتو بندہ کا مجرد رہنا بھی حصرت بوسف علیہ السلام کی طرح ہوتا ہے کہ زلیخاکی آن ماکش کے وقت اپنی مرادیر قادر ہونے کے باوجود آپ نے اس سے روگروانی کی اور جب زلیخانے آپ کے ساتھ خلوت کی تو آب ایے نفس کی خواہشات کو مغلوب کرنے ادرنفس کے عیوب کود نکھنے میں مشغول ہو گئے ۔اس طرح اگرانسان کوحق تعالیٰ کی حفاظت حاصل ہوتو نکاح کی حالت میں اس کا نکاح حضرت ابراہیم علیہ السلام کے نکاح کی طرح ہو گا کہ جن تعالیٰ ہے آ ب کو جو کامل در ہے کا اعتاد حاصل تھا اس کی وجہ ہے انہوں نے اپنے

اہل وعیال میں مشغول ہوکر خدا تعالیٰ کوفراموش نہیں کیا یہاں تک کہ جب حضرت سارہ کو رشک ہوادرا پنی غیرت کا مسئلہ بنالیا تو حضرت ابراہیم علیہ السلام سیدہ ہاجرہ اوراپنے بیٹے اساعیل کو لے گئے اورا کیک ہے آب و گیاہ وادی ( کم معظمہ) میں لے جاکر چھوڑ آئے اور خدا کے سپر دکر کے اپنامندان سے موڑ لیاحتی کہتی تعالیٰ نے اپنی حفاظت میں لے کران کی خودا پنی مرضی کے مطابق پرورش کی ۔ پس انسان کی ہلاکت نہ تو نکاح کرنے میں ہے نہ مجرد رہنے میں، بلکہ اپنا اختیار ثابت کرنے اور اپنی خواہشات کا اتباع کرنے میں اس کی مصیبت وہلاکت ہے۔

الی عیال دار ہونے کے آ داب کی شرط یہ ہے کہ نکاح کے بعد روزانہ کے وظائف میں سے کوئی وظفیہ فوت نہونے یائے ۔سلوک کے احوال ضالع نہوں ،اوقات کارئیں بنظمی پیدانہ ہونے یائے۔ایے اہل وعیال ہے شفقت کا برتاؤ کرے،ان کیلئے ا مداد نه لے تا که اس طرح جب اس کوکوئی فرزندنصیب ہوتو وہ بھی انہی شرا لط کا یا بند ہواور یا ک باز و نیک کردار ہو۔ حکایات میں معروف ہے کہ حضرت احمد بن حرب نیٹا پوری ایک دن سادات ادرروساکی ایک جماعت کے ساتھ تشریف فر ماتھے جو آپ کوسلام کرنے حاضر ہوئے تھے کہ آپ کا شراب خور بیٹا نشے میں دُھت، ساز بجا تا اور راگ گاتا ہوا اندر داخل ہوااور بے حرمتی کرتا ہوا بے دھوک وہاں سے گزر گیا اور کسی کی اس نے برواہ نہ کی۔جس ہے وہ سب رنجیدہ خاطر ہو گئے ۔حضرت احمدؓ نے جب ان کواس حالت میں دیکھا تو پوچھا کتمہیں کیا ہو گیا ہے کہتم سب کی حالت متغیر ہوگئ ہے؟ انہوں نے عرض کی کہ آ پ کے اس صاحبزادے کے اس حالت میں آپ کے پاس سے گزرنے پر ہم تثویش زدہ ہو گئے میں کہاس نے آپ کی کوئی پرواہ ہی نہیں کی' حضرت احدؓ نے فرمایا''وہ اس معاملے میں معذورہے کیونکہ ایک دات ہمارے کھانے کیلئے ہمارے ہمساریہ سے کھانا آیا جسے ہم نے اور میری اہلیہ نے کھالیا پھرای دات ہم نے آپس میں صحبت کی جس سے بیاڑ کا رحم مادر میں

#### وسوال كشف حجاب

صوفيه كے كلام ،ان كى اصطلاحات اور حقائق كابيان

الله تعالی تههیں سعادت مند کرے جان لو کہ ہرفن والوں اور ہرمعاملہ دالوں کے آپس میں اسرار بیان کرنے کیلئے کچھ خصوص عبارتیں اور اصطلاعیں ہوتی ہیں جن کے معنی ان کےعلاوہ دوسرےلوگ مبیں سمجھ سکتے۔ان اصطلاحوں کوضع کرنے میں ان کے دومقصد ہوتے ہیں ایک تواجیمی طرح سمجھا نا اورمشکل باتوں کوآ سان کر نامقصود ہوتا ہے تا کہ مرید کو سمجمانا آسان ہو۔اور دوسراان لوگوں ہے اسرار رموز کو چھیا نامقصود ہوتا ہے جواس علم کے اہل نہیں ہوتے اور اس کے دلائل بڑے داعنح ہیں ۔جبیبا کہ اہل لغت اپنی وضع کردہ اصطلاحات مين مخصوص بين مشلافعل ماضي وفعل متنقبل صحيح ومعتل واجوف اورمضاعف و ناقص وغيره اورعلمنحو والےاپنی وضع کر د ه عبارات میں مخصوص ہیں مثلار فع ،ضمہ،نصب، فتح، خفض، کسر، جزم، منصرف اورغیر منصرف وغیرہ۔اورعلم عروض اپنی وضع کر دہ اصطلاحوں ہے مخصوص بين جبيها كهفردوز دج بضرب تقشيم ،كعب وجذر ،رضافت دخصيف وتنصيف اورجمع وتفريق وغيره \_اورفقهاايني وضع كروه اصطلاحات ہے مخصوص ہيں مثلاعلت ومعلول قياس و اجتهاد اور دفع و الزام وغيره اور محدثين اين بنائى موئى عبارات سي خصوص مين مثلا مند ومرسل، احاد دمتواتر اور جرح وتعدیل وغیرہ اور تشکلمین اپنی بنائی ہوئی اصطلاحوں کے ساته مخصوص میں مثلاً عرض د جوهر،کل وجز دجسم وحدوث جبر دخیر ادر ہیولی وغیرہ لیں اس گروہ صوفیہ کے بھی اینے گفتگو کو ظاہر کرنے اور چھیانے کیلئے الفاظ مخصوص ہیں تا کہ ان کے ساتھ وہ طریقت میں تصرف کریں اور جس کو جا ہیں اینے مقصود ہے آ گاہ کریں اور جس کو چاہیں اس سے اپنے مقصود کو تخفی رکھیں ..... پس میں انشاء اللہ ان کلمات کا تشریح کے ساتھ بیان کروں گااور فرق کروں گا کہ ایک کلمہ اور دوسر سے کلمہ سے صوفیہ کی مراد کیا ہوتی ہے تا کہ

تجھ کوادراس کتاب کو پڑھنے والے دوسرے لوگوں کو پورا پورا فائدہ ہواور مجھے نیک وُعا ئیں حاصل ہوں ..... پس ان اصطلاحوں میں سے ''حال اور وفت'' بھی ہیں اور ان دونوں کے درمیان فرق سے کہ وقت اس طا کفہ کے درمیان ایک مشہور اصطلاح ہے اور اس کے متعلق مشائخ کا بہت ساکلام ہالبتہ میرا مقصداس کی تحقیق کرنا ہے نہ کہ بیان کوطول وینا\_پس وقت وہ حالت ہوتی ہے کہ ہندہ اس کی وجہ سے ماضی اورمستقبل سے بالکل فارغ ہوجائے چنانچے تعالیٰ کی طرف سے اس کے دل پرائی حالت وارد ہوا دراس کا باطن یوں مجتمع ہوجائے جبیہا کہ مکاشفہ کی صورت میں ہوتا ہے کہ نہ اس کو گزشتہ زمانے کی یا و آتی ہے اورنهآ ئنده کی کوئی سوچ پس اس معامله ش تمام لوگوں کو دسترس حاصل نہیں ہوتی اور وہ نہیں جانتے کہ مارا گزرا ہوا دفت کس حالت برگز را اور ماری آئندہ عاقبت کیا ہوگی۔ سوائے ان لوگوں کے جوصاحب وقت ہوتے ہیں کہ وہ کہتے ہیں کہ ہماراعلم سابقہ حالت اور انجام کار کا ادراک نہیں کرسکتا اور ہم کووقت کی حالت میں حق تعالیٰ کے ساتھ ایک اچھی کیفیت حاصل ہے کیونکہ اگر ہم آئندہ کل میں مشغول ہو جائیں یا آئندہ کے اندیشے ہمارے ول پر گزرنے لگیں تو ہم وقت سے مجوب ہو جائیں کے ادر جاب ایک بہت بڑی پر بیتان حالی ہے بی جس کسی کو وہاں تک وسترس حاصل نہیں ہوتی اس کیلئے اس کو سجھتا محال ہے۔جیسا كه حضرت ابوسعيد خراز كہتے ہيں كه ابناوت عزيز كسى عزيز ترين چيز كے سواكسي ميں مشغول نه کرواور بنده کی عزیزترین چیز ماضی اور متعقبل کے درمیان اینے وقت کوخداتعالی کی یادیس مشغول ركهنا ب اوررسول الشَّعَلِيَّةُ نے فرمایا ہے 'لِی مَعَ اللَّهِ وقت ' لا يسعنى فيهِ ملک مقرب و لا بنی موسل " " (میرے لئے اللہ کے ساتھ مشاہرہ کا ایک مخصوص وقت ہے کہ اس میں میرے ساتھ نہ کسی مقرب فرشتے کی گنجائش ہوتی ہے نہ کسی بنی مرسل کی ) لینی مجھے حق تعالیٰ کے ساتھ الیاونت حاصل ہے کہاس میں ہزار ہاجہانوں میں سے کی چیز کا میرے دل برگز زنبیں ہوتااور نہ ہی میری نگاہ ٹیں ان کی کوئی قیت ہوتی ہے بہی وجہ ہے

کہ جب معراج کی رات زمین وآ سان کی تمام خوبصور تیوں کوآپ کے سامنے پیش کیا گیا تو آب نے کسی چیز کی طرف نگاہ نہ کی یہاں تک کہ حق تعالی نے فرمایا'' مَسازًا عَ الْبَصَرُ ومَاطَغَى "(آپ کَ نگاه تَجلیات الٰہی ہے نہ ٹی نہ آ گے بڑھی) کیونکہ مصطفے ﷺ عزیز تھے اور عزیز کوعزیز کے علاوہ کسی چیز میں مشغول نہیں کرتے \_پس موحد کے دو وقت ہوتے ہیں ایک حالت فقد کا وقت اور دوسرا حالت و جد کا وقت \_ پہلا تو ان میں حق تعالیٰ ہے فراق کے کل میں ہے جب کہ دوسرا وصال کے کل میں اور در ویش ان وونوں اوقات میں مجبور ہوتا ہے کیونکہ وصل کی حالت میں اس کا وصل حق تعالیٰ کے ساتھ ہوتا ہے اور فصل کی صورت میں بھی یفصل حق تعالی ہے ہی ہوتا ہے ادران معاملات میں اختیار ادراپنا کااکتساب ہرگز ثابت نہیں ہوا کرتا کہاس کو درولیش کی صفت قرار دے سکیس چنانچہ جب بندہ کا اپنااختیاراس كمعامله مين ختم موجاتا ہے تو وہ جو كھ محى كرتا ہے وقت اور مشامدہ حق كى وجه سے كرتا ہے .... حضرت جنید ہے متعلق آتا ہے کہ انہوں نے فرمایا ' میں نے ایک درویش کوجنگل میں ایک کیکر کے درخت کے نیج تخت جگد پر بری مشقت اور ریاضت کرتے ہوئے دیکھا تو میں نے یو چھا''اے بھائی اس مشکل ترین مقام پر ادراس حالت میں مجھے کس چیز نے يهال بٹھار كھاہے اس نے جواب ديا كە'' ميں اس لئے يہ تكليف يهال برداشت كرر ہا ہوں كه مجھے مقام دقت حاصل تھا جواس جگہ مجھ سے ضائع ہوگیا ہے اب میں یہاں افسوسناك حالت میں بیٹا ہوں میں نے بوچھا کتنے عرصہ سے تم یہاں بیٹھے ہو؟ اس نے جواب دیا " شخخ بار ہ سال ہو چکے ہیں اب آ پ بھی میرے لئے ذعا کریں کہ مجھے میری مراد حاصل ہو جائے حضرت جنید کہتے ہیں کہ میں وہال سے جج کیلئے جا گیا اور مکه مرمه میں اس کیلئے وُعا کی جو تیول ہوگئی اور دہ در دلیش اپنی مراد کو پہنچ گیا اور میں جب داپس آیا تو پھر بھی اس کواسی جگه بیشا ہوا یایا'' میں نے بو چھا''اے جوانمرد! جب تہمیں تمہار اکھویا ہوادقت حاصل ہوگیا ہے تو تم یہاں سے چلے کیوں نہیں جاتے؟ اس نے جواب دیا'' اے شخ میں نے اس جگہ کو

اب لازم پر ایا ہے کہ جومیرے لئے کل وحشت تھی کہ میں نے اپنا سر مایہ یہاں گم کیا تھا اب کیا میرے لئے یہ مناسب ہے کہ جس جگہ پر میں نے اپنا کھویا ہوا سر مایہ دوبارہ حاصل کیا ہے اور وہ میرے لئے کل انس بن گیا ہے اس کو چھوڑ دوں'' شنخ! آ ب سلامتی کے ساتھ تشریف لے جائے۔ میں تو اپنی خاک کو اس جگہ کی مٹی کے ساتھ ملادوں گا تا کہ قیامت کے دن یہاں سے بی سراٹھاؤں کہ یہ جگہ میری محبت کا مقام اور میری خوشیوں کا کل ہے۔ شعر:

فَكل امرِئ يُوتى الجميل محبب" وكل مكان ينيت الغرى طيب"

(پس جس شخص کے ذریعہ کو کی حسین تھہ بھیجنا ہے وہ بھی پیارا ہوتا ہے اور جو مکان عزت پیدا کرے وہ بھی پیندیدہ ہوتا ہے )

پس جوآ دی کے اپنے کب واختیار میں نہ ہوکدات تکلف کے ساتھ حاصل کر کیں تو وہ اگر مل جائے تو اس کے بدلے میں جان دینی پڑے پھر بھی دے دین چاہئے کیونکداس کو اپنے اندر بیدا کرنا اور اپنے ہے دور کرنا اپنے ارادے اور اختیار میں نہیں ہوتا اور اس معالمے میں دونوں طرف برابر ہوتے ہیں اور بندے کا اپنا اختیار اس کی تحقیق میں باطل ہوتا ہے۔ اور مشاکخ نے کہا ہے کہ 'المو قت سیف قیاطع '' '(وقت ایک کا شنے والی کلوار ہے) کیونکہ کلوار کی صفت بھی کا ٹنا ہے جب کہ دفت کی صفت بھی کا ٹنا ہی ہے کہ وقت یا صفت بھی کا ٹنا ہی ہے کہ ہوتا ہے اور گزشتہ کل اور آئندہ کل کاغم ول ہے کو کر دیتا ہوتا ہے۔ اور مشقبل کے درمیان ہوتا ہے اور گزشتہ کل اور آئندہ کل کاغم ول ہے کو کر دیتا ہوتا ہے۔ اور این تو باوٹنا ہی بازی کو ارسے ہوتی ہے یا پھر ہلاک کر ہوتی ہے یا پھر ہلاک کر ویتی ہے یا پھر ہلاک کر ویتی ہوتی ہے یا پھر ہلاک کر ویتی ہے اگر کو کی شخص ہزار سال تک بھی شمشیر کی خدمت کرے اور اپنے عزیز کندھے میں اے حائل کے رکھے تو بھی کا شنے کے دفت وہ اپنے مالک اور اس کے دشمن کی گردن میں کوئی تمیز نہیں کرتی کیونکہ اس کی صفت تھر ہے اور کسی کے اس کو اینا لینے سے اس کی صفت تھر ہے اور کسی کے اس کو اپنا لینے سے اس کی صفت تھر ہے اور کسی کے اس کو اپنا لینے سے اس کی صفت تھر ہے اور کسی کے اس کو اپنا لینے سے اس کی صفت تھر ہے اور کسی کے اس کو اپنا لینے سے اس کی صفت تھر ہے اور کسی کے اس کو اپنا لینے سے اس کی صفت تھر

زائل نہیں ہوجاتی۔

اور درولش كاحال اس كى طرف سے وقت يرده حالت بوتى ہے جواس كومزين کرتی ہے جس ملرح کرروح جسم کومزین کرتی ہے اور لامحالہ وقت حال کافتیاج ہوگا کیونکہ وقت کی صفائی حال کی وجہ سے ہے اور اس کا قیام بھی ای کے ساتھ ہے، کس جب ساحب ونت،صاحب حال ہو جاتا ہے تو اس سے تغیر منقطع ہو جاتا ہے اور وہ اپنے معاملہ میں صاحب استفامت ہوجا تا ہے کیونکہ جب تک وقت حال کے بغیر ہواس کیلئے زوال ممکن ہوتا ہے لیکن جب حال اس کے ساتھ پیوست ہو جائے تو اس کے تمام حالات وقت ہی ہو جاتے ہیں اور پھراس برز والممکن نہیں رہتا اور تجلیات اللی کی جوآید ہوتی ہےوہ خفا اور ظہور کی وجہ سے ہوتی ہے جیسا کداس ہے پہلے صاحب وقت کیلئے نازل ہونے والا وقت ہوتا ہاور متمکن وقت کیلیے مخفلت جائز ہوتی ہے اور جب صاحب مخفلت پر نازل ہونے والا حال ہواورمتمکن وقت تو اس برغفلت طاری نہیں ہوتی کیونکہ صاحب ونت برتو غفلت ممکن اورجائز ہے کین صاحب حال کیلیے عفلت ہرگز جائز نہیں .....اورمشائخ نے ریجی کہا ہے کہ "الحالُ سكوتُ اللسان في فنون البيان "(حال بيت كرصاحب حال كي زبان بيان کے تمام فنون میں خاموش ہوجائے ) یعنی صاحب حال اپنی حالت بیان کرنے سے خاموش ہوجائے اور اس کا معاملہ خود اس کے حال کو بیان کرے، یبی وجہ ہے کہ اس بزرگ نے کہا تھا کہ السوال عن الحال محال "(حال کے بارے میں سوال کرنا بی خال ہے) کیونکہ حال کوالفاظ میں بیان کرنامکن نہیں اس لئے کہ حال نام ہی فنائے مقام کا ہے ....اوراستاد ابوعلی دقاق کہتے ہیں کدا گردنیایا آخرت میں تجھے خوشی یارنج حاصل ہے تو تیری ای کیفیت کا نام وقت ہے کیونکہ بیسب کچھ وقت کا ہی حصہ ہے جب کہ حال اس طرح نہیں ہوتا کیونکہ وہ توحق تعالیٰ کی طرف سے بندے پروار دہونے والی ایک وار دات ہے کہ جب وہ طاری ہوتی ہے تو ہر چیز کو دل سے نفی کر ویتی ہے جیسا کہ حضرت ایتقو ب علیہ السلام چونکہ

صاحب ونت تصاس لئے بھی تو حضرت بوسف علیہ السلام کے فراق میں آپ نے اپنی آ تکھیں سفید کر لی تھیں اور ایک وقت آیا کہ وصال کی حالت میں وصال کے ذریعہ آپ بینا ہو گئے بھی تو آ پفراق ہے بال کی طرح اور مھی گریہ ہے ریشۃ کم کی طرح اور مھی روح کے بغیر محض جسم کی طرح اور مبھی خوثی ہے سرایا مسرت بن جاتے تھے لیکن حضرت ابراہیم علیہ السلام چونکد صاحب حال تھے اس لئے ندانہوں نے فراق کی کوئی برواہ نہ کی اور نہ تملّین ہوئے نہ وصال کو کوئی اہمیت دی کہ کوئی خوشی محسوں کرے۔ستارے چانداورسورج سبان کے حال کی مدد کرتے تھے ادر آپ ہر چیز کے دیکھنے سے فارغ ہو چکے تھے تی کہ آب جس چيز کوهمي و ميصيح اي ميس حق تعالى آپ کونظر آتااور آپ کيتي "لا أحب الافلين" ( میں جیب چانے والوں ہے عبت نہیں کرتا ) پس صاحب وقت کیلئے یہ جہان کبھی تو ایک جہنم بن جاتا ہے کیونکہ وہ مشاحد ہ سے غیبت میں ہوتا ہے اور محبوب کونہ پانے کی وجہ سے اس کاول وحشت کدہ بن جاتا ہے اور بھی حق تعالی کی طرف سے ہروقت اس کو ملنے والی نعمت کی خوشی میں اس کا دل جنت کی طرح ہو جاتا ہے پھر صاحب حال کو تجاب حاصل ہو یا مشاہدہ کی نعت یا کوئی آ ز مائش تمام حالتیں اس پر مکساں ہوتی ہیں کیونکہ وہ مقام خال سے وابستہ ہوتا ہے .... یس حال حق تعالی کے مطلوب کی صفت ہے جب کہ وقت مرید کا درجہ ہے۔ ایک تو وقت کی راحت میں اینے آپ میں باہوش ہوتا ہے اور دوسرا حال کی خوشی میں حق تعالی کے ساتھ مدہوش! پس ان دونوں سرتبوں میں بہت پڑافرق ہے۔واللہ علم بالصواب۔

# مقام اوتمكين

صوفیہ کے درمیان رائج اصطلاحات میں سے مقام اور تمکین بھی ہیں ان دونوں کے درمیان فرق مدے کہ 'مقام طالب حق کے اپنے مطلوب کے حقوق کو پوری کوشش اور نیک نیک نیک کیا ہے۔ اور مریدان حق میں سے ہرایک کیلئے

ا یک مخصوص مقام ہے کہ ابتدا میں طلب حق کیلئے وہی ان کا سبب ہوتا ہے اور باوجود یکہ طالب ان مقامات میں سے ہرمقام سے داقف ہوتا ہے ادران سے ہرایک پراس کا گزر ہوتا ہے کیکن اس کا قرارا یک بر بی جا کر ہوتا ہے کیونکہ وہ مقام اور اس کا ارادہ اس کی فطرت اورتر کیب بدنی سے متعلق ہوتا ہے نہ کہ اس کی روش اور معاملہ سے جیسا کہ اللہ عز وجل نے اييخ كلام مقدس يس جمي خردى ي وَمَا مِنا إلَّا لَه ومَقام "معلُّوم " (اور بمارى طرف سے ہرایک کیلئے ایک متعین مقام ہوتا ہے ) پس حضرت آ دم علیہ السلام کا مقام " "توبه " تها حضرت نوح عليه السلام كامقام زبه تها حضرت ابراهيم عليه السلام كامقام تسليم تها، حضرت موئ عليه السلام كامقام انابت تها حضرت واؤدعليه السلام كامقام غم تها حضرت عيسنى عليه السلام كامقام اميدتها حضرت يجي عليه السلام كامقام خوف تها ادر هاري يغير عظي كا مقام ذکرتھا۔اگر چدان میں سے ہرایک کوتمام مقامات میں سیر حاصل تھی کیکن بالاخر ہرایک کارجوع اس کے اینے اصلی مقام کی طرف ہی تھا۔ میں نے محاسی معزات کا خد جب بیان کرتے ہوئے مقامات سے متعلق کچھ بیان کردیا تھا اور حال دمقام کے درمیان فرق بیان کیا تھا۔ تا ہم اس جُکہ بھی اتنابیان کئے بغیر چارہ نہیں لہذا جان لوکہ دی تعالیٰ کاراستہ تین قتم ر ہے ایک مقام دوسرا حال اور تبسر آنمکین حق تعالیٰ اپنے تمام انبیاء کرام کوابناراستہ بیان کرنے کیلئے ہی مبعوث فرمایا تھا تا کہ وہ مقامات کا حکم بیان کریں اوراس طرح ایک لا کھ چوہیں ہزارانبیاءکرام اتنی تعداد میں ہی مقامات کوجانتے ہوئے دنیا میں تشریف لائے تھے اور ہمار ہے پیغیر علیقہ کی تشریف آوری ہے ہرمقام دالے کیلئے ایک حال ظاہر ہواارد واس ورجه ربہنی کیا کہ لوگوں کا کسب ان سے منقطع ہوگیا یہاں تک کہ لوگوں پر دین مکمل ہوگیا اور نعت خداوندى آخرى حدتك بيني كلي حتى كرت تعالى في فرمايا كه البُومُ الحيص أست لَكُمُ دِيُنَكُمُ وَاتَّمَمُتُ عَلَيْكُمُ نِعُمتَى وَرَضِيْتُ لَكُمُ ٱلإسْلامَ دِيْناً "(آجَ مِن فَتَهارے لئے تبہارا دین کھل کر دیا اورتم پر اپنی نعت بوری کر دی اور تبہارے لئے اسلام کو دین کے طور

بريندكرلياتو حضور عليه كاشريف لانهاوردين كمل موجان برمتمكنون كيليمكين ظاہر ہوگئی....اور اگران تمام کے احوال شار کرنا جاہوں اور تمام مقامات کی شرح کرنا عا ہوں تواصلی مقصد سے بازرہ جاؤں گا۔ تاہم تمکین محققین کے عل کمال میں اور درجہ اعلیٰ میں اقامت پذیر ہونے سے عبارت ہے۔ پس اہل مقامات کا مقامات سے تو آ کے گزرنا ممکن بے کیکن درجہ مکین ہے آ گے گزرنا محال ہے کیونکہ مقام تو مبتدی حضرات کا درجہ ہے جب کے ممکین منتمی حضرات کی قرارگاہ ہے۔ ابتداء سے انتہا کی طرف گزرتو ہوتا ہے لیکن انتہائی مقام سے آ کے گزر جانے کی کوئی مخبائش نہیں ہوتی اس لئے مقامات راہتے کی منزلیں ہیں جب کتمکین بارگاہ خداوندی میں قرار کا نام ہے دوستان الہی رائے میں عائب اورمنازل میں بیگانہ ہوتے ہیں ان کا باطن بارگاہ الہی میں ہوتا ہے اور حق تعالی کے حضور اسباب وآلات ایک آفت اور سامان غیبت ہوتے ہیں ..... جالمیت کے دور میں شعرایے مدوصین کی مدح میں بیمعالمه کرتے تھے کہ جب تک پچھ عرصہ نیگز رجا تاشعرادانہیں کرتے تنصے چنانچہ کوئی شاعر جب اپنے ممدوح کے سامنے پہنچتا تو آپی تکوار تھینچ لیتا اور اپنی سواری کے پاؤں کاٹ ڈالٹااور پھروہ مکوار بھی تو ڑ ڈالٹااوراس سے پیطاہر کرنا مراد ہوتا تھا کہ جمھے سواری کی صرف اس لئے ضرورت تھی کہ آپ کے حضور پہنچنے کی مسافت طے کرسکوں اور ۔ تکوار کی ضرورت اس لئے تھی کہ میں اپنے ان حاسدوں کا مقابلہ کر کے ان کی کوششوں کو نا کام بنا سکوں جو مجھے آپ کی خدمت میں حاضری ہے رو کنے والے تھے اب جب میں آب كے حضور بينج يكا موں تو مسافت طے كرنے والے آلدكى مجھے كيا ضرورت رو كئى ہے اس لئےسواری کوفل کر دیا ہے تیرے در بار سےلوٹ کر جانا میں جائز نہیں سمجھتا اور تکوارکواس لئے توڑ والا ہے تا كمآب كى بارگاہ سے تعلق ختم كرنے كاميرے ول ميں خيال بھى نہ گزرے یوں جب چندروز گزر جاتے تو پھروہ اپنا قصیدہ پڑھ کرسنا تا۔ اور حق تعالیٰ نے حفرت موی علیه السلام کوچی ای طرح فرمایا یعنی حفرت موی علیه السلام جب منازل کو

<u> طے کر کے اور مقامات سے گزر کر تمکین کے کل تک پہنچ گئے اور تغیر کے اسباب آ ب سے</u> ماقط ہو گئے توحق تعالی نے آپ کوفر مایا' فَانْحَلَعُ نَعُلَیْکَ وَالْقِ عَصَاکَ '' (جوتیاں اپنے پاؤں سے نکال دیجئے اوراپنی لاٹھی پھینک دیجئے ) کیونکہ بیآ لہمسافت ہے اور حضور حق میں وصال کے بعد آلات مسافرت کی وحشت کو برواشت کرنا محال ہے لیں ووتی کی ابتداحق تعالی کی طلب ہےاوراس کی انتہابارگاہ خداوندی میں قرار پکڑنا ہے۔ یانی جب تک ندي ميں ہوتا ہے جاري رہتا ہے اور سمندر ميں پنج جاتا ہے۔ تو قرار پکڑ ليتا ہے اور جب قرار پکرلیتا ہے تو اپنامزہ تبدیل کر لیتا ہے تا کہ جس کسی کو یانی کی ضرورت ہے وہ اس کی صحبت کی طرف رجیان نه کرے بلکہ اس کی صحبت کی طرف میلان صرف وہ مخص کرے جس کو جواہر کی ضرورت ہوتا کہوہ جان کی بازی لگائے اور طلب کا بوجھ یاؤں میں باندھ کر مرکو جھکائے ہوئے سمندر میں غوطہ زن ہو پھر یا تو پسندیدہ جواہراور چھپے ہوئے قیمتی موتی حاصل کرے یا پھرائی جان عزیز کوان کی جنجو میں فنا کروے اور مشائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ" المتمكيين رفع التلوين "(جمكين الوين كودوركرن كانام م) دربيلوين بهي صوفيركي اصطلاحات میں سے حال اور مقام کی طرح کی ایک اصطلاح ہے جومعنی کے اعتبار سے ایک دوسرے کے بہت قریب میں اور تلوین سے مراو تغیر پذیر ہونا اور ایک حال سے دوسرے حال کی طرف جاتا ہے اور مراواس بزرگ کے مذکورہ کلمہ سے بیہ ہے کہ ممکن مسترود نہیں ہوتا اور ابناتمام سامان بارگاہ خداوندی میں لے چکا ہوتا ہےاور غیر اللہ کا خیال این ول سے اس طرح نکال چکا موتا ہے کہ نہ تو کوئی ایسا معاملہ در پیش آئے جواس کے ظاہر میں تبدیلی پیدا کرے اور نہ کوئی حال اس برایا طاری ہوجواس کے باطن کومتغیر کروے جیا کہ حضرت موی علیهالسلام مقام مکومین میں تصوتوحق تعالیٰ نےطور پرایک نظرے بجلی و الی تو آب كي بوش جات رب جيها كاللوع وجل كت بين و خور موسى صَعِفاً "(ادر موی عش کھا کر کر پڑے) ان کے مقابلہ میں رسول اللہ علیہ عمام مکین میں تھا اس لئے

مكه مكرمه سے قاب قوسین تک عین تجل اللی كے درمیان سفر كیالیکن آپ كے حال پر كوئی تغیر واقع نه جوا، اور بید درجہ سب درجات ہے اعلیٰ ہے۔ واللہ اعلم

پستمکین دوطرح کی ہوتی ہے ایک یہ کہ اس کی نبیت جی تعالی کے شاہر کے ساتھ ہواور دوسری یہ کہ اس کی اضافت اپنے ہی شاہد کی طرف ہوجس شخص کیلے تمکین کی نبیت اس کے اپنے وجود کی طرف ہو وہ باتی الصفحة ہوتا ہے اور جوشخص شاہد تی سے متعلق ہووہ فانی الصفحة ہوتا ہے اور جوشخص شاہد تی ہے متعلق ہووہ فانی الصفحة ہوتا ہے اور فانی الصفحة کیلئے مستی و ہوشیاری۔ اتصال وانفصال فنا و بھا اور وجود و عدم درست نبیس ہوتے کیونکہ ان اوصاف کے قائم ہونے کیلئے ایک موصوف ضروری ہے اور جب موصوف ہی تی تعالی کے مشاہدہ میں مستخرق ہو چکا ہے تو اتا مت اور اس معاملے میں کلام تو بہت ہے لیکن میں صفاا ورصفت کا تھم بھی اس سے ساقط ہے سے اور اس معاملے میں کلام تو بہت ہے لیکن میں اسی پراختھار کرتا ہوں۔ و باللہ التو فیق۔

### محاضره اورم كاشفه

اورائبی اصطلاحات میں سے محاضرہ اور مکاھفہ بھی ہے اور فرق ان دونوں میں سے ہے کہ محاضرہ لطائف کے بیان میں دل کے حاضر ہونے پر داقع ہوتا ہے اور مکاھفہ حق تعالی کے مشاہرہ میں باطن کے حاضر ہونے پر بولا جاتا ہے ہیں محاضرہ حق تعالی کی نشانیوں کے مشاہرہ میں ہوتا ہے اور مکاھفہ مشاہرات الہید کے دیکھنے میں ہوتا ہے اور آیات الہی کی دویت میں ہمیشہ متفکر رہنا محاضرہ کی علامت ہے جبکہ مکاھفہ کی علامت حق تعالی کی عظمت کی حقیقت میں ہمیشہ متفرر بہنا ہے بھر جو آ دی افعال خداوندی میں ہمیشہ متفرر بہنا ہے اور جو آ دی افعال خداوندی میں ہمیشہ متفرر بہنا ہے ان دونوں میں فرق سے ہے کہ ان دونوں میں سے ایک جو جلال الوصیت میں ہمیشہ کا ردیف ہے اور جو تخیر ہے وہ محبت کا ہم نشین ہے۔ کیا تو نہیں مشکر ہے وہ تو مقام خلت کا ردیف ہے اور جو تخیر ہے وہ محبت کا ہم نشین ہے۔ کیا تو نہیں دیکھا کہ جب حضرت ابراہیم خلیل علیہ السلام نے آ سانوں کے ملکوتی نظام میں نگاہ کی اور

اس کے وجود کی حقیقت میں تامل اور تفکر کیا تو آپ کا دل اس کے ساتھ حاضر ہوا اور فضل خداوندی کود کیھنے سے فاعل حقیقی کا طالب ہو گیاحتی کہ دل کے اس حضور نے فعل کو ہی فاعل كيليِّ دليل بناديايهال تك كدآب نے كمال معرفت مِن فرمايا "إنِّي وَجُهُتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَالسَّمُوتِ وَالْآرُضَ حَنِيفًا "(مِل نِاسِيْ چرر الارات ك طرف متوجه کرلیاجس نے آسانوں اور زمینوں کو تھے پیدا کیا ) اور اللہ تعالی جب اینے حبیب سیالیہ علیہ کو عالم ملکوت میں لے گئے تو انہوں نے تمام چیز وں کو دیکھنے ہے اپنی آ تکھیں بند کر لیں چنانچہ آ پنے نہ کسی فعل کودیکھا نہ مخلوق کودیکھااور نہ ہی اینے آ پ کودیکھااس طرح آب فاعل حقیقی کامشامده کرنے والے ہو گئے۔ پس حق تعالی کے کشف میں آپ کا شوق برھتاہی چلا گیا اور ایک بے قراری پر دوسری بیقراری کا اضافہ ہوتا چلا گیا حتی کہ آ ب نے ویدار الی کی خواہش کی۔ دیدار اور ردیت جاصل نہ ہوئی تو آپ نے قرب کا ارادہ کیا۔ جب قرب بھیممکن نہ ہوا تو وصل کا قصد کیا اور جب وصل کی بھی صورت پیدا نہ ہو کی تو ہر چند كەدل ىردوست حقىقى يعنى ق تعالى كى ياكىزىكى زيادە ظاہر ہوتى جارى تھى كىكن شوق برشوق بڑھ رہا تھا نہ تو روگر دانی کی کوئی صورت تھی اور نہ آ گے بڑھنے کا امکان۔ آپ متحیر ہو گئے جس جگه مقام خلت تقاو بال جیرانی کفرنظر آئی اور جہاں مقام محبت تھا وہاں وصل شرک بن كيااور جيراني سرماييين كئي اس لئے كه وہاں مقام خلت ميں جيراني وجود باري تعاليٰ ميں تقى اور بیشرک ہے اور مقام محبت میں حمرانی حق تعالی کی کیفیت میں تھی اور بیمین تو حید ہے اور ائ معنى مين حضرت شبكى كها كرتے تھے كه 'يا دليل المهتحيرين زونبي تحيواً " (اے حيراني میں مبتلا لوگوں کے رہنما میری جیرانی میں اضافہ کر کیونکہ مشاہدہ میں جیرانی کی زیادتی ورجہ میں زیادتی اوراضافہ کاموجب ہوتی ہے .....اور حکایات میں مشہور ہے کہ حضرت ابوسعید خراز ؒ نے حضرت ابراہیم سعد علویؒ کے ہمراہ دریا کے کنارے حق تعالیٰ کے اس دوست کی زیارت کی تواس سے دریافت کیا کہ ''حق تعالی کی طرف کونسا راستہ جاتا ہے؟'' ہی نے

جواب دیا" حق تعالی کی طرف جانے کے رائے دو ہیں ایک عوام کا راستہ اور دوسرا خواص کا راستہ اور دوسرا خواص کا راستہ انہوں نے عرض کیا اس کی تشریح فرمائے تو اس نے کہا" عوام کا راستہ تو ہے کہ تو اس بات پر ہوکہ کسی علمت کی وجہ سے او اسے قبول کرے اور کسی دوسری علمت کی وجہ سے اسے رد کر دے اور خواص وہ ہیں کہ نہ تو وہ معلل کود کھتے ہیں اور نہ ہی علمت کو سسان حکایات کی حقیقت تفصیل کے ساتھ گزر چکی ہے میری مراداس کے سوا کے خبیس و باللہ التو فیق

## قبض وبسط

ان اصطلاحات میں ہے قیض اور بسط بھی ہیں جان لو کر قبض اور بسط ان احوال میں سے ووحالتیں ہیں جن سے بندے کی تکلیف اور اختیار ساقط ہوتا ہے چنانجے ندان کا آتا اختیاری ہوتا ہےاور ندان کا جانا انسانی کوشش کا نتیجاور حق تعالی کاارشِاد ہے' وَ السلْسة يَـقُبِصُ وَيَبُسُطُ "(اورالله بي تبض كرتااور كھولتا ہے) پس حق تعالى سے تجاب كي صورت می دل کے بند ہوجانے کا نام قبض ہے اور بسط عبارت ہے حالت کشف ومشاہرہ میں ول کی کشادگی ہے۔ادر بیدونوں صورتیں حق تعالی کی طرف سے بندے کے ممل دخل کے بغیر ہوتی ہیں اور عارفان الٰہی کے حال میں قبض بالکل ای طرح ہوتا ہے جس طرح مریدوں كاحوال ميس خوف موتا باور بسط ابل معرفت كاحوال ميس بالكل اى طرح بيجس طرح مریدوں کے احوال میں امید ہوتی ہے لیکن بیصورت ان صوفیہ کے قول کے مطابق ہے جو بیض اور بسط کومندرجہ بالامعنی برمحمول کرتے ہیں جب کمشاری کا ایک طبقہ اس بات برے ک<sup>قی</sup>ض کار تبدیط کے رتبہ سے کہیں زیادہ بلند ہے اور اس کی دووجہ ہیں ایک توبیہ کہ اللہ تعالیٰ کی کتاب میں قبض کا ذکر مقدم ہے اور دوسری پیر کیفِش میں نفس کو پیکھلا تا اور اس کومغلوب کرنا ہے جب کہ بسط میں حق تعالی کی نوازش اور مہربانی ہوتی ہے تو لامحالہ صفات بشریت کو بچھلانا اورنفس کومغلوب کرنا زیادہ افضل ہے اس کی برورش ادراس ہر

مہر بانیوں سے۔اس لئے کدوہ بہت بڑا تجاب ہے اور ایک دوسرا گروہ اس طرف گیا ہے کہ بسط کا مرتبہ قبض کے مرتبے سے زیادہ بلند ہے کونکہ قرآن مجید میں قبض کے ذکر کومقدم كرنااس بات كى علامت بى كەبسافىسىلت كائتبار سىمقدم بى كونكەر بول كاعرف عام اورعادت ریہ ہے کہ جو چیز فضیلت کے اعتبار سے موخر ہواس کو ذکر میں مقدم کرتے ہیں · جبيها كة توعز وجل في مرمايا يحكه 'فَعِنْهُمْ طَالِم" لِنَفْسِهِ وَمِنِهُمُ مُقْتَصِد" وَمِنْهُمْ سَابِق" بالمُنحيرَاتِ بِإِذُن اللَّهِ ''(پس لوگول ميں سے بعض اسپين آپ رِظلم كرنے والے بيں اور بعض درمیانہ رو بیں اور بعض اللہ کے اون سے نیکیوں میں سبقت لے جانے والے ہیں **)** اور نيز فرمايا 'إنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ '' (بِ ثِك اللَّه تَع الْي توب كرنے والول اور ياك وصاف رہنے والول كے ساتھ محبت كرتاہے ) اور نيز فر مايا' يغويم الْحُنْتِينَ لِرَبِّكِ وَاسْتَجْدِى وَادْكَعِنْ مَعَ الرَّاكِينُنَ "(ابمريماسين يروددگارك فرمانبر دار ہو جاادر بجدہ کر اور رکوع کر رکوع کرنے والوں کے ساتھ ) نیز وہ حضرات کہتے میں کہ بسط میں سرور ہوتا اور قبض میں بلا کت ہوتی ہے اور عارفوں کی خوشی تو معرفت کے حاصل ہونے کے سواکسی حالت میں نہیں ہوتی اور ان کی ہلاکت مقصود ومطلوب سے جدائی کے علاوہ کسی اورصورت میں نہیں ہوتی ۔ پس محل دسل میں قرار حاصل کرنامحل فراق میں تِصْهِر<u>نے سے</u> بہتر ہے .....اور میرے شِیخ فر ماتے تھے ک<sup>ق</sup>بض اور بسط د د**نوں ایک ہی معنی میں** میں جوحق تعالی کی طرف سے ہندہ کو حاصل ہوتے میں کہ جب دہ معنی دل پر ظاہر ہوتے ہیں تویا تو باطن ان سےمسر ور ہوتا ہے اورنفس مغلوب اور یا پھرننس مسر ور ہوتا ہے۔کسی انسان کیلئے تو ول کے بیش ہونے میں نفس کی کشادگی ہوتی ہے اور کسی کیلئے دل کے کشادہ ہونے میں اس کے نفس کا قبض ہوتا ہے جو تخف ان معن کے علاوہ اس کی کوئی تعبیر کرتا ہے وہ اپناوفت ضائع كرتاب .....اوريكي وجهب كه حفرت بايزيدُ كتبة مين كه تقبض القلوب في بسط المنهوس وبسط القلوب في قبض النفوس ''(ولول كاقيض بونانفول كي كشادگي مين

ہے اور دلوں کی کشادگی نفسوں کے قبض ہونے میں ہے ) پس قبض ہونے والانفس ہرتم کے خلل ہے محفوظ ہوتا ہے اور میسوط دل ، ذات اور خطا ہے محفوظ ہوتا ہے اس لئے کہ محبت میں غیرت قابل ندمت چیز ہے اور قبض حق تعالی کی غیرت کی علامت ہے اور محبوب کامحت کے ساتھ عتاب کرنا دوی کی شرط ہاو مسط اس عتاب کرنے کی علامت ہے .....اور آثار میں مشہور ہے کہ حفزت کی علیہ السلام جب تک زندہ رہےروتے ہی رہے اور حفزت عیسیٰ عليه السلام جب تك دنيا مس رب بنت بى رب اس لئے كد مفرت يكيٰ عليه السلام حالت قبض میں ہتھے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام حالت بسط میں جب ان دونوں کی آ پس میں ملاقات ہوتی تو حضرت بچیٰ علیہ السلام کہتے''اے عیسیٰ آپ جدائی سے بے خوف ہو گئے ہیں' تو حضرت عیسی جواب میں کہتے''اے بچیل کیا آ ہے تق تعالیٰ کی رحمت سے ناامید ہو یچے ہیں؟ پس نہ تو تمہارار و ناحق تعالی کے حکم از کی کو پھیرسکتا ہے اور نہ بی میراہنسنا فیصلہ شدہ معالمات كولوثا سكتا هي 'لاقبض وَلا بَسَطظ وَلا لَحَمسَ ولا انَسَ وَلا مَحْوَ وَلا صَحْوَ وَلا لِـحـقَ وَلاَ عَـجَـزَ وَلاَ جَهَلَ إِلَّا مِنَ إِللَّهِ تعالَى ''(بندےكاتبض اوربسط لمثا اورمحبت کرنا ، مد ہوش ہونا اور ہوشمند ہونا ۔ وصال حاصل کرنا اور عاجز رہنا ..... اور جاہل ہونانہیں ہے مرصرف اللہ تعالی کی طرف سے ) ان میں سے کی بھی نہیں ہوتا مگروہی جواللہ کی طرف ہےمقرر کیا جاچکا ہے۔

انس وہیبت

جان لو الله تعالیٰ تمہیں سعادت مند بنائے کہ انس اور ہیبت بھی صوفیہ کی اصطلاحوں میں سے ہیں اور ہیبت اور انس راہ حق میں چلنے والوں کے احوال میں سے دو حالتیں ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جب الله تعالیٰ بندے کے دل پرجلالی شہود کے ساتھ جگی کرتے ہیں تو اسے اس حالت میں ہیبت نعیب ہوتی ہے اور جب بندے کے دل پراسی جمالی

شہود کے ساتھ جمجلی کرتے ہیں تو اے انس حاصل ہوتا ہے حتی کہ اہل ہیبت جلال خداوندی ے مشقت میں ہوتے ہیں اور اہل انس جمال البی سے خوثی اور مسرت میں ہوتے ہیں ہیں ای دل میں جوجلال خدادندی ہے محبت کی آ گ میں جل رہا ہواورای ول میں جو جمال اللی سے مشاہدہ کے نور میں روش ہو چکا ہو برائی فرق ہے .... پس مشائخ کے ایک گروہ نے کہا ہے کہ ہیبت عار فان الٰہی کا درجہ ہے جب کہ انس مریدان حق کا۔ کیونکہ جس مخفص کو بھی بارگاہ الٰہی میں اور حق تعالیٰ کے اوصاف کی یا کی بیان کرنے میں جتنا زیادہ وصول حاصل ہوگا اس کے دل پر ہیب کا غلب بھی اتنا ہی زیادہ ہوگا اور انس ہے اس کی طبیعت اتنی بی نفرت کرنے والی ہوگی اس لئے کہ انس تو ہم جنسوں سے ہوتا ہے اور جب حق تعالی کے ساتھ ہم جنس اور ہم شکل ہونا بندے کیلئے محال ہے توحق تعالیٰ کے ساتھ انس کی صورت بھی بیدانبیں ہوسکتی۔پھرحق تعالی کی طرف ہے بھی مخلوق کے ساتھ انس محال ہوگا اور اگرانس ہوا بھی تو وہ اس کے ذکر کے ساتھ ہی ممکن ہوسکتا ہے اور یہ بات بڑی واضح ہے کہ ذکر حق '' ذات حق کاغیرے کیونکہ میہ بندے کی صفات میں سے ہے اور محبت میں ذات محبوب کے غیر کے ساتھ آ رام گیر ہونا حجوث محض دعویٰ اورغرور باطل ہےاور پھر ہیبت حق تعالٰی کی عظمت کے مشاہدہ سے ہوتی ہے اور عظمت حق تعالیٰ کی صفت ہے .....اور اس بندے میں جس کا کام این طرف ہے اور اینے ہی ساتھ ہو .....اور اس بندے میں جس کا کام حق تعالیٰ کی بقا کے ساتھ اپنی فنا ہے ہو۔ بواہی واضح فرق ہے ....حضرت شبائی سے حکایت بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا'' میں اتنا عرصہ یہی سمجھتا رہا ہوں کہ میں حق تعالیٰ کی محبت میں خوثی حاصل کررہا ہوں اور اس کے مشاہرہ سے انس حاصل کئے ہوئے ہوں لیکن اب جھے علم ہوا کہ انس تو ہم جنس کے علاوہ کسی ہے ہوئی نہیں سکتا ..... پھر ایک اور گروہ کا کہنا ہے که ' ہیبت ، فراق ادر سزا کا قرینہ ہے جب کہ انس وصل اور رحمت کا نتیجہ ہوتا ہے تو دوستوں کو ہیت جیسی حالتوں ہے محفوظ ہی رہنااورانس کے ساتھ ہم نشین رہنا چاہئے کیونکہ لامحالہ انس

محبت کا تقاضہ کرتا ہے اور جس طرح محبت کیلئے ہم جنس ہونا محال ہے اس طرح انس کیلئے بھی محال ہے۔

مير عضي كتي تق كه مجھال شخص يرتعب موتا ب جويد كہتا ہے كہ حق تعالى كساته انس ممكن نبيس موتار باوجود يكه حق تعالى ففر مايابي إنَّ عبدادى " (بشك مير بند بند با الله عبادى " (مير بندول سى كهد يجيّ ) " وَإِذَا سَسَالُكُ عِبَادِیُ ''(اورجب آپ میرے بتدے سوال کرتے ہیں )' یُا عِبَادِیُ لا خَوُف' عَلَيكُمُ الْيَوُهَ وَلاَ ٱنْتُمُ تَحْزَنُونَ ''(اےمیرے بندو! آجؒ کے دن تم پر نہ کوئی خوف ہے۔ اور نہتم عملین ہو گے ) لامحالہ جب بندہ اپنے اور حق تعالیٰ کی اتنی مہر بانیوں کو دیکھتا ہے تو اس مے مبت کر لیتا ہے اور جب اس کو دوست بنالیتا ہے تو اس سے انس کر لیتا ہے اور اس لئے بھی کہ دوست سے ہیب محسول کرنا بیگا تھی کی دلیل ہے اور انس یگا تھی و اپنائیت کی علامت اورانسان کی صفت یہ ہے کہ وہ اپنے اوپر انعام کرنے والے کے ساتھ انس کرتا ہے اور جب حق تعالیٰ کی طرف ہے ہمیں اس قد رنعتیں اور ہمیں اس کی معرفت حاصل ہے تو محال ہے کہ ہم اس ہے ہیبت کی بات کریں .....اور میں علی بن عثمان ہجویری کہتا ہوں کہ اس اختلاف کے باد جودیہ دونوں گروہ رائتی اور صحبت پر ہیں کیونکہ ہیبت کا غلبہ نشس اوراس کی خواہشات اور اس سے اوصاف بشریت کوفنا کرنے کے ساتھ ہوتا ہے جب کہ انس کا غلبہ " دل کے ساتھ اور دل میں معرفت کی برورش کے ساتھ ہوتا ہے۔حق تعالیٰ اپنے جلال کی تجل ے دوستوں کےنفس کوفنا کرتے ہیں اور اپنے جمال کی تجلی ہےان کے دل اور باطن کو باقی كردية بين ..... پس جولوگ الل فنامي سے بين وه بيبت كومقدم مجھتے بين اور جوحفزائت اہل بقاہیں وہ انس کوفضیلت ویتے ہیں۔اس کی شرح اس سے قبل فنا اور بقاکے باب میں بھی ا گزرچی ہے۔

### فهرولطف

انبی اصطلاحات میں ہے قبراورلطف بھی ہیں اور فرق ان دونوں میں یہ ہے کہ ید د نوں اصطلاحیں وہ ہیں کہ جن سے بیلوگ اینے احوال کی تعبیر کیا کرتے ہیں اور ان کے نزدیک قبرے مرادتمام خواہشات کوفنا کرنے اورنفس کواپی تمام آرز وؤں ہے بازر کھنے میں حق تعالیٰ کی تائید ہے۔ کیونکہ ان کی مراداس چیز میں ہےاورلطف سے ان کی مراد باطن کی بقامشاہدے کے دوام اور درجہ استقامت میں حال کے قرار میں حق تعالیٰ کی تائید ہے تی کے صوفیہ کے ایک گروہ نے کہا ہے کہ حق تعالیٰ کی طرف سے مراد کا حاصل ہو جانا کرامت ہاور بیاال لطف حضرات تھے جب کہ دوسرا گروہ کہتا ہے کہ کرامت سے ہے کہ حق تعالی بند ہے کوائی مراد اور مرضی کے ساتھ اس کی اٹی مراد سے روک دے اور بندے کواس کی نامرادی میں مقہور ومغلوب کردے۔ چنانچہ اگر وہ تشنگی کی حالت میں دریا پر جائے تو دہ بھی خنگ ہوجائے ..... کہتے ہیں کہ بغداد میں بڑے رہے کفقرامیں سے دودروکیش تھایک ان میں سے صاحب قہر تھا اور دوسرا صاحب لطف دونوں ایک دوسرے کے ساتھ ہمیشہ جھڑتے ہی رہتے تھاور ہرایک اپنے حال کودوسرے کے حال پر ترجیح دیتا تھا۔ ایک ان میں سے کہتا کہ بندے برحق تعالی کالطف تمام چیزوں سے اشرف ہاس لئے کہ اللہ تعالی نے خود فرمایا ہے 'اکٹه کطیف' بعبادہ '' (الله اسے بندوں پر برالطف کرنے والا ہے) اور دوسرا کہا کرتا تھا کہ بندے برحق تعالی کا قہرتمام چیزوں سے زیادہ کال ہے اس لئے کہ حق تعالی کارشاد ہے 'وَهُو الْقاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ' (اوروه این بندول پرعالب ہے)ان کے درمیان بدبحث طویل ہوگئی یہاں تک کہ اس صاحب لطف درویش نے مکہ مرمہ جانے کا اراده كيا\_ليكن مكه محرمه نه پہنچا بلكه ايك جنگل ميں بيثة كررياضت ميں مشغول ہو گيا كئي سال تک کسی کواس کی کوئی خبر نہ ہوئی ھی کہ ایک دفعہ ایک شخص مکہ تمرمہ سے واپسی ہریہاں سے

گز را تو اس درولیش کومرراه دیکھااس درولیش نے کہا''اے بھائی! جبتم عراق پہنچوتو بغداد کے مخلّہ کرخ میں میرے اس دوست ہے کہنا کہ''اگرتم جنگل کواس کی مشقتوں کے باوجود کرخ بغداد کی طرح اس کے عجائب کے ساتھ دیکھنا جائے ہوتو یہاں آ جاؤ! کہ پیر جنگل بھی میرے لئے کرخ بغداد کی طرح ہی ہے ۔۔۔۔اس درویش نے جب کرخ بغداد میں پہنچ کراس درولیش کےاس دوست کو تلاش کر کےاس کا پیغام دیا تواس رفیق نے کہا'' جب تم واپس جاؤ تو اے کہہ دینا کداس چیز میں کوئی شرف اور عزت نہیں کہ حق تعالی نے تمہارے لئے یہ مشقت جنگل کوکرخ بغداد کی طرح کر دیا ہے تا کہتم جنگل کی تکلیفوں ہے تنگ آکر) درگاہ خدادندی ہے بھاگ ہی نہ جاؤ بلکہ شرف تو اس میں ہے کہ حق تعالیٰ نے کرخ بغداد کو بی اپنی تمام تر نعمتوں ادر عجائب کے باوجود ہمارے لئے پر مشقت جنگل کی طرح کردیا ہے اور ہم ای میں خوش وخرم ہیں .... اور حفرت بگی کے بارے میں آتا ہے کہ '' آپ اپنی مناجات میں کہا کرتے تھے بار خدایا! اگر آپ آسان کومیری گرون کا طوق ، زمین کومیرے پاؤں کی زنجیراورتمام جہان کومیرے خون کا بیاسا بنادیں تب بھی میں آپ ے مندند مور وں گا .... اور میرے شیخ کے بیان کیاتھا کہ ایک سال اولیاء اللہ کا اجتماع ایک جنگل میں ہوا تھااور میرے شنخ حضرت حصریؓ مجھےاپنے ہمراہ لے گئے تھے میں نے اولیاء کے ایک گروہ کود مکھا کدان میں ہے ہر ہزرگ ایک بخت پر آ رہا تھااور کی گروہ کو تخت پر بٹھا کرلایا جار ہاتھا اورکوئی گروہ اڑتا ہوا چلا آ رہا تھا ان میں ہے جوکوئی بھی آتا حضرت حصری ؓ ان کی طرف قطعاً کوئی التفات نه فرماتے یہاں تک کدمیں نے ایک جوان کو دیکھا جس کی جوتیاں پھٹی ہوئی اور لاکھی ٹوٹی ہوئی تھی یاؤں برکار ہو چکے تصر برہند تھا اعضا جلے ہوئے اورجہم نحیف و کمز در ہو چکا تھا۔ وہ جب سامنے نمودار ہوا تو حضرت حصریؓ بری تیزی ہے الحےاوراس کااستقبال کیااوراس کو بلندمقام پر لا کر بٹھایا''میرے شخ کہتے ہیں کہ''میں بڑا حمران ہوادراس اجتماع کے فتم ہوجانے کے بعدائیے شخ ہے دریافت کیا تو انہوں نے بتایا

کہ''وہ اللہ تعالی کے اولیاء میں سے ایساولی تھا جو ولایت کے تالیع نہ تھا بلکہ ولایت اس کے تالیع ہے اور وہ کرامات کی طرف بالکل کوئی توجہیں دیتا ..... بہر حال جو کچھ ہم اپنے لئے خود اختیار کرتے ہیں وہ ہمارے لئے مصیبت ہوتا ہے اور میں صرف اس چیز کی خواہش کرتا ہوں جو اللہ تعالی میرے لئے چاہتے ہیں تا کہ حق تعالی خود ہی اس چیز میں میری حفاظت کریں اور میر نے فس کے شرے مجھے بچائے رکھیں ، اگر اللہ تعالی مجھے اپنے قہر میں رکھیں تو میں اور میر کے ادادہ نہ کروں گا اور اگر اپنے لطف میں رکھیں تو میں قبر کا ہرگز ارادہ نہ کروں گا کو دک ہمیں حق تعالی کے اختیار یو کوئی اختیار حاصل نہیں۔

# نفى واثبات

ان اصطلاحات میں نے فی اور اثبات بھی ہیں اور ان دونوں میں فرق ہیے کہ مشائخ طریقت رحمہم اللہ تائید البی کے اثبات اور صفات بشریت کے محو ہو جانے کونی و اثبات کہتے ہیں۔ یعنی فنی سے صفات بشریت کی فئی مراد لیتے ہیں اور اثبات سے حق تعالی کے اوصاف تھی اور ان کے غلبے کا اثبات مراد لیتے ہیں کی ونکہ کل کامٹ جانا محوکہ بلاتا ہے اور کل کی فئی صفات پر ہی ہوئی جاتی ہوئی دات پر کل کی فئی صفات پر ہی ہوئی جاتی ہوئی دات ہوئے دات پر فئی صفات پر ہی ہوئی ۔ پس بری صفات کی فئی اور قابل تعریف صفات کا اثبات ہوتا چاہئے ، لینی متصور نہیں ہوتی ۔ پس بری صفات کی فئی اور قابل تعریف صفات کا اثبات ہوتا چاہئے ، لینی حق تعالیٰ کی محبت میں معنی کو تابت کرتے ہوئے دعویٰ کی فئی کی جائے کیونکہ دعویٰ فئس کی لینی حقات میں ہو جاتی ہیں تو وہ یوں کہا کرتے ہیں کہ ''بقائے حق کے اثبات صفات بشریت کی فئی ہوگئ' اس بارے ہیں اس سے قبل باب فقر وصفوت اور باب فناو سے صفات بشریت کی فئی ہوگئ' اس بارے ہیں اس سے قبل باب فقر وصفوت اور باب فناو ہوتی ہوئی ہوئی ہوگئ' اس بارے ہیں اس سے قبل باب فقر وصفوت اور باب فناو ہوتی ہوئی ہوئی کے اختیار کو ثابت کرنے اور بندہ کے اختیار کو ٹاب کی کو ٹاب کے اختیار کو ٹاب کی کو ٹاب کو ٹاب کو ٹاب کی کو ٹاب کی کو ٹاب کی کو ٹاب کو ٹاب کو ٹاب کی کو

باتوقيق بزرك نے كهاتھا" احتيار الحق بعبده مع علمه بعبده خيو" مِن اختيار عبده لنفسه مع جهله بربه ''(حق تعالیٰ کا نیے بندے کو جانتے ہوئے اس کیلئے کس چیز کواختیار کرنا بہتر ہے اس بات ہے کہ بندہ اپنے رب کی مرضی ہے جاہل ہوتے ہوئے اپنے لئے کسی چیز کواختیار کرے) کیونکہ محبت نام ہے محبوب کے اختیار پراینے اختیار کوففی کر دینے کا اوریہ بات توسب کے نزدیک قابل سلیم ہے .... میں نے حکایات میں بڑھا ہے کہ ایک درولیش دریا میں ڈوب رہاتھا کہ کی شخص نے کہا'' بھائی کیاتم غرق ہونے سے بچنا جاہتے ہو؟ ورولیش نے جواب دیا' دنہیں'اس نے یو چھا'' تو کیاتم غرق ہو جانا چاہتے ہو؟ اس نے جواب دیا''نہیں'' وقیخص کینے لگا''عجیب بات ہے کہ نہ ہلاکت کواختیار کرتے ہواور نہ نجات کو درویش نے کہا'' مجھے نجات کو اختیار کرنے سے کیا سروکار ہے کہ میرا اختیار تو وہی ہے جوئل تعالی میرے لئے انقایار کرے .....مشائخ نے کہا ہے کہ محبت میں کمترین درجہ رہے ہے کہ اینے اختیار کوفقی کر دیا جائے پس حق تعالیٰ کا اختیار تو از لی ہے اس کی ففی ممکن نہیں ہو سكتى جب كه بندے كا اختيار عارضى ہے كه اس كى فنى ہوسكتى ہے،اس لئے اسے عارضى اختيار کو یاؤں تلے کچل ڈالنا چاہئے تا کہاز لی اختیار بقاحاصل کر لے۔جیبا کہ حضرت مویٰ علیہ السلام کوہ طور پر حالت انبساط میں تھے کہ حق تعالی سے دیدار کی تمنی کرتے ہوئے اینے اختیار کوٹا بت کرنے کی کوشش کی اور کہا'' رب اد نبی '' (اے میرے رب مجھےا پٹا آپ دکھا) حق تعالیٰ نے کہا'' کئ نہ وانبی '' (تم مجھے ہرگزنہیں دیکھ سکتے )حضرت موٹی علیہ السلام نے عرض کی'' بارخدایا تیرا بدارحق ہے اور میں اس کامستحق ہوں پھر روکا کیوں جا رہا ہے؟'' فرمان آیا که''باں دیدارتو حق ہے کیکن محبت میں اینا اختیار باطل ہے.....اوراس بارے میں کلام تو بہت ہے کیکن اس سے زیادہ بیان کرنامیرامقصد نہیں تھا تا کتمہیں علم ہوجائے کہ صوفیہ کے ہال فی اور اثبات سے مراد کیا ہے 'وباللهِ التوفیق ''اس بارے میں جمع وتفرقہ فنا وبقااور نیبت وحضور کا پورا ذکرصو فیہ کے مذاہب کے بیان میں وہاں گزر چکا ہے جہاں میں

نے صووسکر کا ذکر اور اس بارے میں اشکال وغیرہ بیان کئے تھے۔ تفصیل کیلئے ای طرف رجوع کرنا چاہئے کیونکہ ان سب کا بیان وہاں وموجود ہے تاہم ضروری مقدار میں نے یہاں بھی بیان کردی ہے تا کہ ہر بزرگ کا فمہب شرح کے ساتھ بیان ہوجائے۔واللہ اعلم

#### مسامره نمحادثثه

انہی اصطلاحات میں سے مسامرہ ومحادثہ بھی ہیں اور فرق ان دونوں میں بیہ ہے کہ بیددونوں اصطلاحیں طریق حق کے کاملوں کے احوال میں سے دو حالتوں سے عبارت ہیں۔محادثہ کی حقیقت یہ ہے کہ وہ ایک باطنی راز ہے جیسے بیان کرنے سے زبان قاصر ہے ادرمسامرہ کی حقیقت رہ ہے کہ وہ باطنی راز کو چھیانے کی خوثی کا نام ہےاوراس کے عنی رہے ہیں کہ مسامرہ بندے کوحق تعالیٰ کے ساتھ رات کو اور محادثہ دن کو حاصل ہونے والے ایک وفت کانام ہے کہ اس وفت میں بندے کوحق تعالیٰ کے ساتھ طاہری اور باطنی سوال وجواب کرنے کی سعادت نصیب ہوتی ہے اس لئے رات کی مناجات کومسامرہ اور دن کی دُعاوَں کومحادثہ کہتے ہیں ہیں دن کی حالت تو ظاہر اور کشف پر بٹنی ہوتی ہے اور رات کی کیفیت پوشیده ہوتی ہے اور محبت حق میں مسامرہ کی کیفیت محادثہ ہے زیادہ کامل ہوتی ہے اور مسامرہ كاتعلق توجهارے يغيم والكية كے حال سے تھاكہ جب حق تعالىٰ نے جاہا كه آپ كوراز و نياز كا وقت حاصل موتو جرئيل عليه السلام كوبراق و يكرآب كي خدمت مين بهيجاتا كه آب كو رات كوفت مكم عظمه الم قاب قوسين عك يبنيادين الطرح آب ت تعالى ساينا راز کہیں اور حق تعالی سے کلام سنیں۔ چنانچہ جب آپ آخری منزل تک پہنے گئے تو آپ کی زبان مبارک جلال خداوندی کےمشاہرے کی وجہ سے خاموش ہوگئ اور آپ کا دل عظمت البی کی حقیقت میں جیران ہو گیا اور آپ کاعلم ذات حق تعالیٰ کے اوراک سے عاجز آگیا اورآب کی زبان اس کیفیت کو بیان کرنے سے در ماندہ ہوگی تو آب نے اعترافا کہا 'کلا

اُمُحْصِسى ثناءُ عليك ''(مين تيري حمد وثنا كوبيان نبيس كرسكتا )جب كرمجاد ثه كأتعلق حضرت موی علیه السلام کے حال سے تھا کہ جب انہوں نے خواہش کی کرحق تعالی کے ساتھ انہیں سوال و جواب کا وقت حاصل ہوتو آپ حیالیس روز کے وعدہ اور انتظار کے بعد دن کے وقت کو دطور پر حاضر ہوئے اور کلام البی کوسناحتی کہ خوش ہو گئے بھر دیدار کا سوال کیالیکن اس مرادے عاجز رہے اور ہوش آپ کے جاتے رہے۔ پھر جب ہوش میں آئے تو کہا' نُبٹُ الیک "(میں اپنے خیال سے تیری بارگاہ میں رجوع کرتا ہوں) بیسب پچھاس لئے ہوا تَاكِدَاسَ وَاتِ مِن حِصَلا يَا كَيَاتَهَا حِيدًا كَرْمِ اللهِ مُسْبَحَدَانَ الَّذِي ٱلسُوبِي بِعَيْدِهِ لَيُلاً " (یاک ہےوہ ذات جس نے سیر کرائی اپنے بندے محمدﷺ کورات کے وقت) اور اِس شخصیت میں جوخودا بی خواہش ہے آئے تھے جیسا کہ فرمایا'' وَلَمَّا جَاءَ مُوْسَى لِمُيقَاتِنَا'' (اور جب موی علیدالسلام ہمارے مقام وعدہ برآئے ) فرق ظاہر ہوجائے ..... لیس رات دوستوں کی خلوت کاونت ہے جبکہ دن بندگان خدا کی خدمت کاونت ہے اور پیضروری امر ہے کہ جب بندہ مقررہ حدیہ تجاوز کر جائے تو اسے ڈانٹ پلاتے ہیں لیکن دوست کیلئے کوئی حد بی نبیس ہوتی کہ وہاں سے تجاوز کرنے پر وہ متحق ملامت قرار یائے کیونکہ دوست جو کچھ بھی کرتا ہے وہ دوست کیلئے بیندیدہ ہی ہوتا ہے۔

علم اليقين ،عين اليقين اورحق اليقين

ان اصطلاحات ہیں ہے علم الیقین ، عین الیقین اور حق الیقین بھی ہیں اور فرق الیقین بھی ہیں اور فرق ان میں ہیں ہے کہ بندے کو ان میں ہیں ہے کہ بندے کو اپنے معلوم کاعلم عاصل ہواور اپنے معلوم کے بیان کی صحت پر یقین کے بغیر اسے جاتنا علم میں ہوتا اور جب علم عاصل ہو جاتا ہے تو پوشیدہ چر بھی اس کی وجہ سے ظاہر کی طرح ہوجاتی ہے۔ کیونکہ کل قیامت کے دن مومن لوگ جب حق تعالیٰ کی زیارت کریں گے وای شکل و

صورت میں دیکھیں گے جس میں آج اس کو اپنے ذہن میں جانتے ہیں اگر اس کے برخلاف دیکھیں گے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ یا تو قیامت کے دن انہیں دیدار ہی صحح حاصل نہیں ہوایا بھرآج دنیا میں حق تعالیٰ کا صحیح علم انہیں حاصل نہیں ہوا۔ اور بیدونوں صورتیں تو حید کے خلاف ہیں۔اس لئے کہ آج دنیا میں محلوق کاعلم حق تعالیٰ کے بارے میں درست ہےاورکل قیامت میں ان کا دیدار کرناضچے ہوگا۔ پس مومن لوگوں کا تو حیدالی کے بارے میں علم الیقین ،عین الیقین کی طرح ہوگا اور حق الیقین علم الیقین کی طرح اور جوصو فیہ حق تعالیٰ کی رویت میں حق تعالیٰ کا پورا پوراعلم حاصل ہونے کوعین الیقین کہتے ہیں پیجال ہاں گئے کہ رویت بھی ساع دغیرہ کی طرح حصول علم کا ایک آلدادرسب ہے جب بورا بوراعلم ماع ہے حاصل نہیں ہوسکتا۔ تو رویت ہے حاصل ہونا بھی محال ہے پس ان حضرات ک مراداس علم الیقین سے حق تعالی کے احکام اور اوامر کے ذریعہ دنیا کے معاملات کاعلم ہے اورعین الیقین سے مراونزع کی کیفیت اور و نیاہے جانے کے وقت کاعلم ہے اور عین الیقین ہے جنت میں دیدارخداوندی کے ظاہر ہونے ادراس کے احوال کوائی آئکھوں ہے دیکھنے کا علم مراد ہے۔ بیں علم الیقین علما امت کا مقام ہے کہ وہ بی حق تعالیٰ کے احکام پر استقامت کے ساتھ جے رہتے ہیں اور عین الیقین عارفان الی کا مقام ہے کہ وہ بروقت موت کیلئے مستعدر ہتے ہیں ادر حق الیقین دوستان الی کی فنا گاہ ہے کہ وہی تمام موجودات سے اعراض کئے ہوئے ہوتے ہیں۔

عارفان اللي كامقام بكروه بروقت موت كيلي مستعدر بتي بين اور تق اليقين دوستان اللي كى فنا گاه به كروي تمام موجودات بداعراض كئے ہوئے بين يس علم اليقين محنت ومجامدہ سے حاصل ہوتا ہاور حق اليقين محبت اللي سے حاصل ہوتا ہاور حق اليقين مشامدہ حق سے حاصل ہوتا ہاور ان ميں سے ایک علم الیقین عام ہاور دوسرا عین الیقین خاص ہاور دوسرا عین الیقین خاص ہاور دوسرا عین الیقین خاص ہاور تسراحق الیقین خاص ہے۔ واللہ اعلم۔

علم ومعرفت

انہی اصطلاحات میں ہے علم اور معرفت بھی ہیں علائے اصول نے علم اور معرفت کے درمیان فرق نبیس کیا بلکه ان دونو ل کوایک ہی کہا ہے سوائے اس بات کے کہ انہول نے کہا ہے کہ حق تعالی کو عالم کہنا جا ہے لیکن عارف نہیں کہنا جا ہے کیونکہ نص قرآنی میں حق تعالی کو کہیں بھی عارف نہیں کہا گیا تا ہم مشائخ طریقت اس علم کو جوعمل اور حال کے ساتھ ملا ہوا ہو اور عالم اینے حال کواس ہےتعبیر کرے تو اس کومعرفت کہتے ہیں ادراس کے عالم کو عارف کہتے ہیں اور ہراس علم کو جومعنی ہے مجروہ وعمل سے ضائی ہواس کوعلم کہتے ہیں اور اس کے جاننے والے کو عالم کہتے ہیں ہیں جو مخص کسی چیز کے معنی اور اس کی حقیقت کو جانیا ہواس کو عارف كہتے ہيں ادر جو خض فقط عبارت كواوراس كے معنى كے بغيراس كے حفظ كو جانبنے والا ہو اس کو عالم کہتے ہیں ہمی وجہ ہے کہ جب صوفی لوگ اپنے دوسرے ہمعصر صوفیوں کی تحقیر كرنے كا اراده كرتے بيں تواس كو دانشمند كہتے بيں عوام كويد بات برى لگتى ہے حالانكدان كا مقصد کسی کوعالم کہنے سے اس کی برائی بیان کرنائبیں ہوتا بلکدان کی مرادصرف بیہوتی ہے کہوہ اسية علم يممل نبيس كرتا" لِكنَّ المعالِم قائِم" بنفسِه والعادف قائِم" بوبه" (ال ليَّ ك عالم انی ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے اور عارف اینے رب کے ساتھ قائم ہوتا ہے ) اس بارے میں 'کشف تجاب معرفت' میں کافی گفتگو ہو چکی ہے اوراس جگدا تناہی کافی ہے۔

# شريعت وحقيقت

انہی اصطلاحات بی سے شریعت اور جھیقت بھی ہیں اور صوفیہ کے ہاں ہے دونوں الی عبارات ہیں کہ ان میں سے ایک طاہری حال کی درتی کو بیان کرتی ہے اور دوسری باطنی حال کی اقامت وصحت بیان کرتی ہے ان کے معنی میں دوگروہ غلطی پر ہیں ایک

علمائے طاہر کا جو کہتے ہیں کہ ہم ان دونوں میں کوئی فرق نہیں کرتے کیونکہ شریعت بعینہ حقیقت ہے اور حقیقت بعینہ شریعت اور دوسرا گروہ محدول کا جوان میں سے ہر ایک کو دوسرے کے بغیر بی ورست سجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ جب حقیقت کی حالت ظاہر ہوجائے تو شريعت اتحه جاتى باوريةول معتبين ،قرامط ،شيعه ادروسوسه والني والول كاب ....اور تھم میں شریعت کے حقیقت ہے الگ ہونے کی دلیل یہ ہے کہ تصدیق ایمان کے معاملہ میں قول سے جدا ہے اور اصل میں تصدیق کے قول سے جدانہ ہونے پر دلیل یہ ہے کہ تصدیق بغیرزبانی قول کے ایمان نہیں ہوتی ای طرح محض زبانی اقرار تصدیق کے بغیر ایمان نہیں ہوتا اور قول وتصدیق کے درمیان فرق بڑا واضح ہے .... پس حقیقت اس معنی ے عبارت ہے جس بر لننے درست نہیں ہوتا اور حضرت آ دم علیہ السلام کے عبد ہے جہانوں کے فنا ہونے کے وقت تک اس کا تھم ایک طرح کار بتا ہے مثلاً حق تعالیٰ کی معرفت اوراپیے معاملات کوخلوص نیت کے ساتھ درست رکھنا .....اور شریعت اس معنی سے عبارت ہے کہ جس پرنشخ اور تبدیلی روا ہو۔ جیسے کہ احکام اور اوامر خداوندی .....پس شریعت بندے کا اپنا فعل ہوگا اور حقیقت حق تعالیٰ کی تلہبانی اور حفظ وامان کا نام ہوگا پس حقیقت کے وجود کے بغیرشر بعت کا قائم کرنا محال ہوتا ہے اور ای طرح حقیقت کا قیام بھی شریعت کی حفاظت کے بغیرمحال ہے،اس کی مثال یوں ہے کہ جیسے ایک شخص روح کی وجہ سے زندہ ہوتا ہے اور جب روح اس سے جدا ہوجاتی ہے تو وہ مردار ہوجاتا ہے اور روح اس کے ساتھ اس طرح ہوتی ہے کہ جسم اور روح دونوں کی قدر وقیت ایک دوسرے کے ساتھ ملے رہنے سے ہوتی ہے ای طرح شریعت، حقیقت کے بغیرریا کاری ہوتی ہواد حقیقت، بغیر شریعت کے منافقت جُوتى باورت تعالى كارشاد بُ وَاللَّهِ مِن جَلْهَ مُو افِينا لنَّهُدِ ينَّهُم سُبُلَنا " (جولوگ ہمارے بارے میں محنت کرتے ہیں ہم ان کواپنے رہنے کی رہنمائی کرتے ہیں ) مجاہدہ شریعت ہے اور مدایت اس کی حقیقت ایک تو ان میں ہے بندے کا اپنی ذات پر ظاہری

العلائق

ا کام کی حفاظت کرتا ہے جب کہ دوسراحق تعالیٰ کا بندے پر اس کے باطنی احوال کی حفاظت کرنا ہے۔ پس شریعت بندے کے دائرہ کسب و محنت سے تعلق رکھتی ہے اور حقیقت کا تعلق عطیہ خداوندی سے ہے۔ صوفیہ کے درمیان رائج اصطلاحات میں ایک دوسری قسم کی اصطلاحات بھی ہیں جوان کے کلام میں استعارہ کے طور پر استعال ہوتی ہیں ان کی تفصیل اور شرح بہت مشکل ہے تا ہم میں اس نوع کو بھی انتصار کے ساتھ بیان کردیتا ہوں۔

اصطلاحات کی دوسری نوع

الحق جن سے صوفیائے کرام کی مراو خداوند تعالیٰ کی ذات ہوتی ہے کیونکہ اللہ

تعالی کاسائے گرای میں سے بیسی ایک تام ہے جیسا کرتی تعالی نے فرمایا ہے 'ذالک بات اللہ ہو الْحق ''(بیبات اس لئے ہے کہ اللہ قل ہے)

الحقیقہ: اس لفظ سے صوفیہ کی مراد بندے کا وصل اللی کے کل میں اقامت پذیر ہونا اور اس کے باطن کا حق تعالی کے مقام تنزیبہ میں تظہر تا ہے۔

الخطر ات ---- احکام تفرقہ میں سے جو پچھ دل پر گزرے۔

الوطنات ---- معارف البیہ میں سے جو پچھ باطن میں جا گزیں ہو۔

الوطنات ---- میں ذات کی اس طرح نفی کرنا کہ اس کا اثر باقی ندر ہے۔

الرم ---- کی چیز کی اصل کا دل سے نفی کرنا۔

ےقاصر ہوجا کیں۔ الوسائط ---- وواسباب جن سے تعلق پیدا کر کے طالبان حق مراد کو چینجے ہیں۔

---- وهاسباب جن کے ساتھ طالبان حی تعلق بیدا کریں ادرایے مقصور

الزوائد ---- ول میں انوار خداوندی کی کثرت۔

الفوائد ---- بإطن كاليغ لئة ضروري چيزون كادراك كرلينا\_

لملحاء ---- دل كاايني مراد كوحاصل كريلينه كااعماد يه المنجاء ---- دل كالحل آفت سے فلاصى مانا۔ الكليه ----ادصاف بشريت كونمل طورير بإلينا ـ اللوائج ---- اوصاف بشريت كي في يهم اد كا ثابت كرنابه اللوامع ---- دل يرنوركاايين فوائدكو باقى ركھتے ہوئے ظاہر ہوتا۔ الطّوالع ---- دل يرمعارف الهيد كانوار كاطلوع بونا-الظّوارق----رات کی مناجات میں دل پر بشارت یاز جر کے ساتھ کیفیت کاوار دہونا۔ اللطة نف---- عال كى بار يكيون سے دل مسلطيف اشاره پيدا مونا۔ السر ---- محبت کے احوال کوفنی رکھنا۔ البخوى ---- غير كي اطلاع ہے آفات كۇفخفي ركھنا۔ الاشاره----زبانی عبارت کے بغیرغیرکومراد کی خبر دینا۔ الایماء ---- عبارت ادراشاره کے بغیر تعریفاً خطاب کرنا۔ الوارو ----معانی کادل میں دار دہوتا۔ الاعتباه ----دل عفلت كازائل مومار الاشتياه----حق اور باطل كے درمیان حال كامشنتيہ ونابہ القرار ----حقيقت حال ير دد كازاك موجانا الانزغاج----وحدانیت کے حال میں ول کا حرکت کرنا۔ صوفیہ کی بعض اصطلاحات کے بیم عنی تھے جوا خصار کے طور پر بیان ہوئے۔واللہ اعلم

# اصطلاحات كى تيسرى نوع

تيسرى تتم كى اصطلاحات دومين جنهيس بيرحفزات توحيداللى اورحقائق ميس اينة اعتاد کواستعارے کے بغیر بیان کرنے میں استعال کرتے ہیں۔ان میں سے پہلی اصطلاح ہے۔ العالم ..... پیاصطلاح حق تعالی کی محلوقات ہے عبارت ہے اورصو فیہ کہتے ہیں کہا تھارہ ہزار عالم بیں اور بعض کہتے ہیں کہ پچاس ہزار عالم ہیں۔ جب کے فلسفی لوگ کہتے ہیں کہ عالم صرف دو بیں ایک عالم علوی اور دوسراعالم سفلی اور علمائے اصول کہتے ہیں کہ عرش سے لے کرز مین کے بنیج تک جو کچھ ہےوہ تمام ایک ہی عالم ہے۔غرضیکہ تمام عالم مختلف جنسوں کا مجموعه باورابل طريقت بهى عالم ارواح اور عالم نفوس ميس عالم كوتقسيم كرتي بيل كيكن ان کی مرادوہ نبیں جوفلاسفہ کی ہے کیونکہ ان کی مرادارواح اور نفوس کا اجتماع ہے۔ المحدث ----وه جود جود مين مناخر مولعني يبلينه تفااور بعد مين بيدا موا - جواینے وجود میں ہمیشہ سے ہے اور جس کی ذات تمام موجودات سے پہلے تھی اور پیخداوند تعالیٰ کے سواکوئی نہیں ہے۔ ----وه جس کی ابتداء نه ہو۔ الازل ----وەجس كىكوئى انتبانە ہو\_ الايد ----کسی چیز کاوجوداوراس کی حقیقت۔ الذات ---- جوموصوف ندبن سكے كيونكه و وقوا قائمنبيں ہوتا بلكه دوسر بے كى صفت ہوتا ہے۔ ---- جو سمى نەبو\_ ---جوشنی کی خبر( نام) ہو۔ التشمسه -- جو ہرغیرموجو داور قابل نفی چیز کےعدم کا نقاضہ کرے۔ الھی

الاثبات ----جو ہرموجوداورقامل وجود چیز کااثبات کر ہے۔ الشيئان ----وهدوچزي جن ميس سايك كيهوت بوئ دوسر سكاوجود جائز بو الطيدان ----وه دو چيزين جن بين سے ايك كاو جود دوسرے كے ہوتے ہوئ ايك بی حال میں درست نہ ہو۔ الغیر ان ----وہ دو چیزیں جن میں ہے ایک کاوجود دوسرے کے فنا کے ساتھ جائز ہو۔ ---- كى چىز كاصل جويذات خود قائم ہو\_ ---- جوكى جوہرك ساتھ قائم ہو۔ الجمم ----جو پراگنده ایز این مرکب بور السوال ---- كى حقيقت كاطلب كرنابه الجواب `----مضمون سوال کی خبر دینا۔ الحسن ---- جو حکم کے مطابق ہو۔ ---- جوظم کے خالف ہو۔ السفه ----هم كاترك كرنا\_ ---- کسی چیز کواس کے کل کے علاوہ جگہ برر کھنا۔ ----- جرچيز کواس کے اپنے مقام دکل میں رکھنا۔ ----وہ جس کے کسی کام پراعتراض نہ کر سکیں۔ الملك مختصراً بیرہ واصطلاحیں ہیں کہ جن کے بغیرطالب حق کیلئے کوئی جار پہیں۔

# اصطلاحات كي چوتھي نوع

چوشی قتم کی وہ اصطلاحیں ہیں جن کی شرح کرنے کی ضرورت ہےاور وہ صوفیائے کرام میں رائج ہیں اور ان سے صوفیہ کا مقصد وہ ہوتا ہے جوامل لغت کومعلوم ہوتا ہے۔ الخاطر .... خاطر کے ظاہری لفظ ہے اس معنی کا حصول مراد لیتے ہیں جودل میں تیزی سے پیدا ہوتا ہے لیکن پھر دوسر ہے خیال کے آتے ہی زائل ہو جاتا ہے اور صاحب خیال کودل ہے اسے زائل کرنے کی قدرت حاصل ہوتی ہے تا ہم اہل خاطر امور میں پہلے خیال کا ہی اتباع کرتے ہیں کیونکہ وہ حق تعالیٰ کی طرف سے بندے کے ول میں بغیر کسی علت کے پیدا ہوتا ہے۔ کہتے ہیں کہ حضرت خیرنسائ کے دل میں خیال نمودار ہوا کہ حضرت جنیدٌ دروازے پر کھڑے ہیں۔آپ نے اس خیال کو دل سے دور کر دینا چاہا کیکن اس خواہش کی تر دید میں ایک اور خیال آ گیا اور آپ اس کو دور کرنے میں مشغول ہو گئے لیکن تیسری دفعہ بھی وہی خیال پیدا ہونے پر آپ باہر آئے تو حضرت جنیڈ کو دروازے پر کھڑے دیکھا،حفزت جنیدؓ نے فرمایا اے خیرا گرمشائخ کی سیرت اپناتے ہوئے پہلے خیال کی ہی ا تباع كريلت تو مجھے اتى دىردروازے ير كھڑ اندر ہنايز تا مسمثان كنے كہاہے كه اگر خاطر وی تھا جو حضرت خیر ؒ کے دل پر واقع ہوا تو پھر جو حضرت جنیدؒ کے دل میں خیال پیدا ہوا تھا اس کا کیامقام ہے کہتے ہیں کہ چوں کہ حضرت جنیڈ، حضرت خیر کے پیریتھاں لئے لامحالہ پیراینے مرید کے باطنی احوال برمطلع ہوتا ہے۔

الواقع ..... واقع سے وہ معنی مراد لیتے ہیں جو دل میں پیدا ہواور دل میں باقی رہے بخلاف خاطر کے ..... اور طالب کوکی حالت میں بھی اس کو دور کرنے کی قدرت حاصل نہ ہو۔ چنانچہ کہتے ہیں''حسط علی قلبی وَوَقَعَ فی قلبی '' (میرے دل پرایک خیال گزراورایک بات میرے دل میں واقع ہوئی) پس تمام دل خاطر کاکل تو ہوتے ہیں خیال گزراورایک بات میرے دل میں واقع ہوئی) پس تمام دل خاطر کاکل تو ہوتے ہیں

لیکن داقع صرف ای دل میں صورت پذیر ہوتا ہے جس میں سب پچھیتی تعالیٰ کی بات ہی ہو یمی وجہ ہے کہ جب مرید کوحق تعالی کی راہ میں کوئی رکاوٹ پیدا ہوتی ہے تو اس کوقید کہتے میں اور کہتے ہیں کہاس کوایک واقعہ یعنی مشکل پیش آگئ الل لسان تو واقعہ سے سائل میں اشکال مراد لیتے ہیں اور جب کوئی اس اشکال کا جواب دے دے اور اشکال رفع ہو جائے تو كہتے ہيں كہ واقعة كل ہو كيا ليكن اہل تحقيق كہتے ہيں كہ واقعہ وہ ہوتا ہے جس كاعل ہو ناممكن نہ مواور جومل موجائے وہ خاطر موتاہے واقعنہیں موتا کیونکہ اہل تحقیق کی بندش اور رکاوٹ کی حقير چيز مين نبيس ہوتی كه ہروقت اس كا حكم بدل جائے اور حال تبديل ہوجائے۔واللہ اعلم۔ الاختيار .... اختيار سے يدهزات بيمراد ليتے بي كدانيان اين اختيار برحق تعالی کے اختیار کور جی دے یعنی حق تعالی نے ان کیلئے خیر اور شریس سے جو پھے بھی اختیار کیا ہےاس کو کافی مجھیں اور بندے کا حق تعالیٰ کے اختیار کوتر جی دینا بھی حق تعالیٰ کے اختیار ے بی ہے۔ کیونکہ اگر حق تعالی نے بی اس کو با ختیار نہ کیا موتا توبی خود ہر گرز اینے اختیار کو نہ چھوڑ سکتا۔ حضرت بایزیڈ سے لوگوں نے وریافت کیا کہ "امین کون ہوتا ہے؟ آپ نے جواب دنا' امین وہ ہوتا ہے جس کا اپنا ختیار باقی ندر ہا ہواور حق تعالی کا اختیار ہی اس کا اختيار بن گيا هو .....اور حفزت جنيدً كے متعلق آتا ہے كه ايك دفعه آپ كو بخار ہو گيا تو آپ . نے وُعا کی بارخدایا مجھے صحت عطافر ما آپ کے باطن سے ندا آئی کہ تو کون ہوتا ہے ہماری ملک میں گفتگو کرنے والا ہم اپنی ملکیت میں تم ہے بہتر طور پر مذبیر کرنا جانتے ہیں۔تم ہمارےاختیارکوی اختیار کرواوراینے آپ کوخودمخار طاہر نہ کرو

الامتحان ..... صوفیائے کرام اس لفظ ہے ادلیاء اللہ کے دل کا امتحان مراد لیتے ہیں جوحق تعالیٰ کی طرف ہے ان کے دل پر خوف ، حزن ، قبض اور ہیت جیسی طرح طرح کی مصیبتوں اور آز ماکشوں ہے ہوتا ہے جیسا کہ خداوند تعالی نے فر مایا ہے 'اُولئِکَ الَّذِیمُنَ مُعَنِّمَ '' (یدو بی لوگ ہیں جن کے مُتَحَدَّنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمُ لِلتَّقُوبِی لَهُمُ مَّغْفِرَة ' وَ اَجُر ' عَظِیْم' '' (یدو بی لوگ ہیں جن کے مُتَحَدَّنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمُ لِلتَّقُوبِی لَهُمُ مَّغْفِرَة ' وَ اَجُر ' عَظِیْم' '' (یدو بی لوگ ہیں جن کے

دلوں کواللہ تعالیٰ نے تقو کی کیلئے آ ز مایا ان کیلئے مغفرت اور بڑا اجر ہے ) اور بیدورجہ بڑا ہی ا اعلی ہے۔واللہ اعلم بالصواب

البلا..... بلا ہے اولیاءاللہ کے جسموں کی تکلیف بہاری اورغم وغیرہ مراد کیتے ہیں اور بندہ یرمصیب جتنی قوی ہوتی ہے اتنا ہی حق تعالیٰ کے ساتھ اس بندے کا قرب زیادہ ہوتا ہے کیونکہ آ ز مائش ومصیبت اولیاء اللہ کالباس برگزیدہ لوگوں کا گہوارہ اور انبیاء کرام کی غذا موتى بكيا توني و يكمانبيس كريغبر علية في مايا "نحن معاشر الانبياء اشد الناس بلاء " (ہم انبیاء کا گروہ لوگوں میں سب سے زیادہ تکلیف برداشت کرتے ہیں ) نیز آپ نِ فرمايا' الشد الناس بلاءً الانبياء ثم الاولياء ثُم الامثل فالامثل ''(لوگوں ميں سب ے زیادہ تکلیف انبیاءکو پہنچتی ہے پھراولیاء کو پھران جیسوں کواور پھران جیسوں کو ) بہر حال بلاءنام ہےاس رنج کا جومومن بندہ کے دل اورجسم پر پیدا ہوتی ہے کیونکہ اس کی حقیقت ایک نعمت ہےاوراس لئے کہاس کاراز بندے پر پوشیدہ رہتا ہےاوراس کو برداشت کرنے ہے اسے تواب ملتا ہے پھر جومصیبت کا فروں پر ہوتی ہے وہ بلانہیں ہوتی بلکہ شقاوت و بدبختی ہوتی ہے اور کافرلوگ اس شقاوت سے ہرگز شفایا بنہیں ہو سکتے پس بلاء کا مرتبہ امتحان کے مرتبہ سے زیادہ اعلیٰ ہے کیونکہ امتحان کا اثر جسم پر ہوتا ہے جب کہ اس بلاء کا اثر دل اورجسم دونوں پر ہوتا ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

انتحلی ....کی قابل تعریف گروہ کے ساتھ عمل کے بغیر صرف قول میں مشابہت انتہار کرنے کوئی کہتے ہیں اور پغیر علی کا ارشاد ہے ' نیس الایہ مان بالتحلی والتمنی لک ن ما وقر فی القلوب وصَدَقَ العمل '' (کی قوم کی مشابہت اور اس جیسا بنے کی آرزوکا نام ایمان نہیں ہے بلکہ ایمان نام ہے ای بات کا کہت تعالی کے متعلق دل میں لیتین جم جائے اور عمل سے اس کی تقدیر تی کی جائے ) پس حقیق عمل کے بغیرا پے آپ کوئی قوم کی مانند کرنے کا نام تحل ہے اور جولوگ اپ اچھا ہونے کی نمائش کرتے ہیں کیلی حقیقت

میں اجھے نہیں ہوتے وہ بہت جلدر سوا ہو جاتے ہیں اور ان کی حقیقت آشکارا ہو جاتی ہے۔
حالا نکہ اہل تحقیق کے نزدیک وہ پہلے ہی رسوا ہوتے ہیں اور ان کی حقیقت آشکارا ہوتی ہے۔
التحلی .... حق تعالیٰ کی طرف ہمہ تن متوجہ ہونے کی وجہ سے بارگاہ خداندی کے مقبول حضرات کے ول پر انوار حق کی جو تاثیر پیدا ہوتی ہے اس کو بخل کہتے ہیں۔ کیونکہ وہ حضرات اس بات کے مستحق ہوتے ہیں کہ دل کے ساتھ حق تعالیٰ کو دیکھ لیس، اس ولی روئیت اور ظاہری رویت میں فرق واضح ہے کہ صاحب بخل دیکھنا چاہتو و کھے لے اور دیکھنا نہ چاہتو نہ دیکھے لیک وقت در کھے لیکن ظاہری آ تھوں سے دیکھنے میں اگر حق تعالیٰ کو دیکھیں سے دیکھنے والے جنت میں اگر حق تعالیٰ کو دیکھنا نہ چاہیں گے تو بھی ایسا نہ کر سیس گے کہ وہ نہ ویکھیں والے جنت میں اگر حق تعالیٰ کو دیکھنا نہ چاہیں گے تو بھی ایسا نہ کر سے دیکھنے پر تجاب روانہیں کیونکہ بخلی یعنی دل کی رویت پر تو وہ جائز ہے لیکن ظاہری آ تکھ سے دیکھنے پر تجاب روانہیں کے دو اللہ اعلم

التخلی .....جواشغال بندے کو قرب حق حاصل کرنے سے مانع ہوتے ہیں ان سے اعراض کرنے سے مانع ہوتے ہیں ان سے اعراض کرنے کا نام مخلی ہاں میں سے ایک تو و نیا ہے کہ ہاتھ اس سے خالی کر لے تیسرا خواہشات کا اتباع ہے کہ باطن کو اس سے خالی کرے اور چوتھا لوگوں کی صحبت ہے کہ اپنے آپ کو اس سے خالی کرے اور ان کے خال سے خالی کرے اور کے خال سے خالی کرے اور کے خال سے خالی کرے۔

الشرود ملبحق میں تمام آفات اور حجابوں سے خلاصی پانے اور اس میں بیقراری محسوں کرنے کو شرود کہتے ہیں کیونکہ طالب حق کو حجاب کی صورت میں ہی تمام مصببتیں محسوں ہوتی ہیں لیس طالبان حق کے گروہ کو حجاب کے کشف کرنے میں جوسفر در پیش ہوتے ہیں اور اس مقصد کیلئے جس چیز کے ساتھ بھی تعلق پیدا ہوتا ہے اس کو شرود کہتے ہیں کیونکہ طالب حق اپنی طلب کی ابتدا میں بہت زیادہ بیقرار ہوتا ہے اور انتہا میں وصل عاصل ہوجانے کی وجہ سے بہت زیادہ خواتا ہے۔

القصود ....قصود سے موفیہ کے زدیک مقصود قیقی کی تلاش میں سی ارادہ مرادہ وتا ہوا استخبیں ہوتا کیونکہ دوست اپنی دوتی اور عبت میں اگر چہ بظاہر ساکن ہی ہولیکن در حقیقت وہ قاصد ہوتا ہے اور سے چیز عام عادت کے خلاف ہے کیونکہ یا توارادہ کرنے والوں کے ظاہر پراس اراد کا کوئی اثر ہوتا ہے یا پھران کے باطن پراس کی کوئی علامت ضرور ہوتی ہے سوائے دوستان حق کے کہ وہ بغیر کی علت کے جق تعالیٰ کی طلب کرتے ہیں اور اپنی حرکات کے بغیر بھی قاصد ہوتے ہیں اور ان کی تمام صفات بذات خود ایک قصد کرتے ہیں جو محبت حاصل ہوجاتی ہے وہ گویا تمام کی تمام قصد ہی ہوتی ہے۔

الاصطناع ....اس اصطلاح سے صوفیہ وہ کیفیت مراد لیتے ہیں کہتی تعالیٰ کسی بندے کواس کے تمام نصیبوں کوفنا کر کے ادراس کی تمام نصانی لذات کوزائل کر کے مہذب کردیں ادراس کے نفس کے تمام اوصاف اس بیں اس طرح تبدیل کردیں کہ وہ لذتوں کے زوال اور نفسانی اوصاف کی تبدیلی سے اپنے آپ سے بیخو دہو جائے ....اور بید درجہ انبیاء کیلئے بھی اس انبیاء کیلئے بھی اس درجے کے جواز کا قائل ہے۔ واللہ اعلم بالصواب

الاصطفاء ..... اصطفاء يه بوتا ہے كہت تعالى بنده كه دل كوائى معرفت كيلے دوسرى تمام چيزوں سے فارغ كرديں تاكه إلى صفائى كى معرفت اس كه دل يلى بيدا كر ديں اوراس درجه يلى خاص اور عام كَنه كار اورا طاعت شعار اور ولى و نبى تمام مومن كيسال بين خير تعالى فرماتے بين مُنه مَّ اَوْرَ ثَنا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَينَا مِن عِبَادِهَا فَعِنْهُمُ ظَلِم وَمِن يُكُم مَ اَور عام اَلْهُ مُنا الْكِتَابَ اللَّهُ مَن اصْطَفَينَا مِن عِبَادِهَا فَعِنْهُمُ طَلِم وَمِن يُكُم مَ اَلِي عَلَيْهِمُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ مَنْ مَن عَلَيْهِمُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الل

الاصطلام .....اصطلام وہ تجلیات حق ہیں جو بندے کا پے اراد کے کوفی کرکے اور نرم آز مایا ہوادل) اور اور نرم آز مایا ہوادل) اور قلب مصطلم (مغلوب شدہ دل) دونوں ایک ہی معنی میں آتے ہیں البتہ اصطلام امتحان سے زیادہ خاص اور نرم ہے اہل طریقت کی مروجہ اصطلاحات میں ۔واللہ اعلم بالصواب۔

الرین .....رین ، دل پرائیک ایسا تجاب ہوتا ہے جس کا کشف ایمان کے بغیر نہیں ہوسکتا اور یہ گفراور گمرائی کا تجاب ہوتا ہے جنانچہ خدائے عز وجل نے اپنے ارشاد میں کفار کے دل کواس کے ساتھ موصوف کیا ہے 'صحالاً بَالُ رَانَ عَلَی قُلُوٰ بِهِمَّ مَا کَانُوْا یَکُسِبُونَ '' کے دل کواس کے ساتھ موصوف کیا ہے 'صحالاً بَالُ رَانَ عَلَی قُلُوٰ بِهِمَّ مَا کَانُوا یَکُسِبُونَ '' (ہرگز ایسانہیں بلکہ ان کے اپنے کسب (شرک دکفر) کی وجہ سے ان کے دلوں پر پروہ ہے ) اوراکی گروہ کہتا ہے کہ رین وہ ہوتا ہے جس کوخو دز اکل کرنا ہرگز ممکن نہیں ہوتا کیونکہ کا فروں کا دل تو اسلام قبول کر لیتے ہیں وہ جی تعالی کا دل تو اسلام قبول کر لیتے ہیں وہ جی تعالی کے علم میں پہلے ہے ہی مومن ہوتے ہیں۔

الغین .....دل پر پر جانے والے اس پردے کوغین کہتے ہیں جواستغفار کرنے سے اٹھ جاتا ہے اور بید دوطرح کا ہوتا ہے ایک خفیف اور دو سراغلیظ ۔غلیظ پردہ تو اہل غفلت اور کبیرہ گنا ہوں کا ارتکاب کرنے والوں کیلئے ہوتا ہے جب کہ خفیف پردہ سب کیلئے ہوتا ہے جب کہ خفیف پردہ سب کیلئے ہوتا ہے خواہ کوئی ولی ہویا ہی ۔ کیاتم نے دیکھانہیں کہ پغیر اللہ فی کل یوم ماتھ مرق ''(میرے دل پر ہلکا ساپردہ آ جاتا ہوں فلیں و اِنی الستغفر الله فی کل یوم ماتھ مرق ''(میرے دل پر ہلکا ساپردہ آ جاتا ہوں بے شک میں ہردوز ایک سومر تبدا ہے اللہ سے استغفار کرتا ہوں) ایس غلیظ پردے کیلئے تو تو بہ ضروری شرط ہے جب کہ خفیف پردے کیلئے حق تعالی کی طرف سچار جوع ضروری ہے گناہ سے واطاعت کی طرف سے رجوع ضروری ہے گناہ سے اطاعت کی طرف اوشنے کا نام توجہ ہے جب کہ این ذات سے حق تعالی کی طرف لوشنے کا نام رجوع ہے ہی تو بہ جم سے کرتے ہیں اور حق تعالی کے علم کی نافر مانی بندوں کا جرم سے کرتے ہیں اور حق تعالی کے علم کی نافر مانی بندوں کا جرم سے حسب کہ این بندوں کا جرم معصیت

کہلائے گا اور دوستان حق کا جرم اپنے وجود کود کھنا ہے اگر کوئی شخص غلطی سے حق بات کی طرف رجوع کر سے تیادہ صحیح کی طرف رجوع کرے تو اسے تو بہ کرنے والا کہتے ہیں اور کوئی شخص صحیح کام سے زیادہ صحیح کی طرف رجوع کرے تو اسے راجع کہتے ہیں ..... میں نے بیسب با تیس تو بہ کے باب میں بیان کردی ہیں .....واللہ اعلم

الشرب بندگی کی مشاس بزرگی کی لذت اور مجت کی راحت کو بیاوگ شرب
کہتے ہیں اور کو کی شخص لذت شرب کے بغیر کوئی بھی کا منہیں کرسکتا۔ جس طرح جسم کا شرب
پانی سے ہوتا ہے ای طرح دل کا شرب بندگی کی راحتوں اور مشاس سے حاصل ہوتا ہے ۔۔۔۔۔
میرے شیخ رحمتہ اللہ علیہ کہا کرتے تھے کہ بے شرب مرید اور بے شرب عارف
ارادت اور معرفت سے بیگا نہ ہوتے ہیں۔ اس لئے کہ مرید کو اپنے کروار سے ایسا شرب
حاصل ہوتا چاہئے کہ وہ ارادت میں طلب کاحق ادا کردے۔ البتہ عارف کوحق تعالیٰ کے بغیر
شرب حاصل نہیں ہوتا چاہئے یا ایسا شرب نہ ہوتا چاہئے کہ وہ اس سے اپنے نفس کی طرف

لوشا ہو کیونکہ اس طرح اس کوآ رام حاصل نہیں ہوسکتا۔واللہ اعلم بالصواب۔

الذوق ..... ذوق بھی شرب کی طرح ہی ہوتا ہے تا ہم شرب صرف راحتوں میں مستعمل ہوتا ہے جب کہ ذوق رنج اور راحت دونوں کا تخمل ہوتا ہے جب کہ ذوق رنج اور راحت دونوں کا تخمل ہوتا ہے جب کہ ذوق رنج اللاء وَ فقتُ الواحة '' ( میں نے بندگی کی صورت کو چکھا اور میں نے رنج وراحت کو چکھا) یہ سب درست ہے۔ پھرشرب کو کہتے ہیں 'نشو بت بکاس الوصل اَوْب کاسِ الوُد '' ( میں نے وصل یا محبت کا بیالہ بیا ) کیونکہ جی تعالی نے جب شرب کی بات بیان کی تو فر مایا 'صحکہ لُو او الشرب و الهنیاء '' (خوشگوار حالت میں کھا و اور پو و) اور جب ذوق کا تذکرہ کیا تو فر مایا 'دُق اِنگ آنستَ الْعِزَيْنُو الْکویْم '' (عذاب کو چکھوکہ میں بوے عزت و ہزرگی والے ہو ) اور دو و مرکی جگہ پر فر مایا 'دُو قُو مَسٌ سَقَو '' (ووزح کا چھوتا کہ بوے عزت و ہزرگی والے ہو ) اور دو مرکی جگہ پر فر مایا 'دُو قُو مَسٌ سَقَو '' (ووزح کا چھوتا کی جس ان ہو جس نے بیان کر دے گھو ) .... یہ تصوف ہے کے درمیان مروج اصطلاحات کے معانی جو میں نے بیان کر دے گھو ) .... یہ تو میں ان سب کو کھتا تو کتاب بوی طویل ہو جاتی ۔ واللہ اعلم بالصواب۔

#### *گیارہواں کشف حجا*ب

#### ساع كابيان

جان لو کہ حصول علم کے اسباب پانچ ہیں پہلاسننا، دوسراد کھنا، تیسرا چکھنا، چوتھا سوَّكُمنا اور یا نچوال چھونا ..... اور الله تعالى نے دل كيلئے بيانچ دروازے بيدا كردئے ميں اورعلم کی ہرقتم کی ان میں ہے ایک کے ساتھ وابسة کر دیا ہے، جیسے کہ سننے کیلئے آواز وں اور خبرون كاعلم، ديكيف كيليّے رنگون ادرجسمون كاعلم چكيف كيليّے مثمان اوركڑ واہث كاعلم ،سوتكھنے کیلئے بد بواور خوشبو کاعلم اور چھونے کیلئے بختی اور نری کاعلم اور الله تعالیٰ نے ان یا نج حواس میں سے چار کوخصوص محل میں رکھا ہے اور ایک کوجسم کے تمام اعضامیں پھیلا دیا ہے، یعنی سننے کامحل کان کو بنادیا ہے دیکھنے کامحل آ بھے کو بھکھنے کا زبان کو اور سونگھنے کامحل ناک کو بناویا ہے جب کہ چھونے کو تمام اعضا میں جاری کر دیا ہے اس لئے کہ آ تکھ کے بغیر دیکھ نہیں کتے۔کان کے بغیر منہیں کتے ،ناک کے بغیر سونگہیں سکتے اور زبان کے ہنیر چکے نہیں سکتے لیکن بوراجیم کسی چیز کوچھونے سے زم سخت اور گرم وسر د جان لیتا ہے۔ تا ہم جواز کے طور پر تو ر بھی جائز ہے کہان میں سے ہرایک تمام اعضا میں شائع ہو جائے جس طرح کہس تمام اعضامی شائع ہے ....معتزلد کے نزد یک ان میں سے ہرایک اسیے مخصوص محل کے بغیر ممکن نہیں کیونکہ ہرایک کیلئے ایک محل مخصوص ہے لیکن ان کا پیقول حاسلس کی وجہ سے باطل ہے كيونكداس كيلئے تو كو كى كل مخصوص نہيں اور جب ان يانج ميں سے ايك كيلي محل مخصوص نہيں اوراس ایک میں بیصفت جائز ہے کہ تمام اعضامیں بیجاری ہوتو دوسروں کیلئے بھی بیجائز ہے کہ وہ اس صفت ہے موصوف ہوں تاہم اس جگہ سے ماجر ابیان کرنامیر امتصد نہیں لیکن مغنی کی تحقیق کو بیان کرنے کیلئے مذکورہ مقدار کے بغیر بھی چارہ نہ تھا .....پس ایک حاسے لینی سمج کے علاوہ باتی جاروں حواس جن کاذ کرگز رچکا ہے کہ ایک ان میں سے دیکھتی ہے دوسری

سؤنگھتی ہے تیسری چکھتی ہے اور چوتھی چھوتی ہے اور ان میں جائز ہے کہ اس عجیب وغریب د نیا کود کیتا، اچھی چیزوں کوسو گھنا بہترین نعمتوں کا چکھنا، نرم چیزوں کوچھونا اور آ وازوں کوسننا عقل کیلئے دلیل بن جائے اوراینے خداتعالیٰ کو پہچاننے کی طرف رہنمائی کرےام لئے کہ ان حواس کے ذریعی عقل جان لیتی ہے کہ عالم حادث اور کل تغیر ہے اور جو چیز تغیر پذیر ہووہ حادث ہی ہوتی ہے اور عقل ریکھی جان لیتی ہے کہ اس حادث جہان کا کوئی پیدا کرنے والا بھی ہے جواس کی جنس سے نہیں کیونکہ میالم کمون (پیدا کیا ہواہے) اوراس کو پیدا کرنے والامكون (پيداكرنے والا) ہے بيجسم (جسم والا) اوراس كوپيداكرنے والامجسم (جسم عطا کرنے والا)اس کا خالق لامتنا ہی ہے اور بی عالم متنا ہی ہے اور وہ خالق تمام چیزوں پر قادر اورتمام کاموں پر طافت والا ہے اور وہ تمام معلومات کا عالم ہے اور تمام ملک میں اس کا تصرف درست ہےوہ جو جاہتا ہے کرتا ہے اور اس نے اپنے رسولوں کو کی برھان وے کر بهيجا بيكين اس كررسولول يرايمان لانااس وفتت تك ضروري نبيس موتا جب تك حق تعالى کی معرفت اورجو چیزی وین اورشریعت میں واجب بین رسول ہے من کرانہیں معلوم نہ كرے يى وجہ ہے كمالل سنت اس تكليف كے كھر (دنيا) ميں سننے كود كھنے رفضيلت دسية ہیں۔اگر کوئی خطا کاریہ کیے کہ سنمنا خبر کا تحل ہے اور دیکھنا نظر کا تحل ہے تو جب حق تعالیٰ کا دیداراس کا کلام سننے سے زیادہ افضل ہوگا تو ہونا یہ چاہئے کہ نظر کوسمع پر زیادہ افضل سمجھا جائے۔ میں کہتا ہوں کہ ہم نے تو س کر میلم حاصل کیا ہے کہ جنت میں مومنوں کوحق تعالی کا دیدار حاصل ہوگا کیوئکہ رویت بارٹی تعالیٰ کے عقلی طور پر جائز ہونے کا حجاب تو اس کے كشف عن زياده بهترنبيس باس لئ كه بم في وصور الله كاخر عن معلوم كياب کہ مومنوں کو اللہ تعالیٰ کا دیدار حاصل ہوگا اور ان کی آتھوں کے سامنے سے حجاب اٹھ جائے گاتا کہ وہ اللّٰدعز وجل کو دکھ سکیں ۔ پس سنیا زیادہ افضل ہوا دیکھنے ہے ۔ نیز شریعت کے تمام احکام کا سفنے پر ہی دارو مدار ہے کہ اگر سنیا نہ ہوتا تو ان کا ثبوت ہی محال ہوتا ..... نیز

جتنے انبیاء کرام بھی تشریف لائے ہیں پہلے انہوں نے حق تعالیٰ کی توحید اور اپنی نبوت کو زبان سے بیان کیا ہے بہال تک جنہوں نے ان کے پیغا م کوغور سے سناوہ ان کے گردیدہ ہوگئے اب انبیاء کرام سے مجز سے ظاہر ہوئے اور مجزہ د کھنے میں بھی تاکید سننے سے بی ہوئی۔ ان دلائل کے باوجود جوشف سننے کی افضیلت کا انکار کرے وہ گویا پوری شریعت کا انکار کرتا ہے اور احکام شریعت اپنے او پر پوشیدہ کرتا ہے ۔۔۔۔۔اب میں انشاء اللہ اس کا پوراعم ظاہر کروں گا۔

## قرآن كاساع

سے جانے کے قابل چیزوں میں سے دل کیلئے فوائد باطن کیلئے ترقیوں اور کانوں کیلئے لذتوں کے اعتبار سے سب سے بہترین ساع اللہ تعالیٰ کے کلام کا ساع ہے اس کے سننے کا تمام مسلمانوں کو تھم دیا گیا ہے اور انسانوں اور جنوں میں سے تمام کا فربھی اس کو سننے کے مکلف ہیں ....قرآن مجید کے معجزات میں سے ایک یہ ہے کہ کوئی انسان اس کو بكثرت برصنے اور سننے سے اكتاب محسول نہيں كرتا كيونكداس ميں برى رفت ہے تى كه کفار قریش رات کے وقت حجیب حجیب کرآتے اور پیٹیبرعیافیہ نماز کی حالت میں قرآن مجید کی جوتلاوت کرتے اسے آ کر سنتے تھے اور اس ( کی فصاحت و بلاغت اور اعجاز) پر حیران ہوتے تھے مثلانصر بن حارث جوان میں سب سے زیادہ قصیح تھااور عتبہ بن رہیج جس کی بلاغت میں جادوتھااورابوجہل بن ہشام جوخطابت اوردلائل میں ید بیضار کھتا تھااوراس کی گفتگو میں بزانظم ہوا کرتا تھاای طرح کے دوسر بےلوگ بھی خفیہ طور پر قرآن مجید سننے . كيك آتے تھے يہاں تك كرايك رات حضور عليك ايك سوره كى علاوت كرر بے تھے كريت ك موش جات رہ بعدروہ ابوجهل سے كہنے رہا مجھ معلوم موكيا ہے كہ يكى كلوق كا كلام نہیں ہے' اور الله تعالی نے جنات کو (قرآن مجید کا ساع کرنے کیلیے) بھیجا تھا حتی کہوہ

جوق درجوق آئے اور پینمبر علی ہے اللہ تعالیٰ کا کلام سننے لگے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے بیان كياب كُوْفَ فَالُوا إِنَّا سَمِعُنَا قُوالًا عَجَبًا "(لِي وه (جنات) كَيْخِ لِكُنْ مِ فَعِيب قر آن سنا ہے) اس جگہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں جنات کے اس قول کی خبر دی کہ بیقر آن بیار دلوں كيلي سيد هراست كى رہنمائى كرنے والا جاوركها كه يكه بدى إلى الوسك فاعتابه وَلَنُ نَشُوكَ بِرَبِّنَا اَحَلااً " (وه قرآن بعلائي كي طرف رہنمائي كرتا ہے پس ہم اس پرايمان کے آئے ہیں اور اپنے رب کے ساتھ کسی کو ہرگز شریک نہ بنائیں گے) پس قرآن کی تقیحت تمام نصحتوں ہے زیادہ انچھی۔اس کے الفاظ تمام الفاظ سے زیادہ بلیغ اس کے احکام تمام احکام سے زیادہ لطیف،اس کی نہی تمام مناہی ہے زیادہ ڈرانے والی۔اس کا وعدہ تمام وعدوں سے زیادہ دلر ہااس کی وعیدتمام وعیدوں سے زیادہ جا نگداز اس کے واقعات تمام واقعات سے زیاوہ برتا شراوراس کی مثالیس تمام مثالوں سے زیادہ قصیح ہیں، اس کے ساخ نے ہزاروں دلوں کوشکار کیا ہےاس کے لطائف نے ہزاروں جانوں کومصیبت میں مبتلا کیا ہے تو اس نے دنیوی عزت والوں کو ذلیل اور دنیا کے اعتبار سے ذلیل لوگوں کو صاحب عزت بناديا ہے .... حضرت عمر بن الخطاب نے جب سنا كه بہن اور بہنوكي مسلمان ہو گئے ہیں تو آپ نے ان کوئل کرنے کا قصد کرلیا۔ شمشیر کھنچے ہوئے ان کے قبل کیلئے تیاری کی اور ا بینے دل کوان کی محبت سے خالی کرلیا لیکن حق تعالی نے ابنے لطف کالشکر سورۃ طرکی کمین ا گاہوں میں گھات میں بھا دیا چنانچہ جب بہن کے گھر کے دروازے برا کے تو ہمشیرہ میرے رسول میم نے آپ برقر آن اس لئے نازل نہیں کیا کہ آپ شقت میں بڑجائیں بلكديديادو بانى باسكيلي جوورتا ب) بين كرآب كى جان قرآن كى باريكيون كاشكار مو عمی اور آپ کا جدائی میں بندھا ہوا دل اس کے لطانف سے کھل گیا آپ نے صلح کارأستہ اختبار کیااور جنگ کالباس اتار بھینکا اور مخالفت ہے موافقت کی طرف آ گئے ..... اور

معروف ہے کہ جب صحابہ کرامؓ نے حضور علی ہے کے سامنے بیر آیت پڑھی کہ' اِنَّ لَلَیْنَا اَنْگَالاً ا وَّجَحِيْمًا وَّطَعَا مَاذَ غُصَّةٍ وَعَذَابًا الْيُمًا " (بِشَك بمارے بال بيزيال جَبْم كي آگ گلے میں پینس جانے والا کھا نا اور در د تاک عذاب ہے ) تو اے من کرحضور کا لگے بیہوش ہو کر گر پڑے ۔۔۔۔۔اور کہتے ہیں کہ ایک شخص نے حضرت عمرؓ کے سامنے میہ آیت پڑھی'' إِنَّ عَلَمَابَ رَبِّكَ لَوَاقِع "مَّالَه مِن دَافِع " (ب شك آب كرب كاعداب ضروروا قع ہونے والا ہے کوئی اس کوٹا لنے والانہیں ) حضرت عمرؓ نے بیہن کرایک جیخ ماری اور بیہوش ہو كركر يڑے لوگ آپ كواٹھا كرآپ كے كھرلے گئے اور آپ اللہ تعالی كے خوف اور ڈر ے ایک مہینہ تک بیار بڑے رہے ۔....اور کہتے میں کہ ایک شخص نے حصرت عبداللہ بن متظلة كرامن بدآيت لله م مِنْ جَه نَه مِهاد وصل الله عنه عَوَاش "( كفاركيلت (آتش) دوزخ کے بچھونے اوران کےاویراس کے حبیت ہوں گے ) پڑھی توان برگر بیہ طاری ہوگیا یہاں تک کدراوی کہتا ہے کہ میں نے سجھ لیا کہان کی روح ان سے برواز کر جائے گی۔اس وقت آب اٹھے تو لوگوں نے کہااے استاد! تشریف رکھے آب نے فرمایا اس آیت کریمہ کی ہیت مجھے بیٹھنے سے روک رہی ہے .....اور کہتے ہیں کہ بعض حضرات نْ حضرت جنيزٌ كسامن بيرٌ يت كريمهُ يُعالِيُّهَا الَّهٰ بِيُنَ امْنُو لِمَ تَقُولُونَ مَالَا تَفْعَلُونَ '' (اے ایمان دالواتم دوبات کیوں کہتے ہوجوتم کرتے نہیں ) پڑھی تو حضرت جنیڈنے کہا بار خدایا''ان قـلنا قلنابک وان فعلنا فعلنا بتوفیقک فاین لنا القول والفعل'' (اگر:ممنے کچھ کہا ہے یا اگر کچھکام کیا ہے تو صرف تیری تو فیق ہے ہی کہااور کیا ہے پھر تول اور فعل ہمارا كبال موا .... اور حضرت بلي في متعلق آتا ب كالوكول في آب كسامن واذ كسو رَبُّكَ إِذْ نَسِينَتَ "(اوريادكرايين ربكوجب توجعول جائے) يرحاتو آب نے كہاؤكر کی شرط بھول جانے میں ہے اور سارا جہان اس کے ذکر میں نگا ہوا ہے یہ کہد کر آپ نے ایک چیخ ماری اور آپ کے ہوش جاتے رہے جب ہوش میں آئے تو فر مایا میں اس جان پر

حیران ہوں جس نے حق تعالی کا کلام سنا ہے اور پھرروح جسم سے فکل نہیں گئی .....مشائخ مِس الله الله الله الله عليه جين كرايك دفعه مين الله تعالى ك كلام كى تلاوت كرر ما تعان و الله قُورُ يَوْمًا تُرُجَعُونَ فِيْهِ إِلَى اللَّهُ " (اس ون سے ڈرو! جس میں تم اللہ تعالی کی طرف لوٹائے جاؤ گے ) کدایک بیبی ما تف نے آ واز دی بہت آ ہستہ آ واز سے پر حوکداس آ بیت کی بیبت سے عارجن مركئے ہيں ....ايك درويش كہتے ہيں كه مجھے دس سال ہو گئے ہيں كہ ميں نے نماز میں صرف اتنی مقدار میں قرآن پڑھا ہے جس سے نماز جائز ہوجائے اس سے زیادہ میں نے نہ پڑھا ہےاور نہ ہی سنا ہے،لوگوں نے پوچھا'' کیوں؟'' تو جواب دیااس ڈریے کہ وہ مجھ پر ججت ہوجائے گا.....ایک دن میں حضرت شیخ ابوالعباس شقانی کی خدمت میں حاضر مواتوآ پكويدآيت كريمة للوت كرت موسة يايا 'ضوب الله منالا عبداً مَمْلُوكالاً يَقُدِ زُعَلَىٰ شَيئُ "(الله تعالى في ايك أيس غلام كى مثال بيان كى بجودوس كالمملوك ہواور کی چیز پر قادر نہو ) یہ پڑھ کرآپ رونے لگاور چیخ مار کربہوش ہو گئے میں نے سمجھا كدد نيات كوچ كر كي بين، من في كها "ات شخ ايد كيا حالت ع؟ آب في جواب ديا ''گیارہ سال سے میرا وردابھی تک یہاں پہنچاہے اوراس جگرہے آ گے گزرنے کی مجھ میں طاقت نہیں .....حضرت ابوالعباس عطاً سے لوگوں نے بوچھا کہ شیخ آب ہرروز کتنا قرآن مجید پڑھ لیتے ہیں؟ آپ نے فرمایا اس سے پہلے تورات دن میں دود فعہ قرآن کمل پڑھ لیتا تھالیکن اب چود ہسال ہو گئے ہیں کہ ابھی سور ہ انفال تک آج پہنچا ہوں..... کہتے بين كرحضرت ابوالعباس في ايك قارى سے كماك يودواس في يوها أياية العزير مستا وَلَهُ لَنَا الضُّرُّ وَجِنْنَا بِبِصَاعَةٍ مُّزُجَةٍ "(احرَ يزمصر! بميں اور بمارے خاندان والوں كو تخت تکلیف نے چھوا ہے اور ہم حقیری او تی غلہ لینے کیلئے لائے ہیں ) آپ نے پھر فرمایا رِدُ عُواس نے بِرُ ها 'فَ الْمُوا إِنْ يَسُوقَ فَعَدُ سَوَقَ اَح لَه ' مِنْ قَبلُ '' ( كَبَ كُا كُراس نے چوری کی ہے تو بے شک اس کا بھائی بھی اس سے قبل چوری کر چکا ہے ) آ ب نے پھر فر مایا

"اور پڑھو اس نے پڑھا الكَثُويْبَ عَلَيْكُمُ الْيُوْمَ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُم "(آج تم يركو كَي ملامت نہیں اللہ تعالیٰ تمہاری مغفرت کردے)اب آپ نے دُعا کی'' بارخدایا میں جفامیں حضرت یوسف علید السلام کے بھائیوں سے بوج کر ہوں اور آب کرم کے لحاظ سے حضرت بوسف عليه السلام سے بڑھ كرييں ميرے ساتھ وہ معاملہ كيجة كاجوحفرت يوسف عليه السلام نے اینے ظالم بھائیوں سے کہاتھا.....اوراس سب کھے کے باوجود تمام اہل اسلام خواہ فرمانبر دار ہوں ما نا فرمان قر آن مجید کوغور سے سننے کا انہیں تھم دیا گیا ہے کہ حق تعالی نے فرمایا ہے'' وَإِذَا قُرِيَّ الْقُوْانُ فَاسْتَمِعُو لَهُ وَانْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ''(اورجب قرآن يرْحاجات تُو خوب غور سے سنواور خاموش رہوتا کہتم پر رحم کیا جائے ) یعنی جب کوئی قرآن مجید کی تلاوت كررما موتواس كوخاموثى كے ساتھ غورے سننے كاتھم ديا ہے اور نيز فرمايا بي فَيَسِّ وُ عِبَادِ الَّـلِيْسَ يُستَمِعُونَ الْقَواانَ فَيتَعُونَ اَحُسَنَهُ ''(لِس خَشْخِرى ويجيحَ ال كوجوبمارا كلام توجہ سے سنتے ہیں پھراچھی بات کی بیروی کرتے ہیں ) یعنی اس کے احکام پڑمل کرتے ہیں اوراس كَتَعْظِيم كَمَاتُه سِنْتَى بِين نِيز فر مايائ ٱلَّلِينَ إِذَاذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمُ "(وه لوگ كدجب الله تعالى كاذكر كياجاتا به ان كادل خوف زده موجات مين ) يعن قرآن كوتوجه سے سننے والوں كے ول يرحق تعالى كاخوف طارى موجاتا ہے نيز فريايا ہے 'السلام امَنُو وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمُ بِذِكُو اللَّهِ الاَ بَذِكُو اللَّهِ تَطُمَئِنُ الْقُلُوبُ ''(جواوك إيمان لائے اوران کے دل اللہ کے ذکر کے ساتھ مطمئن ہوتے ہیں آگاہ ہو جاؤ کہ اللہ کے ذکر سے ہی ولول کواطمینان نصیب ہوتا ہے اور اس جیسی اور بہت ی آیات ہیں جواس بات کے تھم کی تاکید کرتی ہیں اور پھراس کے برعس ان لوگوں کیلئے طامت آئی ہے جو کلام المی کواس طرح نہیں سنتے جیسے اس کو شننے کاحق ہے اور کانوں سے دل کی طرف اسے راہ نہیں دیتے اورالله تعالى كاارشاد، يُحَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمُ وَعَلَىٰ سَمُعِهِمُ وَعَلَىٰ أَبْصَادِهِم غِشَا وَ أَنْ " (الله تعالى نَي ان كے دلوں پراوران كے كانوں پر مهر لگادى ہے اوران كى

آ تھوں پر بردہ ہے ) مین ان کے سننے والے عضو پر مبرلگادی ہے نیز حق تعالی نے بیان کیا بي كردوز خوالة قيامت كرون كبير ك الكونكنا نسمع أو نعفيل مَا كُمَّا فِي أَصْحَاب السَّعِيرُ '' (اگر ہم حَلّ كے ساتھ قرآن كو سنتے اور شجھتے تو ہم جہنم والوں ميں نہ ہوتے ) اور اللّٰد تعالى في بيان فرمايا ب كُ وُمِنهُم مَّن يَسْسَمِعُ الدِّكَ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبهمُ أَكِنَّةُ أَنُ . يَهُ فَقَهُوهُ وَفِي الذَا نِهِمُ وَقُواً " (اوران مِن سے بعض آب کی طرف توجیت سنتے ہیں اور ہم نے ان کے دلوں پر بردہ ڈال رکھاہے کہ وہ اسے بچھ کیس اور ان کے کا نوں میں بوجھ ہے ) یعنی ایک گروہ ایسا بھی ہے کہ آپ سے قرآن سنتے ہیں لیکن ان کے دلوں پر جاب ہوتا ہے ان کے کانوں میں بہرہ پن ہوتا ہے گویاوہ اس طرح ہوتے ہیں جیسے انہوں نے سناہی نہیں اور نيز الله تعالى كاارشاد كرامى بي وُلا تَتَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعُنَا وَهُمُ لا يَسْمَعُونَ " (اورثم ان لوگوں کی طرح تدہو جاؤ جو کہتے ہیں کہ ہم نے سنا حالاتکہ وہنبیں سنتے ) یعنی شکایت کےطور پر کہتے ہیں کہاس گروہ کی طرح نہ ہوجا دُ جو کہتا ہے کہ ہم نے اس قر آن مجید کوسنا ہےلیکن وہ نہیں سنتے۔ یعنی سنتے تو ہیں لیکن دل سے نہیں صرف کا نوں سے سنتے ہیں اوراس طرح کی بہت ی آیتن الله تعالیٰ کی کتاب میں موجود ہیں اور پنجبر عظی کے متعلق إحاديث من تاب كرآب في ايك مرتبه حضرت عبدالله بن مسعود سيكها "إقسوا عَسلَى فقالَ انا اقراه عليك وَعليكَ أُنزلَ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم إني أُحِنتُ أن أَسُمعَه مِنْ غيرى " (مجھے قرآن كى تلاوت سناؤ توانہوں نے عرض كى" كياميں آب كي سامن قرآن برهول كاحالا تكه آب بروه نازل كيا كيا سياس والله علي في فرمایا ''ہاں'' میں اس چیز کو پسند کرتا ہول کہ میں قرآن کا اپنے علاوہ دوسرے سے ساع كروں ) بياس بات كى بردى واضح دليل بے كمقر آن سننے دالے كا حال يزھنے والے سے زیادہ کال ہوتا ہے کہ آپ نے فرمایا ''میں اس بات کوزیادہ محبوب رکھتا ہوں کہ اسپے علاوہ کسی سے اس کی حلاوت سنوں۔اس لئے کہ قاری یا تو حال سے پڑھے گایا بغیر حال کے

لیکن سننے والا حال کے بغیر نہیں سننا کیونکہ بڑھنے میں ایک طرح کا تکبر ہوتا ہے جب کہ سنے میں ایک طرح کی تواضع ہوتی ہے .... نیز پنجبر علیہ کارشاد ہے کہ 'شیب نسی مدورة هود "(سوره هود ( يساعت نے) مجھے بوڑھا كرديا ہے)علما كہتے ہيں كرياس كئے تھا كمسوره هودك تريس بيآيت كريمه موجود بك ك فاستقيم كما أموت "( پل آب اس طرح استقامت برر ہے جس طرح آپ کو تھم دیا گیا ہے) اور انسان حق تعالی کے تھم کے مطابق استقامت کاحق ادا کرنے ہے عاجز ہے کیونکہ انسان اللہ تعالیٰ کی تو فیق کے بغیر پھھ نہیں کرسکتا۔ پس جب آپ نے 'فیاست قسم کما اُمرتَ ''کانکم سناتو آپ بخت حیران ہو گئے اور فرمایا" بیک طرح ہو سکے گا کہ میں اس تھم کے مطابق عمل کرسکوں" چنانچہ اس رنج کی وجہ ہے آ پ کی قوت جاتی رہی اور دن بدن میٹم بڑھتا ہی گیا یہاں تک کہا یک دن ایتے گھر اٹھ كر كھڑے ہونے كيكنو دونوں ہاتھ زمين برقيك كرزورلكا كر كھڑے ہونے كى كوشش كي حضرت ابو بمرصد بن في غرض كي " يارسول الله عظيمة بيركياً حال ہے؟ آپ تو ابھی جوان اور تندرست ہیں' آپ نے فرمایا سورہ ھود نے مجھے بورھا کر دیا ہے لیعنی اس کے ساع نے میرے دل براس قدرز در پکڑاہے کہ میری قوت ساقط ہوگئی ہے صحابہ کرام میں ے ایک بزرگ صحابی حضرت ابوسعید خدری روایت کرتے ہیں کہ مکنت فی عصابة فیها صُعَفاء المهاجرين وان بعضهم لَيُستُر بعضاً مِنَ العُرىٰ وقارِي يقراء علينا ونحن نستمعُ القراة قالَ فجاءَ رسولُ اللهِ صلى اللهِ عليه وسلم حتى قام علينا فلما راي القاري سكت. قال فسلم فقال ماذا لصنعُون قلنا كان قاري يقرا علينا ونحنُ نستمع بـقـر الته فقال النبي صلى اله عليه وسلم الحمد لله الذي جعَلَ فيي امته مَن المِرتُ أنّ اصبر نفسي معهم قال ثُم جَلَسَ وسطنا ليعدِلَ نفسه فينا ثُم قال فكانوُ ضِعَفاء المهاجرين فقال النبي صلى الله عليه وسلم البشروا صعاليك المهاجرين ابلفوزالتا يـومَ القيمةِ تدخلونَ الجنة قبل المنياء كُم بنصفِ يُوم كان مقداره حَمْسَ مائة عام ''

(میں ایک جماعت میں بیٹھا تھا جس میں کمزورمہا جرین تصاور برہنگی کی وجہ ہے وہ ایک دوسرے کو پردہ کئے ہوئے تھے اور ایک قاری ہم پر تلاوت قر آن مجید کر رہا تھا اور ہم من رہے تھے کہ رسول اللہ علیہ و ہال تشریف لے آئے اور ہمارے سروب پر کھڑے ہو گئے جب قاری نے آپ کو دیکھا تو وہ خاموش ہوگیا، پیغیر تالیہ نے جمیں سلام کہا اور یو چھاتم لوگ س كام ميں مصروف تھے؟''ميں نے عرض كى يارسول اللّه عليقة قارى، تلاوت كرر ماتھا ادرہم اس کی قرات کا ساع کررہے تھے اب حضور علیقہ نے فرمایا اس ذات باری تعالیٰ کا شکر ہے جس نے میری امت میں ایسے لوگ پیدا کے ، ہیں جن کی صحبت میں بیٹھنے اور ان کے ساتھ صبر کرنے کا مجھے تھم دیا گیا ہے، پھر آ پ ہمارے بالکل در میان میں اس طرح بیٹھ گئے کہاہے آ پُوہم میں سے ہرایک کے برابر کرلیا پھرہمیں اپنے ہاتھ سے یوں اشارہ کیا توسب نے آپ کے اردگر دحلقہ بنالیا کہ اس وقت کوئی شخص ہم میں سے رسول التھا ہے کو پہنچا نہ سکتا تھا گویا کہ بیرسب کمزور مہا جر ہی تھے، پھر نبی کریم ایستھے نے فر مایا اے درویش مہا جروا تمہیں قیامت کے دن پوری پوری کامیا بی کی بشارت ہو کہتم مالداروں سے نصف ون پہلے جنت میں داخل ہو گے۔جس دن کی مقداریانچ سوسال جنتی ہوگی )اس حدیث کو چند طریقوں سے مختلف الفاظ میں روایت کیا گیا ہے تاہم بیا ختلاف صرف الفاظ میں ہے معنى تمام طرق روايت كاليك عى باور بالكل درست بي ....

فصل

حضرت زرارۃ بن ابی او ٹی حضور اللہ کے جلیل القدر صحابہ رضوان اللہ علیم میں سے تھے۔ ایک دفعہ آپنماز میں لوگوں کی امامت کرار ہے تھے کہ ایک آیت کریمہ پڑھی اوراس کی ہیبت دجلال کی وجہ سے ایک نعرہ بلند کیا ورجان دے دی .....حضرت ابوجعفر رحمتہ اللہ علیہ بزرگ تابعین میں سے ایک تھے ایک دفعہ حضرت صالح مرک نے ان کے سامنے

ا یک آیت تلاوت کی تو ان کے اندر ہے ایک آ واز بلند ہوئی اور وہ ونیا کیے رخصت ہو گئے .....حضرت ابراہیم نخی ؓ روایت بیان کرتے ہیں کہ میں کوفہ کے ویہا توں میں سے ایک گاؤں میں گیا تو وہاں ایک بزرگ عورت کو دیکھا جونماز میں کھڑی تھی اوراس پرنیکی کے آ ٹار ظاہر تھے جب وہ نماز سے فارغ ہوئی تو میں نے تبرک کے طور پراسے سلام کیا وہ مجھے کہنے لگی کیاتم قرآن جانتے ہو؟ میں نے کہا'' ہاں کہنے لگی تو پھرکوئی آیت پڑھو میں نے ا یک آیت کی تلاوت کی تو س کراس نے ایک چیخ لگائی اور جان حق تعالی کے حضور پیش کر دی۔ اور حضرت احمد بن ابی الحواریؒ روایت بیان کرتے ہیں کہ میں نے جنگل میں ایک نو جوان کھر دری گدڑی بہنے ہوئے ویکھا جوایک کؤئیں کے کنارے کھڑا تھا مجھے ( دیکھ کر ) کہنے لگا''اے احمد بڑے وقت برآئے ہوکہ مجھے ساع کی طلب ہور ہی ہے تا کہ میں جان وے دوں کسی آیت کریمہ کی تلاوت تو کروحفرت احمد کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ نے مجھے الہام كيااور مين ني بيآيت كريمة الوت كي 'إِنَّ الَّذِينَ قَالُوْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا " (بِشك جن لوگوں نے کہا کہ ہمارارب اللہ ہے چھراس پرڈٹے رہے ) آیت کریمہ ن کروہ جوان کہنے لگا اے احمد رب کعبہ کی شم تم نے وہی آیت پڑھی ہے جوای وقت مجھ پرایک فرشتے نے پر بھی ہے اور اس حال میں جان دے دی .....اگر اس معنی اور مضمون سے وابستہ تمام حكايات كوبيان كرول تومير امقصد فوت موجائے گا۔ و باللہ التو فيق

شعركاساع

شعر کاسنامبارے بیغ بر علی اشعار سے بیں اور صحابہ کرام نے کہ بھی بیں اور صحابہ کرام نے کہ بھی بیں اور سے بھی بیں دوایت ہے کہ آپ نے فر مایا 'بِنَّ من الشعرِ لحکمة " بیں اور سے بھی بیں ۔ حضور علی ہے دوایت ہے کہ آپ نے فر مایا ہے 'الحد کے مقد مالة المومِن حیث وَ جَدَهَا فَهُواْ حَرِيْهَا ''(وانائی ، مومن کی گم شدہ میراث ہے جہاں اسے پائے وہی اس کا زیادہ حقد ار

ہے) شعر سے مرادوہ شعر ہے جس میں دانائی ہواور حکمت مومن کی کھوئی ہوئی چیز ہے جواس سے غائب ہے جہاں بھی اس کو پائے وہی اس کا زیادہ متحق ہے نیز پیٹیم واقعہ کا ارشاد ہے کہ اصدق کلمہ قالتھا لعرب قول لبید '' (سب سے پیاکلہ جو کسی عرب نے کہا ہے وہ لبید شاعر کا شعر ہے نے

اَلاَ كل شئى مَا خَلا اللَّهَ باطِل وَكَلَّ نعيـم لامـحــالَّهَ زائل

(آ گاہ رہو کہاللہ تعالیٰ کےعلاوہ ہرشی باطل ہےاوراس کےسوا ہرایک نعمت بہر حال زائل ہونے والی ہے)

اور حضرت عمروبن الشريدٌ اينے والدے روايت كرتے ہيں كه 'استَ نشد فيلي رمسول اللُّه صلى اللَّهِ عليه وسلم هَلَ تروى مِنَ شعرامية ابن الصلت شيأ فانشلته مائة فافية مجعلت كلها مروت على بيتٍ قال هيه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يسلم في شعره " كمت بين كدرسول الدينية في مجي شعرير في كاكت موئے کہا کیاتم امید بن ابی صلت کے اشعار میں سے پھھنا سکتے مو؟ پس میں نے سواشعار یڑھے ہرشعر کے اختیام برآپ فرماتے اور پڑھو پھرآ خرمیں رسول الله عظی کے نے فرمایا بیہ اميشعرول كى حدتك تومسلمان تفا) اسطرح كى حضور عظي اور صحابه كرام سع بهت ى ر دایات آتی ہیں اور حضرت عمر شعر کہتے بھی تھے لیکن لوگوں نے اس معالمے میں غلط روش اختیار کی ہے کہ پچھالوگ تو ہرقتم کے اشعار سننے کو حرام کہتے ہیں اور دن رات مسلمانوں کی غیبت کرتے رہتے ہیں اور کچھلوگ ہوشم کےاشعار کو حلال کہتے ہیں اور دن رات غزلوں میں محبوب کے حسن کی تقریب اور زلف وخال کی باتیں سنتے رہتے ہیں اور اس معالم میں ا یک دوسرے کے خلاف دلاکل بیان کرتے رہتے ہیں میری مرادان کے اقوال کی تائیدیا تر دیدیان کے ساع کی حمایت وخالفت نہیں ....لیکن مشائخ تصوف رحمهم اللہ کا اس بارے

میں انداز وہ ہے جو کہ صحابہؓ کے حضور علیہ ہے اشعار کے بارے استفسار پرحضور علیہ نے فرماياتها كـُ محـلام حسنه حسن و قبيحه قبيح ''(شعرايك ايها كلام بـ حس كا الإيماايها ہے اور برابرا) بعنی جو کچھنٹر میں سننا حلال ہے مثلا دانائی، وعظ ونصیحت، حق تعالیٰ کی نشانيوں ميں استدلال ادرمظا ہرقد رت ميںغور وفكرتو پنظم ميں بھی ہلال ہےخلاصه کلام بيرکہ جس طرح اس حسن و جمال کو د کیشا جوآفت میں ڈال دیے حرام اور ممنوع ہے اس کونظم اور نثر میں سننا حرام وممنوع ہے اور اس طرح اس کی صفت کو اس انداز میں سننا بھی حرام وممنوع ہاور جو خص اس چیز کو مطلقاً حلال کہتا ہے دیکھنے اور سننے کو بھی حلال کہنا جیا ہتا ہے تو یہ کفراور بے دین ہے اور جو کوئی ہے کہتا ہے کہ''میں تو محبوب کی آئکھ خدوخال اور زلف وغیرہ تمام چیزوں میں جن کو ہی سنتا ہوں اور حق کو ہی طلب کرتا ہوں تو اس سے تو لا زم آتا ہے کہ سے دوسرے آ دمی ہے کہے کہ میں اس لئے ایک آ دمی کود کھناجا نزیجھتا ہوں کہ کوئی دوسرااس کی صفات سننے کو جائز سجھتا ہے اور دوسرامحض اس بنیاد پراس کودیکھنا رواسجھتا ہوا در کہتا ہو کہ میں تواس میں حق کو ہی تلاش کرتا ہوں اور کہے کہ کسی معنی کے ادراک کیلئے ایک طرح حیا ہنا۔ دوسری طرح جاہے سے زیادہ بہتر تو نہیں ہوتا۔ یوں تو تمام کی تمام شریعت باطل ہوجائے گی اوررسول الله علی کی کسی ارشاد که العیان تونیان "(آئیسی زناکرتی بین) کا حکم بھی اٹھ جائے گا اور نامحرم کے کسی غیرمحرم کوچھونے کی ملامت بھی ختم ہو جائے گ اور شرعی صدود بھی تمام کی تمام ساقط ہوجا ئیں گی اور یہ بردی داضح گمراہی ہے ..... جب جاہل اور نام نہادصوفیوں نے حال میں متعزق ساع کرنے والوں صوفیوں کود یکھا کہوہ ساع کررہے ہیں تو انہوں نے ان کے حال سے یہ سمجھا کہ وہ نفسانی خواہش سے ساع کررہے ہیں، چنانچہ جب ان کواس حالت میں دیکھا تو کہنے لگے کہ ماع حلال ہے کہ اگر حلال نہ ہوتا تو ہیہ حضرات بھی نہ کرتے ، اس طرح ان جاہل صوفیوں نے ان کی تقلید کی اور ظاہر کو اختیار کر کے باطن کوچھوڑ دیاحتی کہ خود بھی ہلاک ہوئے اور ایک بوری قوم کو تباہ کر کے رکھ دیا۔اور

یاس زمانه کی آفات میں سے ایک ہے اور میں انشاء اللہ اس کی شرح اپنی جگہ پر پوری طرح بیان کروں گا۔ وباللہ التو فیق

## الحجيمي وازكاساع

يغير الله في المالية عنه والمالية المالية الما علاوت قرآن ہے آ رائش کرو) اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ' یبزیلہ فسی المبحلق مایشاءُ '' (الله تعالی خلقت میں جو چاہتا ہے اضافہ کرتا ہے )مفسرین کرام کہتے ہیں کہ اس سے مراد آواز کا حسن ب اور يغير علي كافر مان ب ك مُن ادادان يسمع صوت دانود فيسمع صوت أبهي هومسي الاشعرى " (جوآ دمي حضرت داؤ دعليه السلام كي آ واز سنماجا بهتا بهووه حضرت ابو مویٰ اشعریؓ کی آ واز بن لے) اور احادیث میں مشہور ہے کہ جنت میں جنتیوں کوساع حاصل ہوگا اور وہ اس طرح ہوگا کہ ہر درخت سے ایک مختلف نوعیت کی خوبصورت آواز آئے گی اور جب مختلف فتم کی آوازی آپس میں ایک دوسرے کے ساتھ ل جاتی ہیں تو طبیعت کوان سے بڑی لذت اور نشاط حاصل ہوتا اور ساع کی بیشم انسانوں اور دوسری جاندار تخلوقات میں عام ہے کیونکہ روح ایک لطیف چیز ہے اورخوش الحانی میں بھی ایک ایس لطافت ہے کہ جب روحیں اس کو نتی ہیں توجنس اپنی جنس کی طرف ماکل ہوتی ہے میں نے جو بیان کیاریتواطبا کے ایک گروہ کا قول ہے لیکن اہل علم میں سے جولوگ تحقیق کے مدمی ہیں اس بارے میں ان کا کلام بھی بہت ہے انہوں نے تو خوش آ وازی کی تالیف وتر کیب ہے متعلق کتابیں کھی ہیں اور اس علم کو بڑی عظمت دی ہےاور ان کے اس فن کے اثر ات تو آلات موسيقي ميں ظاہر ہيں جوانہوں نے نفسانی خواہشات کی تقویت اور لہوولہب کيلئے شيطان کی موافقت و بیروی میں بنائے میں حتی کہ بیاوگ کہتے ہیں کہ اسحاق موسلی ایک باغ میں راگ گار ہے تھے اور ایک بلبل بھی نغمہ سراتھی بلبل اسحاق موصلی کے راگ کی لذت سے خاموش

ہوگئی اور ساع کرتی رہی یہاں تک اس میں مست ہو کر درخت سے گری اور وہیں مرگئی ..... میں نے ان لوگوں کی بیان کردہ حکایتیں تو بہت سی ہیں جیں لیکن میری مراد ان کے اقوال ہے بالکل مختلف ہے کے طبیعتوں کی ترکیب کی تمام راحتیں آوازوں اور خوش الحانی کی ترکیب ہے ہیں .....حضرت ابراہیم خواص کہتے ہیں کہ ایک دفعہ میں عرب کے قبائل میں ہے ایک قبیلہ میں پہنچا اور ایک امیر کے مہمان خانے پر نزول کیا۔ میں نے وہاں ایک عبثی غلام کو دیکھا جوطوق اورزنجیروں میں جکڑ اہوا خیمے کے دروازے پر دھوپ **میں** پڑ اہوا ہے۔میرے ول میں اس کیلئے بری شفقت پیدا ہوئی اور میں نے ارادہ کر لیا کہ اس کو امیر سے سفارش كركے ليان گا۔ چنانچہ جب دہ كھانا ميرے سامنے لائے تو مہمان كى تكريم كے طورير امیر بھی ساتھ آیا تا کہ کھانے میں میرے ساتھ موافقت کرے جب اس امیرنے کھانے کی طرف ہاتھ بڑھایا تو میں نے کھانے سے انکار کر دیا اور عربوں پر اس سے زیادہ سخت کوئی بات نہیں ہوتی کہ کوئی ان کے کھانے سے اٹکار کر دے امیر کہنے لگا۔اے جوانمر دمیر ا کھا تا کھانے سے کوئی چیز جمہیں روک رہی ہے؟ میں نے کہا'' میں آ پ کے ایک احسان کی آ پ ے امیدر کھتا ہوں''اس نے کہا''میری تمام املاک تبہارے لئے حاضر ہیں بس تم میرا کھانا کھاؤ میں نے کہا'' مجھے آ یہ کی املاک کی کوئی ضرورت نہیں۔ اس غلام کومیر ہے کام کیلئے مقرر کردیجئے اس نے کہا'' تم پہلے اس کا جرم تو مجھ ہے یو چھاد پھر بے شک اس کو چھڑ الینا کہ تہمیں میری تمام الماک پرمہمان ہونے کی وجہ ہے تصرف حاصل ہے میں نے کہا'' تو پھر بتائے اس کا جرم کیا ہے؟ اس نے بیان کیا کہ "جمہیں معلوم ہو کہ بیغلام برا اچھا حدی خواں اورخوش آواز ہے میں نے اس کو چنداونٹ وے کراین جا گیر پر بھیجاتا کہ بیدوہاں سے غلہ لا دلائے اس نے ہراونٹ پر دود داونٹوں کا بو جھالا د دیا اور راستے میں صدی خوانی کرتار ہاادر اونٹ تیزی سے دوڑتے رہے بہال تک کتھوڑے سے وقت میں میرے کے موسے بوجھ ئے دوگنا غلہ لے کریہاں پہنچ گیا اور جب اونٹوں سے بوجھا تارا گیا تو سب اونٹ ایک

ایک کرے ہلاک ہو گئے۔حضرت ابراہیم خواص کہتے ہیں کہ مجھے بین کر براتعب ہوا۔ میں نے کہاا ہے امیر! آپ کی شرافت آپ کو غلط بیانی کی ہرگز اجازت نہیں دیتی تاہم مجھے اس بیان پر کوئی دلیل جاہے ہم ابھی اس گفتگو میں ہی مصروف تھے کہ چنداونٹ جنگل ہے كوكي يرياني بلان كيلي لائ كاميرة ان شربانون سے يوجها كرتمهار ان اونوں نے کتنے دن سے بانی نہیں ہا ہے؟ انہوں نے کہا" تین روز سے "امرنے اس غلام کو حکم دیا تو اس نے حدی خوانی کی آ واز نکالنی شروع کی۔اونٹ اس کی حدمی خوانی اور خوش آوازی میں اس طرح مست ہو گئے کہ کسی نے بھی پانی کی طرف منہ تک نہ کیا جتی کہ ایک ایک کر کے اجا تک بھاگ اٹھے اور جنگل مین جا کرمنتشر ہو گئے پھرامیر نے اس غلام کو کھول کر مجھے بخش دیا.....اور ہم نے بعض او قات خود مشاہرہ کیا ہے کہ دوران سفر جب شتر بان اور گدھوں والا ترنم ہے آ وازیں لگا تا ہے تو اونٹ اور گدھے سرور میں آ جائتے ہیں۔خراسان اورعراق کے علاقوں میں عادت ہے کہ شکاری لوگ رات کے وقت ہرن بکڑتے ہیں اور وہ اس طرح کہ وہ ایک طشت بجاتے ہیں کہ جب تک ہرن اس کی آواز سنتے رہتے ہیں اپن جگہ بر کھڑے رہے جی اور شکاری ان کو پکڑ لیتے ہیں .....اورمشہور ہے كه مندوستان مين ايك كروه بود لوك جنگل مين جاتے بين اورسر ملي آ وازول مين ان گیتوں کی لذت ہے ہرن اپنی آنکھیں بند کر لیتے اور پھرسو جاتے ہیں اور یہ نوگ ان کو پکڑ لیتے ہیں۔چھوٹے بچوں میں بھی یہ بات ظاہر ہے کہ جب وہ جھولے میں دونے لگتے ہیں تو کوئی شخص انہیں لوری دیتا ہے اور وہ خاموش ہو جاتے اور وہ سریلی آ واز سننے لگتے ہیں۔ طبیب لوگ ان بچوں کے بارے میں کہتے ہیں کہان کی حس بالکل درست ہے اور یہ بوے ہی زیریک اور دانشمند ثابت ہوں گے ..... یہی وجہ ہے کہ ملک عجم کا ایک باد شاہ فوت ہو گیا اور اس کا ایک ہی بحیرتھا جس کی عمر دوسال تھی وزرانے اس کو تخت پر بٹھانے کا فیصلہ کیااوراس سلیلے میں حکیم بوذ رجم ہر ہےمشورہ کیااس نے کہا پہ فیصلہ تو درست ہے کیکن پہتو دیکھنا جا ہے

کہ اس کی حس بھی درست ہے تا کہ اس سے کوئی امید وابستہ کی جائے یانہیں انہوں نے يوجها كداس كى تدبيركيا مو؟ اس نے حكم ديا اور چندگانے والوں نے اس كے سر بانے گيت گانا شروع کردیے تو وہ بچہ گیت س کرسرور میں آ گیا اور ہاتھ یاؤں ہلانے شروع کروئے بوؤرجم نے کہا ہاں اس سے بادشاہ بننے برملک کوسیح جلانے کی امید کی جاسکتی ہے ....اور ا چھی آواز دل کی تا ثیرعقلا کے نزد یک اس قدر ظاہر ہے کداس کیلئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں اور جو خص سیہ کہے کہ مجھے سر ودسریلی آ واز اور مزاحیہ اجھے ہیں لگتے تو وہ یا تو حجوث اور منافقت کی بنیاد پر کہتا ہے یا بھروہ حسنہیں رکھتا اور انسانوں کے تمام طبقات اور صوفیوں سے باہرہے۔ جوگروہ اس چیز ہے منع کرتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کے حکم کی رعایت کرتے ہوئے اس سے منع کرتا ہے تاہم تمام فقہااس بات پر شفق ہیں کہ جب لہودلعب کے آلات نہ ہول اوراس خوش الحاني كو سننے ہے ول میں بدكاري اور گناه كا كوئي جذبه پیدا نہ ہوتو اس كاسنہا مباح ہےاوراس اباحت بروہ بہت ی روایات اورا حادیث بیان کرتے ہیں چتانچہوہ سیدہ عًا تشمد بقد سلام الدعليمات روايت لات ميل كن قالت كانت عندي جارية تغنى فاستناذن عمر فَلَما احسته وسمعَت حِسَّه و فرت فَلَما دَخَلَ عُمر تبسَّم رسول اللَّهِ صلى الله عليه وسلم فقالَ لَه عمَرماً اضحكك يا رسول الله قال كانت عنه نا جِ ارية تغني فلما سمعت حسَّك فَرت فقال عمر لا الرّح حتى اسمع مَا كَان سَمعَ رسول اللُّه صلى الله عليه وسلم فد عارسولُ الله صلى الله عليه وسلم وَسَمعَ \* (حفرت عائشة عبى كەمىرے ياس ايك اونڈى گيت گار بى تقى كەحفرت عمر نے اندر آنے کی اجازت طلب کی ، جب اس لونڈی کوان کے آنے کا احساس جوا اوران کی آ ہٹ سن تو ده بها گ تی پس جب مطرت مراندر داخل بوئ و حضور علی مسکرائے تو حصرت مرا نے یو چھا یارسول الشعاف آپ کوس چیز نے ہنسایا ہے؟ رسول الشعاف نے جواب دیا ہمارے پاس ایک لونڈی تھی جو کچھگار ہی تھی لیکن جب اس نے تمہاری آ ہٹ تی تووہ بھاگ

گئی ہے تو حضرت عمرؓ نے عرض کی میں تو اس وقت تک یہاں سے نہ جاؤں گا جب تک وہ كريم من نه لول جورسول الله عليقة من رب من يرسول الله عليقة ن اس لوندى كو بلايا اورانہوں نے اس سے گیت سنااور بہت سے صحابہؓ سے بھی اس طرح کی روایات بیان کی میں ۔ اور شیخ ابوعبدالرحمٰن السلميٰ نے ان سب روايات کواپئی تصنيف' " کتاب السماع' ميں جع کردیا ہے اوراس کی اباحث کو قطعی بنا دیا ہے لیکن مشائخ تصوف کے ہاں ساع ہے مراد اس مباح ساع کے علاوہ وہ ساع ہے جس ہے اعمال میں فائدہ حاصل ہو کیونکہ محض اباحت کوتلاش کرنا توعوام کا کام ہے تقلمنداور مکلّف بندوں کوتو ایسے کاموں کے دریے ہونا جا ہے جن سے کوئی فائدہ حاصل ہو .....ایک دفعہ میں مرد میں تھا کہ آئمہ المحدیث میں سے ایک نے جوان میں سے بہت مشہور تھا۔ مجھے سے کہا کہ''میں نے ساع کی اباحت میں ایک كاب تصنيف كى ہے "ميں نے كها" ويمرتو دين ميں ايك بهت برى مصيبت پيدا ہو گئى كه جناب امام نے ایک ایسے لہوکو حلال کر دیاہے جوتمام بدکاریوں اور گنا ہوں کی بنیا د ہے اس نے کہا پھراگرة ب علال نہیں بچھتے تو ساع کرتے کیوں ہیں؟ میں نے جواب دیا''اس کا حکم کئی وجوہ پر ہے کہ کسی ایک چیز پر قطعی فیصلہ نہیں دیا جا سکتا۔اگر دل میں حلال کام کی تا ثیر پیدا ہوتو ساع حلال ہے اور اگر تا ثیر حرام ہے تو ساع بھی حرام ہے اور اگر تا ثیر مباح ہے تو ساع بھی مباح ہے جس چیز کا ظاہری حکم فسق پر ہولیکن باطن میں اس کا حال روثن ہواس کی کئی وجوہ میں کہ اس کا اطلاق ایک چیز پر کرنا محال ہوتا ہے۔

# ساع کے احکام

جان لو کہ جس طرح دلوں میں اراد ہے خلف ہوتے ہیں اس طرح طبیعتوں میں اختلاف کی وجہ سے ساع کے احکام بھی مختلف ہیں اور بیظلم ہوگا کہ کوئی اس کا ایک ہی قطعی تھم بیان کرے سب بہر حال ساع کرنے والے دوطرح کے ہیں ایک ، ہ جومعنی کو سنتے ہیں اور

دوسرے وہ جوصرف الفاظ کا ساع کرتے ہیں اوران دونوں میں کچھ فائدے بھی ہیں اور کچھ نقصان بھی اس لئے کہ سریلی آ وازوں کے سننے میں غلبہاس چیز کا ہوتا ہے جواس آ دمی کی طبیعت میں ود بیت کیا گیا ہے اگر وہ طبعی جذبہ تن ہے تو ساع حق ہوگا اور اگر وہ باطل ہے تو يې باطل ہو گا اگر کسی مخص کی طبیعت میں سر مایہ ہی فساد کا ہے تو وہ جو پچھ بھی سن لے سب فسادى موكا اورية تمام معانى حضرت داؤ دعليه السلام كى حكايات ميس آتے ميں كه الله تعالى نے جب ان کواپنا خلیفہ بنایا تو ان کو بڑی خوبصورت آ واز دی اور ان کے گلے کو مزامیر (ساز) بنا دیا۔ پہاڑوں کوآپ کے ترنم کو بھیرنے کا ذریعہ بنا دیاحتی کہ دحثی جانوراور يندے بہاروں اور صحراوَ سے آپ كى آواز سنے كيلئے دوڑتے يلے آتے بہتا ہوا پانى رک جاتا اور پرتدے فضایل بیہوش موکر زمین پرگر پڑتے تھے روایات میں آتا ہے کہ حضرت داؤوعلیهالسلام جس جنگل میں اپنی خوش الحانی کا جاد و جگاتے اس صحرامیں رہنے والے جانورایک ماہ تک بچھ نہ کھاتے نے نہ روتے نہ دودھ مانگتے اور جب لوگ اس جگہ ے واپس لوٹیے تو بہت ہے آ دمی آپ کے کلام خوش الحانی اور سریلی آ واز کی لذت ہے مر یکے ہوتے ، یہاں تک کہ کہتے ہیں ایک دفعہ سات سولز کیاں شار کی گئیں جومر پیکی تھیں اور باره ہزار بوڑ ھے بھی مریکے تھے .... چرجب حق تعالی نے ارادہ کیا کرمض اچھی آ وازوں کا ساع اورخوا ہش طبیعت کا امتاع کرنے والوں کو اہل حق اور معانی وحقیقت کا ساع کرنے والوں ہے جدا کر دیں تو اہلیس کاطبعی اضطراب توت پکڑ گیا اور انسان کے دل میں وسوسہ ڈ النے کا ارادہ اس کے دل میں پیدا ہو گیا اور اس نے لوگوں کے ساتھ اپنے حیلے ظاہر کرنے کی درخواست کی جومنظور ہوگئی چنانجہ اس نے ایک بنسری اور ایک طنبور بنالیا اور حضرت داؤ د علیہ السلام کی مجلس ساع کے بالکل سامنے اس نے ایک مجلس جمالی۔ اس طرح حضرت داؤ د عليه السلام كى مترنم آواز بننے والے دوگروہوں میں تقسیم ہو گئے۔ ایک گروہ بدبخت لوگوں كا اور دوسراسعادت مندلوگوں کا بدبخت لوگوں کا ٹولہ تو ابلیس کے آلات موسیقی کی طرف ماکل

ہو گیا اور سعادت مندلوگوں کی جماعت حضرت داؤ دعلیہ السلام کی خوبصورت آ داز کے ساتھ موجود رہی۔ پھران میں سے جولوگ اہل معنی تھے ان کے پیش نظر حضرت داؤ دعلیہ السلام کی آ واز نہتھی بلکہ وہ تو سب پچھ تن کوہی دیکھتے تھے کہ اگر وہ اہلیس کے مزامیر سنتے تو ان میں انہیں حق ہے ایک آ زمائش نظر آتی اور اگر حضرت داؤد علیہ السلام کی خوبصورت آواز سنتے تواس میں حق تعالی کی طرف سے ہدایت جانتے یہاں تک کدوہ تمام سے کنارہ کش اوراس کے متعلقات سے روگروان ہو گئے اوران میں سے ہرایک کی حقیقت یعن صحیح کو صحيح اورغلط كوغلط ديكوليا \_ پس جس شخف كاساع اس طرح كامووه جو يجي بھي سنے سب حلال ہے....قسوف کے مرمی لوگوں میں ہے ایک گروہ کہتا ہے کہ'' ہمارے لئے تو ساع اس کے برخلاف واقع ہوتا ہے جبیبا کہ وہ حقیقت میں ہے کیکن بیمحال ہے کیونکہ ولایت کا کمال بیہ ہے کہ ہرچیز کو بالکل ای طرح و مکھوجس طرح حقیقت میں وہ ہے تا کہ دیکھنا درست ہواگر اس کی حقیقت کے برخلاف دیکھتے ہوتو تمہاراد کھناہی درست نہیں ..... کیاتم نے نہیں دیکھا كَهُ يَغِبُرِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَ ارنا حقائق كل الاشياء كما هِيَ ''(ا\_الله! توجميس تمام چیزوں کی حقیقت اس طرح وکھا جس طرح کی وہ ہیں )جب چیزوں کوٹیجو دیکھنا ہے کہتم ان کواسی صفت پردیکھوجس پر وہ حقیقت میں ہیں تو پھر ساع بھی صرف وہی درست ہو گا کہتم ہر چیز کو بالکل ای طرح سنوجس طرح کہ وہ صفت اور تھم میں ہے اور جولوگ مزامیر اور آلات موسیقی کے فتند میں مبتلا ہو کرخواہشات اور شہوت سے وابستہ ہو گئے ہیں وہ انہی میں ہے ہیں جو کسی چیز کی حقیقت کے برخلاف اسے سنتے ہیں کیونکہ اگر وہ اس چیز کے حکم کے مطابق اس کا ساع کرتے تو تمام فتنوں ہے رہائی یا جاتے ، کیاتم نے نہیں دیکھا کہ اہل صلالت نے اللہ تعالی کے کلام کو ساتو ان کی گمراہی کا اضافہ ہی ہوا جیسا کہ نضرین الحارث ن كما الساطير الاولين "(يقرآن يبل لوكول كرقص ي توين )اورعبدالله بن الي سرج نے جو کاتب دی بھی رہ چکا تھا کہا 'نسانول مثل ما انول الله ''(عنقریب میں بھی ایسا

كلام اتارون كاجبيها كهالله تعالى نے اتاراہے)' فَعَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِيْنَ ''(ير بركتوں والا ہےاللہ بہت پیدا كرنے والا )اورا يك گروہ نے اس آيت ْ لَاَتُمْ لُو كُهُ ' اُلاَبْصَارُ وَهُوَ يُسُلِّوكُ الْأَبْصَادَ "( آئكھيںاس كاادراكنہيں كرشكتيںاوروہ آئكھوں كود كيھ سكتا ہے) کورویت باری تعالی کی فعی کیلئے دلیل بنالیا اور ایک گروہ نے ' نُسمَّ استویٰ عسلسی المعبوض ''(پھروہ اینے عرش پر بیٹھا) کواللہ تعالی کیلئے مکانی اور جہت ثابت کرنے کی دلیل بناليااورا يككروه نے 'وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفّاً صَفاً " (اورآيا تيرارب اورفرشته صفیں باند ھے ہوئے ) کواینے دعویٰ کیلئے دلیل بنالیا چونکدان کادل گمراہی کامحل تھااس لئے . الله تعالى كاكلام سننے كا أنبيل كوئى فائده نه جوا ....اليكن ايك موحد جب كسى شاعر ك شعر ميل غور کرتا ہے اوراس کی طبیعت کو پیدا کرنے والے خدا کودیکھتا ہے اوراس کے باطن کوآ راستہ کرنے والے کا اس میں مطالعہ کرتا ہے تو فعل کا اعتبار کرتے ہوئے اس کے حقیقی فاعل پر اس کو دلیل بنالیتا ہے حتی کہ اس گمراہ گروہ نے تو کلام خدادندی من کر بھی راہ ہدایت کو گم کرلیا اوراس گروہ صوفیہ نے باطل کلام میں بھی کوئی نہ کوئی راہ ہدایت تلاش کر بی لی .....اوراس حقیقت کا نکار برا ہی واضح مکابرہ ہے۔واللہ اعلم

فصل

ساع کے متعلق مشائے رحمہم اللہ کے انتہائی لطیف کلمات اس سے کہیں زیادہ جن کہ یہ کتاب ان سب کی متعلق مشائے رحمہم اللہ کے انتہائی لطیف کلمات اس سے کہیں زیادہ جن کہ یہ کتاب ان سب کی متحمل ہو سکے۔ تاہم انشاء اللہ ممکن حد تک میں ان اقوال میں سے اس فصل میں بیان کرووں گا۔ تاکہ پورا پورا فاکدہ حاصل ہو سسہ چنا نچہ حضرت ذوالنون مصری کہتے جی 'الماع وار فالمحق تزعج القلوب إلى المحق فمن اصعى المیہ بعق مصری کہتے ہیں 'الماع کی المیہ بنفس تزندق '' (ساع حق تعالی کی طرف سے واردہونے والا ایک فیضان ہے جودلوں کوتی تعالی کی طرف برا گیختہ کرتا ہے اور طلب حق میں حریص کرتا ایک فیضان ہے جودلوں کوتی تعالی کی طرف برا گیختہ کرتا ہے اور طلب حق میں حریص کرتا ہے

ہے جو تحص اس کوحقیقی معنی میں سنتا ہے وہ راہ حق پالیتا ہے اور جو تحص اس کوایے نفس کے ساتھ سنتا ہے وہ زندین ہو جاتا ہے ) اس بزرگ کی مراداس سے بینیں کہ ساع وصل تن کا سبب بن جائے گا بلکه اس کامعنی پیرہے کہ ماع کرنے والے کو جائے کچھن آ واز کو نہ سنے بلکہاس کے معنی کوئن کے ساتھ سنے تا کہاس کا دل جن تعالیٰ کی وار دات کامحل ہوجائے پس جب وہ معنی دل تک پہنچیں گے تو اس کوطلب کیلئے ابھاریں گے اور جوفخص اس طرح اپنے ساع میں حق کا اجباع کرنے والا ہوگا اسے مشاہدہ حق نصیب ہوگا اور جو تحض خواہشات نفسانی میں معانقة كرے گا اور اس كا اتباع كرے گا وہ حق سے حجاب میں رہے گا اور تاویلات ہے متعلق ہوجائے گا تواب گویااس ساع کاثمرہ تو مشاہدہ حق ہوااوراس ساع کا متیجہ جاب ہوا ..... پھریہ زندقہ فاری لغت کا لفظ ہے جسے عربی بنایا گیا ہے اور زبان میں زندقہ کامعنیٰ تاویل ہو گیاای لئے وہ کسی کتاب کی تفسیر کوزندہ بازند کہتے ہیں اس لئے جب عربوں نے آتش پرستوں کا کوئی خصوصی نام رکھنا جا ہاتوان کا نام زندیق رکھا کیونکہ مجوسی کہا كرتے تھے كدجو بات بھى يەسلمان كہتے ہيں اس ميں تاويل ہوسكتى باس لئے كە ظاہرى تھم اس کی حقیقت کے برعکس ہوتا ہے چونکہ ویانت میں داخل ہونا تزیل ہے اور دیانت سے باہر لکانا تاویل اس لئے مجوسیوں کوزندیق کہا گیا کہوہ دیانتداری سے باہر نکلے ہوئے تھے اوراحکام میں تاویلات کا قول کرتے تھے آج کل انہی کے بیچے کھیجے مصر کے شیعہ بھی وہی کچھ کہتے ہیں جود چھوں کہا کرتے تھے۔ چنانچہ بیزندیق کانام ان کیلئے اسمعلم بن گیا۔ پس حضرت ذوالنون کی مراداس قول سے یہ بی تھی کہ اہل تحقیق تو ساع میں اور زیادہ محقق ہو جاتے ہیں لیکن خواہش پرست لوگ اس میں مادل ہوتے ہیں کداس کیلئے بروی دور کی تاویل کرتے ہیں اور یون فسق ( گناہ) میں مبتلا ہوجاتے ہیں حضرت مبلی فرماتے ہیں 'السماع ظاهره فتنة وَبَاطنه عبرة " فَمَنَ عرف الاشارة حَل لَه "سماع العبرةِ وَالا فقد استدعى الفتنة ولعَسوَّص البلية "(ساع كاظهارتو فتنه بيلين اس كاباطن عبرت بي بي جوُخف

اشارہ کو بہچانتا ہے اس کیلئے تو عبرت کا ساع حلال ہے ورنداس نے فتنہ کوطلب کیا اور مصیبت میں بتاا ہوگیا) لینی جس شخص کا دل پوری طرح حق کی بات میں متعزق نہیں ہے اس کیلئے ساع ایک مصیبت اور آفت گاہ ہے .....حضرت ابوعلی رود باری سے جب کوئی ساع کے بارے میں سوال و جواب کرتا تو آپ کہتے' 'یسنا نے ملص منہ واسا ہواس'' ( کاش ہم اس سے بوری طرح خلاص یا جاتے ) کیونکہ انسان تمام چیزوں کاحق ادا کرنے ہے عاجز ہےاور جب کسی چیز کاحق فوت ہوجا تا ہے توبندہ اپنی کوتا ہی کو و کیھتا ہے اور جب ا بنی کوتا ہی ہی دیکھنی پڑتی ہےتو کاش کہ ہم اس سے بالکل ہی چھٹکارا حاصل کرلیں مشَائَ مِن سے ایک بزرگ کہتے ہیں 'السسماع بینة الاسوادلِمَا فیها من المفیبات '' (ساع دلوں کوان باتوں کے مشاہدے پر ابھارتا ہے جواس میں چھپی ہوئی ہیں ) تا کہان کی وجدے بارگاہ حق میں مسلسل حاضر رہیں کیونکہ مدعیان تصوف کے دل کا بارگاہ اللی سے غیب ر مناان کیلئے قابل ملامت اور ان کے اوصاف میں سب سے زیادہ قابل نرمت وصف ہے اس لئے کددوست اگر چدظاہری طور پردوست سے غائب بھی ہوتو دلی طور پر حاضر ہی ہوتا ہے اور جب دلی طور پر بھی غیبت آ جائے تو دوتی اٹھ جاتی ہے ....میرے شیخ فرماتے ہیں'' السماع زاد المصطرينَ فَمَنُ وَصَلَ استغنى عن السماع "(ساع توور ما تده الوكول) سامان سفرہے پس جومنزل پر پہنچ جاتا ہے، ساع ہے ستغنی ہوجاتا ہے ) کیونکہ کل وصل میں ساع کا حکم مغرول ہوجا تا ہے کہ سننا تو خبر کا ہوتا ہے اور خبر کسی غائب چیز کے متعلق ہوتی ہے جب آئھوں سے مشاہدہ ہوجاتا ہے تو ننے کی ضرورت باقی نہیں رہتی .....اور حضرت حصری اُ كمت ين السش اع مل بالسماع ينقطع إذا انقطع ممن يسمع منه ينبغي إن يكون مسماعک متصلاً غير منقطع "(بين اس اع کوکيا کرون جس کااثر پر صفه والے کے خاموش ہونے پر منقطع ہوجاتا ہے تہارا ساع تو اس طرح ہونا جائے جومسلسل مواور برگز منقطع نہ ہو)اس بات نے گلشن محبت میں ہمت کے جتمع ہونے کا پیۃ دیا ہے کیونکہ جب بندہ

اس مقام پر پہنچ جاتا ہے تو تمام پھر مٹی اور سارا جہاں اس کا ساع سنتا ہے اور یہ مقام بڑا ہی بزمرگ اوراعلی ہے۔واللہ ولی التو فیق۔

### ساع مين صوفيه كااختلاف

ساع کے بارے میں مشائخ اور محققین کا اختلاف ہے چتانچے ایک گروہ کہتا ہے کہ عاع غیبت کا آلہ ہے اور اس کی ولیل یہ بیان کرتے ہیں کہ مشاہدہ کی حالت میں ساع محال ہوتا ہے کیونکہ کل وصل میں دوست۔اینے دوست کو دیکھنے کی حالت میں اس کے ساع ے متعنی ہوتا ہے اس لئے کہ ماع تو کسی خبر کا ہوتا ہے اور کل مشاہدہ میں خبر دوری حجاب اور مشغول ہوتی ہے۔ پس ساع متبدی اوگوں کیلئے آلہ ہے کہ اس آلہ سے ان کی غفلت کی یرا گندگیاں مجتمع ہو جاتی ہیں اور جس کی طبیعت پہلے سے بی مجتمع ہو وہ لامحالہ اس ساع سے یرا گنده اورمنتشر المز اج ہو جائے ..... پھرایک دوسرا گروہ کہتا ہے کہ ساع بارگاہ خداوندی میں حاضری کا آلہ ہے کیونکہ محبت یوری طرح محویت کا تقاضہ کرتی ہے جب تک محبّ یوری طرح محبوب میںمتغزق نہ ہود ومحت میں ناقص ہوتا ہے ہیں جس طرح کیل وصل میں دل کا حصة محبت، باطن كاحصه مشابده، روح كاحصه وصل اورجسم كاحصه خدمت باسى طرح كان كابعى حصه بونا جائي جس طرح آكه كيليح ويداديس سايك حصه بيكى شاعر فيحل ہزل میں کتنی اچھی بات کہی ہے کہ جب وہ شراب کی دوسی کا دعویٰ کرتا ہے \_

ألاً ماسقني حمراً وقُل لِي هِيَ الحمر

ولاتسقني سرأإذا امكن الجهر

(اے دوست مجھے شراب ملا اور مجھے رہے کہ دے کہ بیشراب ہے اوراگر علائیہ طور پرشراب يلانامكن بياتو پرجيب كرنه يلا)

بعن اے دوست محصال طرح شراب دے کہ میری آ تکھاسے دیکھ لے۔ ماتھ

اسے چھولے تالواسے چکھ لے اور ناک اسے سونگھ لے اس وقت ایک حاسہ اس سے محروم رہے گا اور وہ کان ہے اس لئے تم کہدو کہ بیشراب ہے تا کہ کان بھی اپنا نصیبہ حاصل کر ہے اور بیاسی سے مل جا کیں اور لذت حاصل کر لیں ..... اور بیاسی کہتے ہیں کہا خضوری کا آلہ ہے کیونکہ غائب تو خود غائب ہوتا ہے اور غائب اس کا مشر ہوتا ہے اس کا اہل نہیں ہوسکتا ..... پس ساع کی دوشت میں ہیں ایک بالواسطہ اور دوسری بلا واسطہ جوشف کسی عام پڑھنے والے ہے سنتا ہے وہ ساع آلہ فیبت ہوتا ہے اور جوا پے محبوب سے جوشف کسی عام پڑھنے والے ہے سنتا ہے وہ ساع آلہ فیبت ہوتا ہے اور جوا ہے محبوب سے سنتا ہے وہ ساع آلہ خضور ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس بزرگ نے کہا تھا کہ میں مخلوقات کو اس مقام پڑمیں سمجھتا کہ ان کی کوئی بات سنوں یا ان کی بات کروں سوائے خاصان حق کے اس مقام پڑمیں سمجھتا کہ ان کی کوئی بات سنوں یا ان کی بات کروں سوائے خاصان حق کے .....واللہ اعلم بالصواب۔

### ساع میںصو فیہ کے مراتب

جان او کہ صوفیہ میں سے ہرایک کیلئے سائ میں ایک خاص مرتبہ ہے کہ اس کا ذوق اور طریق سائ میں اس کے مرتبہ کے مطابق ہوتا ہے جیسا کہ تو بہر نے والا جو کچھ بھی سنتا ہے وہ اس کیلئے حسرت وندامت کا معاون ہوتا ہے۔ اس طرح مشاق دیدار کیلئے شوق اور ویدار کاسر مایہ صاحب یقین کے یقین میں تاکید ، مرید کیلئے بیان کی تحقیق محت کیلئے تمام تعلقات سے علیحدگی اور فقیر کیلئے ہر چیز سے ناامید ہونے کی بنیاد ہو جاتی ہے اور اصل سائ کی مثال آفناب جیسی ہے کہ تمام چیزوں پر چمکتا ہے لیکن ہر چیز کوا پنے مرتبے کی مقدار اس سے ذوق اور مشرب ہوتا ہے چنا نچہ وہ ایک تو جلادیتا ہے دوسر کوروش کردیتا ہے اور کسی کوئو از دیتا ہے بیٹمام گروہ جو میں نے بیان کئے ہیں تحقیق کے احتبار سے تین مرتبوں پر ہیں ایک ان میں سے مبتدی ، دوسر امتوسط اور تیسر اکا مل حضرات کا ورجہ ہے میں انشاء اللہ ان میں سے مبتدی ، دوسر امتوسط اور تیسر اکا مل حضرات کا درجہ ہے میں انشاء اللہ ان میں سے مبتدی ، دوسر امتوسط اور تیسر اکا مل حضرات کا درجہ ہے میں انشاء اللہ ان میں سے مبتدی ، دوسر امتوسط اور تیسر اکا مل حضرات کا درجہ ہے میں انشاء اللہ ان میں سے مبتدی ، دوسر امتوسط اور تیسر اکا میں کروں گا

#### تا کہ بیمسئلہ تمہاری سمجھ کے قریب تر ہوجائے۔

فصل

جان لوكساع ايك فيضان حق إورانساني جم كى تركيب بزل اور لغو يهوكى ہے اور کسی حالت میں بھی مبتدی کی طبیعت کلام حق سننے کے قابل نہیں ہوتی اور ان ربانی معانی کے ورود سے طبیعتیں زیروز بر ہوتی ہیں اور انہیں سوز و اضطراب نصیب ہوتا ہے چنانچے ایک گروہ تو ساع کے دوران بیہوش ہوجا تا ہے اور ایک گروہ بالکل ہلاک ہوجا تا ہے اورکوئی مخض ایبانہیں رہتا کہاس کی طبیعت حداعتدال سے باہر نہ ہواوراس کیلئے دلیل بردی ظاہر ہے ....مشہور ہے کہ روم کے ایک شفا خانے میں ایک بڑی عجیب چیز انہوں نے تیار کی جےوہ''انکلیوں' کہتے ہیں ویسے جس چیز میں بھی بہت سے عجائب موجود ہوں روم کے لوگ اسے ای نام سے بکارتے ہیں چنانچ چیفوں اور مانی وغیرہ کی مصنوعات کو'' انکلیوں'' ہی کہتے ہیں اوراس سے مرادان کی حکم کا ظہار ہوتا ہے وہ'' انگلیوں'' سارنگی کی طرح کا ایک سازتها جس سے مترنم آ وازیں آتی تھیں اور اس شفا خانے کے معالج بیاروں کو ہفتہ میں دو مرتبہ وہاں لے جا کروہ ساز بجانا شردع کردیتے تصاور ہر بیارکواس کی بیاری کی مقدار آ واز سنواتے تھے اور پھروہاں ہے باہر نکال لاتے تھے اور اگر وہ کسی مریض کو ہلاک کرنا چاہتے تواس کوزیادہ دیر تک اس جگہ رکھتے حتی کہ وہ ساز سنتا ہلاک ہوجا تا ..... در حقیقت موت کا وفت تو تقدیر میں لکھا ہوا ہے کیکن پھر بھی موت کے کچھ ظاہری اسباب ہوتے ہیں جنہیں طبیب لوگ ہمیشہ بنتے رہتے ہیں کیکن ان پراس کا کوئی اثر نہیں ہوتا کیونکہ بیان کی طبیعت کے تو موافق ہوتالیکن مبتدی لوگوں کی طبیعت کے خلاف ہوتا ہے اس لئے ان پر اس کااثر ہوتا ہے .....اور میں نے ہندوستان میں دیکھا ہے کہ زہر قاتل میں ایک کیڑہ پیدا ہوتا ہے اور اس کی زندگی اس زہر کے ساتھ ہی متعلق ہے کیونکہ وہ خودسرتا یا زہر ہی ہوتا

ہے ..... اور ترکتان میں اسلام کی سرحد پر ایک شہر میں منے دیکھا کہ ایک پہاڑ میں آ گ گی ہوئی ہے اور وہ جل رہا ہے اور اس کے پھروں سے نوشا در ابل رہی ہے اور اس آ گ کے درمیان ایک چوہاموجود تھالیکن جب وہ اس آ گ سے باہر آیا تو فور أہلاك ہو گیا۔ان تمام مثالوں سے مرادیہ ہے کہ فیضان الٰہی کے وقت مبتدی حضرات کا اضطراب اس لئے ہوتا ہے کہان کاجم ابھی اس کیفیت کے مخالفت ہوتا ہے کیکن جب یہ کیفیت متواتر ہوجاتی ہے تو مبتدی کواس میں سکون مل جاتا ہے کیاتم نے دیکھانہیں کہ جب جبرئیل علیہ السلام ابتداء میں آئے تو بیغیر علیہ کوان کے دیکھنے کی طاقت نہ ہوئی لیکن جب درجہ نہایت پر پہنچ گئے تواگر جرئیل ایک ساعت کیلئے بھی نہ آتے تو حضور علیہ تنگدل ہوجاتے اور اس کے شواہد بہت زیادہ ہیں اور یہ حکایات بھی مبتدی لوگوں کے اضطراب اورمنتھی حضرات کےسکون پر بڑی واضح دلیل ہیں .....مشہور ہے کہ حضرت جنیڈ کا ایک مرید تھا جو اع میں بزاہی بیقرار ہوتا تھا!ورتمام درولیش اس کوسنجا لنے میں مشغول ہوجاتے تھے۔ چنانچیمریدوں نے شخے سے شکایت کی تو حصرت جنیڈ نے اس سے کہا''اگر آج کے بعد تم نے ساع کے دوران اس طرح اضطراب ظاہر کیا تو میں شہبیں اپنی صحبت میں نہیں رکھوں گا۔ ابو محمد جربری کہتے ہیں کہ ماع کی محفل میں اس دور لیش کود کھنا کہاس کے ہونٹ خاموش ہیں اوراس کےجم کے ہر بال سے ایک چشمہ ابل رہا ہے تی کہ اس کے ہوش جاتے رہتے ایک دن وہ اسی *طرح بے ہوش تھا کہ بین سو* جتار ہا کہ بیدررولیش یا تو ساع می*ں سب سے ز*یادہ درست حال ہے ادریا پھرایے مرشد کی حرمت اس کے دل پرسب سے زیادہ قوی ہے ..... کہتے ہیں کدایک مرید نے ساع کی حالت میں ایک نعرہ بلند کیا تواس کے مرشد نے اسے کہا ''خاموش رہو'' مریدنے سراپنے زانو پر رکھ لیا اور جب اس کو دیکھا گیا تو وہ مردہ ہو چکا تھا .....حضرت شخ ابوسلم فارس بن غالب الفارئ سے میں نے سنا کہ انہوں نے بیان کیا ایک درویش ساع کی حالت میں بیقراری کا اظہار کیا کرتا تھا ایک شخص نے اس کے سریر

ہاتھ رکھ کرا ہے کہا'' بیٹی جاؤ''اس کا زمین پر بیٹھنا تھا کہ دنیا سے رخصت ہوگیا۔ حضرت جنید آ وکہتے تھے کہ میں نے ایک ورولیش کو ویکھا کہ اس نے ساع کی حالت میں ہی جان دے دی ..... نیز آپ دراج سے روایت کرتے تھے کہ اس نے کہا، میں ابن القرطی کے ہمراہ بھرہ اور ابلہ کے درمیان دریائے وجلہ کے کنار ہے جا رہا تھا کہ ہم ایک کل کے نیچے پہنچے تو ہم نے دیکھا کہ ایک شخص اس میں بیٹھا ہوا ہے اور ایک لونڈی اس کے سامنے گیت گارتی ہے اور بیشعر پڑھ رہی تھی

#### فى سبيل الله ودكان مِنى لَكَ بُيبلْلُ كُل يوم قبلوں غيسر هذا لك أجمل

(میں تو تیرے ساتھ محض اللہ تعالی کیلئے محبت کیا کرتا تھا۔ پھر ہرروز تیرا یوں رنگ بدلنا کتنا بھلامعلوم ہوتا ہے) اور میں نے ایک نو جوان کواس کل کے نیچےد یکھا جوایک لوٹا لئے کھڑا تھااوروہ کہدر ہاتھا کداے لونڈی تہمیں خدا کاتم ہے بیشعرد دبارہ پڑھ دو کدمیری زندگی ایک سانس ہے زیادہ باقی نہیں رہی تا کہ ایک بار پھراس شعر کے ساع ہے بس بیختم ہی ہو جائے''لونڈی نے شعر دوبارہ پڑھنے کی اس کی فر ماکش پوری کی تو اس جوان نے ایک چیخ ماری اوراس کی جان ختم ہوگئی محل کے مالک نے اس لونڈی سے کہا'' تواب آزاد ہے''اور خودینچے آ کراس جوان کی جہیز و تکفین میں مشغول ہو گیا بھرہ کے رہنے والے تمام اوگوں نے اس برنماز جنازہ پڑھی اور پھرو ہخض لوگوں کے سامنے کھڑا ہو گیااور اعلان کیا کہ اے بصرے والو! میں جوفلاں فلاں کا بیٹا ہوں'' اپنی تمام املاک کواللہ کی راہ میں وقف کرتا ہوں ادرائے تمام غلاموں کوآ زاد کرتا ہوں' سی کہد کروہ وہاں سے چلا گیا اور پھرکسی کواس کی خبر معلوم نہ ہوئی'' اس حکایت کا فائدہ پہ ہے کہ غلبہ ساع کی حالت میں مریدحق کا حال اس طرح ہونا جاہئے کہ اس کا ساع فاسقوں کوفتق سے نجات دے .... اس زمانے میں گمراہوں کا ایک گروہ فاسقوب کے ساع میں حاضر ہوتا ہے اور وہ کہتے ہیں کہ ہم تو حق کے

ساتھ سائ کرتے ہیں اور وہ فاس لوگ چونکہ ان گراہ لوگوں کی موافقت کرتے ہیں اس میں لئے اس ساع سے وہ فتق و فجور میں اور زیادہ حریص ہوجاتے ہیں حتی کہ خود بھی اس میں ہلاک ہوجاتے ہیں ۔۔۔۔۔۔اورلوگوں نے حضرت جنید ؓ سے پوچھا کہ ''اگر ہم عبرت کے طور پر گرے میں چلے جا کیں اور اس سے مقصد ہمارا یہ ہو کہ دہاں جا کر کا فروں کی ذلت کا مشاہدہ کریں اور اسلام کی نعت پر حق تعالیٰ کاشکر کریں تو کیا یہ جائز ہے؟ حضرت جنید ؓ نے جواب دیا ''اگرتم گر ہے میں اس طرح جاسے ہو کہ جب تم باہر آ دُ تو اہل کلیسا میں سے چند انسانوں کو اپنے ہمراہ درگاہ اللی میں لیتے آ دُ تو بے شک چلے جا وُور نہ ہر گر نہیں پس عبادت خانے والا اگر شراب خانے چلا جائے تو وہ بھی شراب خانے والا بن جاتا ہے اور اگر شراب خانے والا عبادت خانے میں آ جائے تو وہ بھی عبادت خانے والا بن جاتا ہے ۔۔۔۔۔۔۔ کبار مشائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ میں ایک درویش کے ہمراہ بغداد میں گزر رہا تھا کہ مشائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ میں ایک درویش کے ہمراہ بغداد میں گزر رہا تھا کہ مشائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ میں ایک درویش کے ہمراہ بغداد میں گزر رہا تھا کہ مشائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ میں ایک درویش کے ہمراہ بغداد میں گزر رہا تھا کہ مشائخ میں سے ایک بزرگ جو بیشعرگار ہاتھا۔

#### مُنىٰ إِن يكن حقاً يكن احسن المنى وَالاَّ فَ قَد عِشنا بِهَا زَمناً وَعَلاً

(آرزواگری ہو میں اچھی آرزو ہورنہ ہم نے تواس آرزو میں ایک زمانہ گزار دیا ہے۔) میشعرین کراس درویش نے ایک نعرہ بلند کیا اور دنیا ہے دخصت ہوگیا۔ ای طرح حضرت ابوعلی رودباری کہتے ہیں کہ ایک درویش کو میں نے دیکھا کہ جوالیک مغنی کی آواز میں مشغول ہور ہا تھا اس نے بھی کان لگادیا کہ سنوں تو سہی وہ کیا پڑھ رہا ہے وہ بڑی ممگین آواز میں بیم مرع گار ہا تھا۔

آمُد كفِي بالحضوع إلَى الذي جاوَبالا صفاء

میں بڑی عاجزی سے ابناہاتھ اس شخص کی طرف بڑھا تا ہوں جو سننے کی سٹاوت کرتا ہے اس درولیش نے اس جگہ ایک آ واز بلند کی اور گر پڑا۔ جب میں اس کے قریب ہوا تواس کومراہوا پایا۔ایک بزرگ کہتے ہیں کہ میں حضرت ابراہیم خواص کے ہمراہ ایک پہاڑی رائے پر گزرر ہاتھا کہ میرے دل میں ایک گونہ خوشی بیدا ہوئی اور میں نے پڑھناشروع کردیا

صحعندالنساسِ انىعاشقً

غَيرَان لَمُ يعرفوا عشقى لِمَن

لوگوں كاينكم بالكل صحح بركم عاشق مول كيكن أنبيل سيام نبيل كريت كلي بيا --

ليسَ في الانسان شيّ حسن إلّا واحسن منه صوت الحسنِ

انیان کے وجود میں جو بھی حسین چیز ہے اچھی آ واز ان سب سے زیادہ حسین

ہے) پیاشعار س کر حضرت ابراہیم خواص ؓ نے مجھ سے کہا پیشعر دوبارہ پڑھو میں نے دوبارہ
پڑھے تو آپ نے وجد کے طور پر چند قدم زمین پر مارے جب میں نے دیکھا تو آپ کے

قدم موم کی طرح پھر میں گڑ چکے تھے پھر آپ بیہوش ہوکر گر پڑنے۔ جب ہوش میں آئے تو م سر رومہ تاریش سے ماغ میں جالیک تمانا جھے نہیں ، مکسانا سال متم کی

مجھ سے کہا''میں تو بہشت کے باغ میں تھالیکن تم نے مجھے نہیں دیکھا''۔۔۔۔ال قتم کی

حکایتیںاس ہے کہیں زیادہ ہیں کہ یہ کتاب ان کی تھمل ہو سکے میں نے خودا یک درولیش کو اپنی آئکھوں سے دیکھا ہے کہ وہ آذر پیجان کے پہاڑوں میں چلا جار ہاتھا اور ایک شخص

پریشانی کے عالم میں تیز تیز چاتا ہوار شعر پڑھ رہا تھا اور گرینزاری کررہا تھا ....اشعار

وَالِلَّهِمَا طلعت شمس وَلاَ غُرِبت ﴿ إِلَّا وَانَـتَ فَى قَـلْبِى وَوَسُوا سَى

وَلاَ جَلَسُتُ اللَّي قُومُ أُحَدَّنُهُم اللَّا وَانت فِي حَدَيثِي بِين جَلالْسِي

وَلاَ ذَكر تُكَ مِخزوناً وَلاَ طرباً اللَّا وَحَبُّكَ مِقرون بِالفَاسِي وَلاَ هَمَتُ بِشُرِب الماء مِن عطشِ إلَّا رايتُ خيالاً منك في الكاسِي

> فَلَوْ قلرتُ عَلى الاتسان رزقُكُم فجيا عَليق الوجهِ أو مشيأً على الراس

(الله كي قتم إكسى ايسے ون برسورج طلوع يا غروب نبيس ہوا كرتو ميرے دل اور ميرے

خیالوں میں موجود نہ ہو۔ اور میں جب بھی کی قوم کے ساتھ گفتگو کیلئے بیٹھتا ہوں میرے ہم نشینوں کے درمیان تیرای ذکر ہوتا ہے اور ہرخوثی اور غم کے وقت جب میں تیرا ذکر کرتا ہوں تو تیری محبت میرے سانسوں میں بسی ہوئی ہوتی ہے اور میں جب بھی بیاس کی وجہ سے بانی چنے لگتا ہوں تو میرے بیالے میں تیرا ہی پیکر مجھے نظر آتا ہے لیں اگر مجھے تہمارے ویدار کیلئے آنے کی ہمت ہوتی تو میں منہ کے بل کھٹتا ہوایا سرکے بل جاتا ہوا آتا) ..... درویش کی حالت ان اشعار کے ساعے متغیر ہوگئی اور وہ تھوڑی دیر بیٹھا بھرا کی پھر کے مساتھ بیٹے ٹیک کی اس پر دحمت ہو۔

فضل

اورمشائ تصوف میں سے ایک گروہ تھیدوں اور اشعاد کا ساع کرنے اور قرآن کی مدود سے نکل جا کیں اور مشار کے لئی سے بڑھنے وُ ' جس سے جردف اپنی خارج کی مدود سے نکل جا کیں ' مکروہ بچستا ہے اپ مریدوں کو اس سے رو کتا ہے اور خود اس سے پر ہیز کرنے میں بڑا غلو کرتا ہے۔ ان حفر ات کے چندگردہ ہیں اور ہرگروہ کے زدیک ایک الگ علت اور کر اہت ہے۔ ایک گروہ تو ان میں سے ان حفر ات کا ہے جن کے پاس ساع کے جرام ہونے کیلئے کئی احاد ہے ہیں اور اس معاطے وہ سلف صالحین کا اتباع اور تقلید کرتے ہیں۔ وہ روایات مثلا احاد ہے ہیں اور اس معاطے وہ سلف صالحین کا اتباع اور تقلید کرتے ہیں۔ وہ روایات مثلا حضور منافقہ کا حضرت حسان بن خابت کی لوغری شیریں کو گیت گانے سے ڈانٹے ہوئے منع کرنا۔ حضر تامیر معاویہ پر کرنا۔ حضر تامیر معاویہ پر کرنا۔ حضرت کا کرنا کہ انہوں نے گانے والی کنیزیں رکھی ہوئی تھیں۔ حضر تامی کا حضرت امیر معاویہ پل کے مرز مانی اس حفر کی دوسری بہت کی روایات ہیں۔ نیزیہ حضرات کتے ہیں کہ غنا کے مرز مانی اس حفر وہ ہونے پر ہمارے اور ہم سے بوی دلیل ہے کہ اس کے مرز مانی

میں امت کا پہال تک اجماع رہا ہے کہ ایک گروہ نے تو اس کومطلعاً حرام کہا ہے اور ای بارے میں وہ حضرت ابوالحارث بنانی ؓ ہے روایت بیان کرتے ہیں کہ میں ساع کرنے میں برازوردیا کرتا تھا۔ایک رات میرےعبادت خانے کے دروازے پرایک محض آیا اور کہنے لگا'' درگاہ حق تعالی کے طالبوں کی ایک جماعت جمع ہو پیکی ہے اور شنخ کے دیدار کی مشاق بے اگران پراحیان کرتے ہوئے قدم رنج فرمائیں تو زہے نصیب! میں نے کہا''تم چلومیں بابرآ رہا ہوں' چنانچہ میں اس کے چھے چھے چل پڑاتھوڑی وور تک عی میں چلاتھا کہ ایک جماعت کے پاس پہنچ گیا۔ جوایک بوڑھے کے اردگر دحلقہ بنائے بیٹھے تھے۔ انہوں نے میری انتہائی درہے کی تحریم کی اور اس بوڑھے نے بیچ چھا''اگر آ پ اجازت دیں تو چند اشعار پڑھے جا کیں؟ میں نے اس کی خواہش کو قبول کر لیا تو دو مخص بڑی خوش الحانی کے ساتھ ایسے اشعار پڑھنے شروع ہو گئے جیسے اشعار شاعر لوگ محبوب کے فراق میں کہا کرتے ہیں۔ وہ سب لوگ ان اشعار کوئ کر وجد کی حالت میں اٹھر کھڑے ہوئے۔اچھے اچھے نعرے لگانے لگے اور آئیں میں بڑے لطیف اشار بے کرنے لگے اور میں ان کے اس حال . سے تعجب وحیرانی میں مبتلا ہو گیا۔ صبح کا وقت قریب آنے تک وہ ای خوشی کی حالت میں معردف رہے۔اباس بوڑھے نے مجھے کہا''اے شخ آب نے مجھے بوتو یو چھائ نہیں کہ میں کون ہوں اور بیگروہ کن لوگوں کا ہے؟ میں نے کہادراصل آپ کی وجاہت نے مجھے کچھ یو چھنے ہےرو کے رکھا ہے۔

حضرت الوالحارث فرماتے ہیں اسے بوڑ ھے نے کہا میں خود مزازیل ہوں جے
اب البلیں کہا جا تا ہے اور باقی سب میرے فرز ند ہیں .....اوران کے درمیان بیشنے اور یوں
غزا اور اس کا ساع کرنے کے مجھے دو فائدے ہیں ایک سے کہ اس طرح میں اپنے فراق کی
مصیبت کا مداوا اور اپنے عروج کے ونوں کو یا وکرتا ہوں اور دوسرا سے کہ اس طرح میں پارسا
لوگوں کو راہ حق سے گراہ کرتا ہوں ۔....حضرت الوالحارث فرماتے ہیں بس اس وقت سے

ساع کاارادہ میرے دل نے تفی ہو گیا .....اور میں علی بن عثان جویری ؓ نے حضرت امام ابو العباس الاشقاني" سے سنا ہے كه انہوں نے كها" ميں ايك دن ايسے مجمع ميں تھا كه لوگ اس میں ساع کررہے تھے اور میں نے وہاں جنوں کود یکھا جو برہنہ حالت میں ان کے درمیان تاج رہے تھے اور سب لوگ ان کی طرف د کھیر ہے اور ان کی وجہ سے گرم ہور ہے تھے ..... اورایک دوسرے گروہ کے حضرات صرف اس خوف سے ساع نہ کرتے اور ساع کرنے والول میں نہ بیٹے تھے کدان کی وجہ ان کے مرید کہیں مصیبت اور گراہی میں متلا نہو جائیں،اوران کی تعلید کرتے ہوئے کہیں توبہ کا خیال چھوڑ کرمعصیت کے مرتکب نہ ہونے لکیں، اور نفسانی خواہش ان کے اندر قوت نہ پکڑ لے اور کہیں ہوس رائی کا ارادہ ان کی اصلاح اورنیکی کوفنخ نه کردے کونکه بیساع مصیبتوں میں مبتلا ہونے کامحل اور فقنے کا سرمایہ ہے .... اور حضرت جنیدٌ کے متعلق آیا ہے کہ آپ نے ایٹ ایک مرید کواس کی توبہ کے ابتدائی حال میں فر مایا'' اگرتم اینے دین کی سلامتی جاہتے ہواورایی توبے تقاضے پورے کرنا جا ہے ہوتو صوفی لوگ جوساع کرتے ہیں اس سےنفرت کراور جب تک تو جواں ہے ا بنة آب كوساع كا الل ند مجهاور جب تو بوزها مو جائة توساع كرك دوسر يجوانون کیلئے گناہ میں واقع ہوجانے کاسب نہ بن۔

ایک اور گروہ کا کہنا ہے کہ ساع کرنے والے دوطرح کے ہوتے ہیں ایک وہ جو لای (لہودلعب کرنے والے) ہیں۔ لای تو عین لای (لہودلعب کرنے والے) ہیں اور دوسرے وہ جو النی اللہ والے) ہیں۔ لای تو عین فتہ ہیں ہوتے ہیں اور اس سے ڈرتے ہیں جب کہ النی ، مجاہدات، ریاضات کلوقات سے دل کو منقطع کرنے اور باطن کو تفی چیزوں سے بچانے کی بنا پر اپنے آپ کو فقنہ سے دور کئے ہوئے ہیں اور ساع کے نقصانات سے محفوظ ہو چیے ہوتے ہیں۔ ہم چونکہ نہ اس گروہ سے ہیں نہ اس گروہ سے ہیں نہ اس گروہ سے اس کے اس کو ترک کرنا ہمارے لئے بہتر اور کسی الی چیز میں مشغول ہونا جو ہمارے وقت کے موافق ہوتو بہت زیادہ بہتر ہے ۔۔۔۔۔۔اور ایک اور گروہ کے حضرات ہونا جو ہمارے وقت کے موافق ہوتو بہت زیادہ بہتر ہے۔۔۔۔۔۔۔اور ایک اور گروہ کے حضرات

کہتے ہیں کہ جب ساع کرنے میں عوام کیلئے فتنہ ہے اور ہمارے سائ کرنے سے لوگوں کے اعقادخراب ہوتے ہیں اور ہمارا درجہ بھی لوگوں سے تجاب میں ہاس لئے وہ ہماری وجہ سے گنا مگار ہوسکتے ہیں تو ہم عوام پر مشقت کرتے ہوئے اور خواص کو نصیحت کرنے کیلئے اور لوگوں کی رعایت کرتے ہوئے ساع سے دست بردار ہوتے ہیں ..... بیطر بقتہ بھی براہی پنديده بهاورايک اورگروه کهتا ہے کہ پیٹیم عظی فرماتے ہیں 'وَمِنُ حُسُسَ اسلام العوءِ توك مَالاَ يعنيه" (آوى كاسلام كاحسن يه بكدوه بيقائده كامول كوچيوروك) العنى جن كامول ع كريز كيا جاسكا عجم ان عددست بردار موجا كين - كول العنى کاموں میں مشغول ہونا وقت کوضائع کرنا ہے اور دوست اینے بیار سے دوستوں کے ساتھ وقت ضائع نبیں کیا کرتے اور خواص میں سے ایک اور گروہ نے کہا ہے کہ عاع ایک خبر ہے اور مرادکو یالینااس کی لذت ہے جب کہ رین بچوں کا کام ہے کیوں مشاہدہ میں خرکی کوئی قیمت نہیں ہوئی۔ پس مشاہرہ سے غرض ہونی جاہتے نہ کہ خبر سے سماع کے بیاد کام تھے جنہیں میں نے اختصار کے طور یہاں بیان کرویا ہے۔ اب میں اللہ تعالی کی توفیق سے صوفیہ کے وجد۔ وجوداورتواجد کے بارے میں ایک باب مرتب کرتا ہوں۔

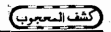
بإب

### وجد، وجود ، تواجداوراس کے مراتب

جان لو که وجداور د جود دونول مصدر بین ایک غم کمعنی میں اور دوسرائسی چیز کوی<u>ا</u> لين كي معنى بين \_اوران دونون كافاعل ايك جيسا موتاب فاعل من" وجد يجد وجودأ اور وجدانا جب كوني شخص كسى جيز كويالينے والا مواور "وَجَدَ يبحدُ وجداً" "جب كوني مخض ممكين ہو،ان دونوں کے درمیان مصدر کے سوافر ق نہیں کیا جاسکتا ای طرح وجد یجد جدہ جب کوئی ھخض غنی ہو جائے اور وجد <sup>نی</sup>جد موجد جب وہ غصے میں ہوان سب میں فرق **مصد**روں کی وجہ ے بے ناکہ افعال کی وجہ سے اور وجد اور وجود سے صوفیہ کی مراد وہ دو حال ثابت کرنا ہوتا ہے جوان کوسائ کرتے ہوئے ظاہر ہوتے ہیں کدایک ان میں سے غم کے قریب ہوتا ہے اور دوسرايا لين سي متصل موتا بيغم كي حقيقت تو محبوب كا كھو بيشنا اور مراد سے مروم موجاتا ہےجب کہ یا لینے کی حقیقت مراد کا حصول ہے اور حزن الم اور وجد بمعنی غم کے درمیان فرق بیہے کہ حزن اس غم واندوہ کا نام ہے جوایئے تعییب میں ہو جب کہ وجداس غم واندوہ کا نام ہے جوغیر کے تعیب میں ہواور پیمبت کے طور پر ہو، اور پیمام تبدیلیاں طالب کی صفات میں اور 'المنحق لا یعنیو '' (حق بد لنے والی چرمبیں ہے) اور وجد کی کیفیت الفاظ میں بیان نہیں کی جائے ہیں لئے کہ وہ دیکھنے میں ایک الم ہے اورغم والم کوا حاطرقلم میں نہیں لایا جا" سكا بس وجد طالب اورمطوب كے درميان ايك راز ہے كه كشف كى حالت ميں اس كى مقدارتوبیان ہو کتی ہے لیکن کیفیت کے اعتبار ہے اس کونشان ز داوراس کی طرف اشارہ کرنا درست نہیں اس لئے کہ مشاہرہ کی حالت میں بیا یک خوثی ہے اور کوئی خوثی طلب کے ذرایعہ نہیں یائی جاتی ۔ پس وجود محبوب کی طرف ہے محت کے ساتھ ایک فضل ہوتا ہے کہ اس کی حقیقت سے اشارہ زائل ہوتا ہے۔ اور میرے نزویک وجد فرحت یارنج اور تھاوٹ یا خوثی کی وجہ سے دل کو چینچنے والے الم کا نام ہے جب کہ وجود ول میں کسی آلے یا ذریعے کی وجہ ے بیدانہیں ہوتا اوراس کاصادق آتای طالب کی مراد ہوتا ہے اور واجد کی صفت یا حالت بجاب میں واقع ہوئے والے غلبہ شوق میں حرکت ہوگی یا پھر کشف کی حالت میں حاصل بونے والے مشاہدہ کی صورت بیل سکون 'احسا زفیس و آبعا نفیر و إما حنین " واحا انین واحا عيث وَاها طيش واها كوب وإمّا طوب "(لعن واجد كي صفت يا قرار موكايا بيقراري ناله ہوگا یا مسکراہٹ عیش ہوگا یا طیش اور کرب ہو گیا یا مسرت)مشائخ کا اس معالم میں اختلاف ہے کدوجدزیادہ کامل ہے یاد جود چتا نچرایک گروہ کہتاہے کرد جودمرید کی صفت نے اور وجدعار فول کی صفت ہے۔ جب عارفول کا درجہ مربیدوں کے درجہ سے زیادہ بلتد ہے تو ہوتا میدی جائے کہ عارفوں کا وصف بھی مریدوں کے وصف سے زیادہ بلندتر اور کامل تر ہو۔ اس لئے کہ جو چیز بھی حصول کے تحت آتی ہے وہ مدرک ہوتی ہے اور سیبس کی صفت ہے كونكدادراك كى ندكى حد كالقاضه كرتائ جب كدح تعالى لامحدود بي بس بندے نے جو کچھ کھی حاصل کیا ہووہ ایک شرب کے سوا کچھٹیں اور جو کچھٹیں پایا اس سے اس کا طالب التعلق ہوگیا اوراس کی طلب سے عاجز اور حق تعالی کی حقیقت سے محروم ہوگا .....اور ایک ووسرا كروه كبتاب كدوجدم يدول كاسوز باوروجد مجول كاتخف باورمجول كادرجم يدول ے بلند ہوتا ہے کیونکہ طلب میں جلنے کے مقابلے میں تحفے کے ساتھ آ رام زیادہ کامل ہوتا ے اور بیمعنی ایک حکایت کے بغیر واضح نہ ہو عیس گے اور وہ حکایت سے ہے کہ ایک دن حفرت شبکی اینے حال کے جوش میں حضرت جنید ؓ کے ہاں آئے اور آپ کو اندو ہناک حالت میں دیکھااور پوچھا''اے شخ! آپ کوکیا ہواہے؟''حضرت جنیدٌ نے فرمایا''مُسٹُ طَلَبَ وَجَدَ " (جس فطلب كاس في إليا) معرت شِكِي فرمايا " لَابَلُ مَنُ وَجَدَ طَسلَبَ " ( نہیں بلکہ جملین ہوااس نے طلب کیا ) اس جگہ پرمشا کُے نے اس میں کلام کیا ہے کیونکدان بزرگوں میں سے ایک نے تو وجد کا نشان دیاہے اور دوسرے نے وجود کی

طرف اشارہ کیا ہے اور میرے نزدیک حضرت جنیدٌ کا قول زیادہ معتبر ہے اس لئے کہ بندہ جب سیجان لیتا ہے کہ اس کامعبود فلا رجنس ہے ہے تو اس کاغم واندوہ دراز ہوجاتا ہے اس بارے میں ای کتاب میں گفتگو گزر چکی ہے۔ تاہم مشائخ اس بات پر متفق ہیں کہ غلب علم، غلبه وجد سے زیادہ توی تر ہوتا ہے کیونکہ جب غلبہ وجد کوتوت حاصل ہوتی ہے واجد خطرے کے مقام میں ہوتا ہے لیکن جب غلبیلم کوتوت حاصل ہوتی ہے تو عالم محل امن میں ہوتا ہے اس جملے سے مرادیہ ہے کہ طالب کو جاہئے کہ وہ تمام احوال علم اور شریعت کا تالع رہے کیونکہ جب وہ وجد کی وجہ ہے مغلوب ہو جائے تو اس سے احکام البید کا خطاب اٹھ جاتا ہےاور جب خطاب اٹھ جائے تو ٹواب وعذاب بھی اٹھ جاتا ہے اور جب ثواب وعذاب برخاست ہو جائیں تو عزت اور ذلت بھی اٹھ جاتی ہے پس اس وفت اس کا حکم مجنوں کا سا موجاتا ہےنہ کداولیاء کرام اورمقربین حق کاسا .....کین جب علم کی باوشاہی حال کی سلطنت برغالب ہوجاتی ہے توبندہ اللہ تعالی کے اوامراور نواہی کی پناہ گاہ میں ہوتا ہے اور عزت کے یردہ سرامیں ہمیشہ ذکر میں مصروف اور مشکور ہوتا ہے پھر جب حال کی سلطنت علم کی سلطنت پر غالب ہو جاتی ہے تو بندہ تمام حدود سے خارج اور خطاب خداوندی سے محروم ہو کر اپنی كمزورى كے كل ميں يا تو معذور ہوجاتا ہے يا پھر غرور ميں متلا ہوجاتا ہے بعينداس معنى كے مطابق حضرت جنیدگاوہ قول ہے کہ جوانہوں نے فرمایا کہ مجبوب حقیق کی راہ یا توعلم سے حاصل ہوتی ہے یا پھر عمل و کر دار ہے لیکن علم کے بغیر تحض عمل اگر چہ نیک ہی ہو جہالت اور نقص ہوتا ہے جبکہ علم اگر چیمل کے بغیر بی ہوا یک عزت اور شرف ہے۔ اس لئے تو حضرت بايريدُ فرمايا بكر محفر اهل لهمة اشرف من اسلام اهل المينة "(ارباب مت) کفروال آرزو کے اسلام سے زیادہ اشرف ہے) یعنی ارباب مت بر کفراور ناشکری متصور ی نہیں ہوتی نیکن بغرض محال کفراور ناشکری آ بھی جائے تو وہ اس کفر کے باوجود آرزوؤں یر جینے والوں کے ایمان سے کامل تر ہوتے ہیں ····· اور حفزت جنید ؓ نے حفزت شبکیؓ سے کہا

تَهَا كُهُ الشبلي سكوان" وَلَوا فاق من سكوه لجاء منلواً ما ينتفع به " (شَكِي ايك مست ہیں اور اگر انہیں اس حالت سکرے افاقہ ہوجائے تووہ ایسے ڈراؤنے ہوجا کیں کہان ہے کچھ نفع حاصل ندکیا جا سکے) اور حکایات میں مشہور ہے کہ حضرت جنیدٌ، حضرت مجمد بن مسروق اور حفزت ابوالعباس بن عطَّأ ايك جَلد جمع تقراور قوال اشعار بره وربا تعابيه ونول حفرات تواجد کررے تھے لیکن حفرت جنیڈ پرسکون حالت میں تھے لوگوں نے کہاا ہے شخ آب كواس ماع سے كوئى حصد عاصل نبيس موا؟ "حضرت جنيد في ان يرالله تعالى كاس ارشادى الاوتى ك تَحْسَبُهَا جَامِلَةً وهي تَعُونُ مَو السِّحَاب " (تم ان كود كير كمان کرد کے کندہ جاہد ہیں حالانک دہ باولوں کی طرح جل رہے ہوں گے ) تاہم وجدلانے میں تکلف کرنے کوتواجد کہتے ہیں اور بیگویاحق تعالی کے انعامات اور شواہرکوول بر پیش کرنا ہے اوروسل کی سوچ اورمروانگی کی تمنا کرناہے .... اوران صوفیوں کا ایک گروہ محض رسی ہے کہوہ لوگ ان صوفیوں کی ظاہری حرکات، ترتبیب رقص اور خوبصورت اشاروں کی ہی تقلید کرتے ہیں حالا نکہ میحض ترکات ورسوم نہیں بلکہ احوال کی جستجو اور درجہ تصوف کی طلب ہوتا ہے اور يغير الله الله كارشاد بي كُهُ مُن تشبه بقوم فَهُو مِنْهُمُ " (جس محف في بي مرات اختیار کی دوا نھی میں شار ہوگا ) نیز پنجبر سی فی نے فرمایا ہے کہ 'اِذاقرا سے القرآن فابحووان لَهُ تبكوا فعانكُوا " (جبتم قرآن كي علاوت كروتوروؤ،اورا كرروناندآئ توجعكلف رووً) کعنی رونے والوں کی صورت اختیار کرلو! اور بیجدیث تواجد کی ریاضت بردلیل ہے بھی دجہ ہے کہ اس بزرگ نے فرمایا تھا کہ میں ہزار میل جھوٹ کے ساتھ چلتا ہوں تو پھر ایک قدم اس جائی ہے آ بتا ہے ۔۔۔ اس باب میں کلام تواس ہے کہیں زیادہ تھالیکن میں نے اس پر اختصار كياب .... والله اعلم بالصواب



<u>باب</u>

# رقص اوراس کے متعلقات

ادر جان لو كەنترىيىت اورطرىقت مىں رقص كى كوئى اصل اورسندنېيىں كونكەتمام . عقلااس بات برمنفق بین که رقص اگر حد کے اندر رہتے ہوئے کیا جائے تو یہ ایک بہود لعب ہاوراگر بہودگی کے ساتھ کیا جائے تو بیلغو ہوتا ہے۔مشائح صوفیہ میں ہے کی بزرگ نے مجھی اس کی تعریف نہیں کی اور نہ ہی اس میں غلو کیا ہے۔حشوی فرقہ کےلوگوں نے اس کے جواز میں جودلائل بیان کئے ہیں وہ سب باطل ہیں۔ چوں کہ وجد والوں کی حرکات اور اہل تواجد کےمعاملات رقص سے ملتے جلتے ہیں اس لئے بیہودہ لوگوں کے ایک گروہ نے اس کی تقلید کرتے ہوئے اس میں نلوشروع کرویا اور اس کو ایک ندہب بنالیا ہے۔ میں نے عوام کے ایک گروہ کو دیکھا ہے جس نے سیجھتے ہوئے کہ تصوف کا غد ہب رقص کے سوا پچھنیں اس کواختیار کرلیا ہےاورایک دوسرے گروہ نے اس کے اصل کابی اٹکار کر دیا ہے۔ بہر حال یاؤں مارنا( ناچنایارتص کرنا) شرعی اور عقلی طور برسب بزرگوں کے نزویک برافعل ہے۔ اور یدیمال ہے کہ جوحفرات دوسر بےلوگوں ہے افضل میں وہ اس کا ارتکاب کریں تا ہم جب ول مل خفت اور یکی پیدا موجاتی ہاور حفقان سر برغالب آجاتا ہے تو وقت توت بکر لیا ہے اور حال اپنا اضطراب پیدا کر و جا ہے اور رسوم کی ترتیب اٹھ جاتی ہے اس طرح جو اضطراب پیدا ہوتا ہے وہ نہ تو رقص اور ناچ ہوتا ہے اور نہ ہی نفس پروری کا سامان بلکہ وہ تو بان گدازی ہوتی ہادر جو تحف اس کورقص کہتا ہے دہ سید ھے راستے سے بہت دور جا گرتا ہاور بدوہ حال ہوتا ہے جس کوزبان سے بیان کرنا کسی کے بس میں نہیں ہوتا' وُمَسنُ لَسمُ يَلُق لايدوى النظر في الاحداث "(اورجس في الكويكهانيين وه نوجوانون يمل نظر کرنانہیں جانتا) خلاصہ یہ کہ نوجوانوں میں نظارہ کرنا اوران کی محبت اختیار کرناممنوع ہے

اوراس کو جائز بیضے والا کا فر ہے اور جو کوئی دلیل بھی اس کے جواز ہل لاتے ہیں دہ باطل اور جہالت ہے۔۔۔۔۔۔اور میں نے جابلوں کے ایک گروہ کو دیکھا ہے کہ اس کی تجت کی وجہ سے الل تصوف کا بی انکار کرتے ہیں اور میں نے دیکھا ہے کہ انہوں نے اس کوایک فہ ہب بی متالی ہے۔ تاہم تمام مشاک نے ان سب باتوں کو آفت می سمجھا ہے اور بیاثر اور فہ جب حلولی لوگوں کا فہ جب ہے اللہ تعالیٰ ان پرلعنت کرے۔۔۔۔۔واللہ اعلم

#### <u>باب</u>

## گدڑی کا بیان

جان لو کہ لباس کو بھاڑنا صوفیہ میں معتاد ہے اور بڑے بڑے مجمعوں میں جہاں بزرگ مشائخ موجود ہوتے ہیں بیگروہ بھی وہاں بیٹنے جاتا ہے اور میں نے علامیں ہے ایک گروہ کوہ یکھاہے کہ وہ اس کے منکر ہیں اور کہتے ہیں کہ درست لباس کونکڑ نے نکڑے کرنا ہرگز درست نہیں اور بیالیک فساد کا کام ہے اور بیمحال ہے کہ ایسا فساد اصلاح اور درتی بن جائے جس سے کہ درتی مراد ہوا درتمام لوگ ٹھیک ٹھا ک کپڑوں کو لے جائیں اور نکڑ سے کر دیں اور پھر ان کوسیتے رہیں جیسا کہ آستین ، آگا پیچھا ہمریز اور جیب کوایک دوسرے سے جدا کریں اور پھر ان کو درست کرتے رہیں .....اگر ایک آ دمی اسے لباس کے سوئکڑے کرے اور چھران کو سیئے ادر دوسرایا نچ ککڑے کر کے ان کو سیئے ان دونوں میں کوئی فرق نہیں یاد جو داس کے کہ جوککڑا بھی . وہ کرتے ہیں اور پھراس کو سیتے ہیں اس ہے ایک مون کے دل کی راحت اور اس کی پیر حاجت بوری کرنا ہوتی ہے کہ وہ گدڑی میں ہا ہے اور باوجود یکہ طریقت میں لباس بھاڑنے کی کوئی بنیا د اوراصل نہیں البتہ ساع کی حالت میں حال کے درست ہوتے ہوئے ایسا ہرگز نہ کرنا جائے كيونكه يخض امراف عى بتاجم الرساع كرفي والع برغلبه ظاهر موجائ جيسا كداس س خطاب اٹھ جاتا اور پیخبر ہو جاتا ہے تو وہ معذور شار ہوگا اور اگر کسی شخص پریہ کیفیت طاری ہو جائے اور کوئی جماعت اس کی موافقت میں اپنے لباس پھاڑ ڈالے تو بیجائز ہے۔

الل طریقت کی تمام گدر این تین طرح کی ہوتی ہیں ایک وہ جے ساع کی حالت میں غلبے کی وجہ سے درویشوں کی کوئی میں غلبے کی وجہ سے درویشوں کی کوئی جماعت اور ہم محبت اپنے پیراور مقداء کے تھم سے نکر سے کر کی اسکان میں سے کی جرم سے استفساد کی حالت میں ہواور دوسری مستی کے عالم میں وجد کی وجہ سے ہو۔اور تیسرااور مشکل ترین خرقہ ،خرقہ ،سائی ہے اور وہ بھی دوطرح کا ہوتا ہے ایک پیٹا ہوا اور دوسرا درست حالت میں ۔ پھر بھے ہوئے خرقہ کیا دوجہ س شرط میں یا تو یہ کہ جماعت کوگ اس کیلئے حالت میں ۔ پھر بھے ہوئے خرقہ کیلئے دوجہ س شرط میں یا تو یہ کہ جماعت کوگ اس کیلئے

سیکس اورای کولوٹادیں اور یا بھرآ لیس میں سے کسی ایک درویش کودے دیں اور دوسرے سب ای رکریں اور یا بھراس بوری گدڑی وکٹڑ نے فکڑے کریں اور آپس میں تیرک کے طور پھنسیم کر لیں لیکن اگروہ گدڑی صحیح سالم ہوئی تو ہم دیکھیں گے کہ ساع کرنے والے نے جس ورویش یردہ لباس پھینکا ہے اس کی مراد کیا ہے ،اگر تو ال کودینا اس کامقصد تھا تو وہ قوال کودیے جائے گی اورا گر در دیشوں کی جماعت کو دینااس کی مرادشی تو ان کودیے دی جائے گی اورا گر کسی خاص کومراد بنائے بغیر چینکی ہوتو پیرکواختیار ہوگا کہ وہ فرمان جاری کرے کہ یوری جماعت کو دی جائے کہوہ آپس میں ٹکڑے کرلیں۔ یاکس ایک کوان میں سے عطاکی جائے یا پھر قوال کودی جائے ، پس اگر قوال کودی گئ تو درولیش کی مراد دوسر ہاسحاب کی موافقت میں ہونی ضروری نہیں، کیونکہ وہ گدڑی اس کے اہل کوئیس دی جارہی۔اس درولیش نے اسے اختیار ہے دی ہویا اضطراری حالت میں دوسروں کیلئے اس میں کسی قتم کی موافقت شرطنہیں، پس اگر جماعت کو وینے کیلئے درولیش نے لباس اینے جسم سے جدا کیا ہوتو اس میں پوری جماعت کی موافقت شرط ا اور جب تمام درویشوں نے لباس اتار چھیکنے میں موافقت کی ہوتو پیرکو بیند کرنا جا ہے کہوہ ان درویشوں کالباس قوال کو دے وے۔ تاہم یہ جائز ہے کدان درویشوں کے ساتھ محبت کرنے دالاکوئی شخص قوال برکوئی اور چیز فیدا کر دے اوران کےلباس ان درویشوں کولوٹا دے یا وہ سب کلڑے تکڑے کریں اور آپس میں تقسیم کرلیں …. اورا گرلیاس غلبہ کی حالت میں پھید کا ہے تو مشائخ رحمہم اللہ کااس بارے میں اختلاف ہے تاہم زیاوہ حضرات حضور تالیق کے ارشاد" ومَنُ قُتِلَ قتيلاً فَلَهُ صلبُهُ "(جسمسلمان سيابى نے كى كافرۇ جى كۇلىكيا تومقول كاسارا سامان جنگ قاتل کیلئے ہوگا) کی موافقت میں رہے ہیں کہ وہ قوال کاحق ہوگااورا گروہ قوال کو ندیں گے تو دہ طریقت کی شرط سے باہر آ جا کیں گے .... اور دہرا گروہ کہتا ہے اور میں بھی اسی کواختیار کرتا ہوں کہ جس طرح مقول کے سامان جنگ کے متعلق بعض فقہاء امام کی اجازت کے بغیر مقتول کا سامان قاتل کونہیں دیتے ای طرح یہاں بھی پیر کے فرمان کے بغیر بہاہاں قوال کوئیس دیا جائے گا۔ تا ہم اگر درولیش کسی کونید ینا جا ہتا ہوا در پیر کسی کودے دیے تو کوئی حرج نه بوگا ..... والله اعلم بالصواب\_

باب

#### ساع کے آ داب

جان لو کہ ماع کے آ داب کی شرطیں یہ ہیں کہ .... جب تک اس کی ضرورت نہ مونہ کرے، اور اس کوائی عادت ندینائے .....اور ساع در سے کیا جائے تا کدول سے اس ك تعظيم جاتى ندر بــــــــــاور جب تك تم ساع كرو،تمهارا بيرومان موجود ربنا حاسبينا اورساع کی جگه عوام سے خالی ہو .....اور قوال شریعت کا احرّ ام کرنے والا دین دار ہو. دل، دنیا کے کاموں سے فارغ ہو .....اور طبیعت لہو دلعب سے منظر ہو ..... اور ہرقتم کا تکلف ورمیان سے اٹھادیا گیا، اور جب قوت پنیدا ہوجائے تو ضروری نہیں کہ اس کودور کرے ..... قوت کے تابع رہوجس کام کا وہ تقاضہ کرےوہ کرو کہ اگر وہ کوئی جنبش پیدا کرے تو جنبش کرےادراگروہ ساکن رکھے تو ساکن رہو۔۔۔۔۔اورتہہیں طبیعت کی قوت اور وجد کی جلن کے ورمیان فرق کرنا چاہیے .....ساع کرنے والے میں مشاہدے کی اتنی زیر کی اور ذبانت تو ہونی جاہئے کہ جب حق تعالی کی طرف ہے کسی کیفیت کا ور دہوہتو ہ واسے قبول کر سکے۔اور اس كى دادنددىنى عاج مسداور جباس كاغلبدل ير پيداموجائ تواس كو وتكلف ايخ آپ سے دور نہ کرے۔ اور جب اس کی قوت ختم ہو جائے تو حکلف اپن طرف اسے جذب نه كر يسدد ورجركت كي حالت بين كسي سه آئكه ند ملاني جائية الركوني دوسرا آئكه لمائے تواہے منع نہ کرے .....اوراس کی مراد کواپنی نیست کے تراز ویر نہ تو لے کہ اس میں آ زمانے والے کیلئے بوی پرا گندگی اور بے برکتی ہوتی ہے.....ادرساع میں کو نی شخص ڈھل نہ وے تاکہ ساع کرنے والے کا وقت خراب نہ ہو .... اور اس کے روزگار میں تصرف نہ ٠ کر ہے.....اوراگر قوال اچھاپڑھ رہا ہوتو اسے بیپند کیے کہتم بہت اچھاپڑھ رہے ہو ) اوراگر خوبصورتی ہے نہ پڑھ رہا ہوتو اسے نہ کہیں .... اور بیا اگر کوئی ایسا ناموز وں شعر کہے کہ جو

طبیعت کو پرا گندہ کرے تو اسے مینہ کہے''اس سے بہتر پڑھو ....اور دل میں اس کے ساتھ کوئی جھڑا نہ کرے .....اوراس کو درمیان میں نہ دیکھے بلکہاہے حق کے حوالہ کروے..... اوراجیمی طرح ہے .....ادراگر ساع کسی گروہ پر طاری ہو چکا ہوا دراس کیلئے اس میں ہے حصہ نہ ہوتو بیضروری نہیں کہ این ہوشمندی کی وجہ سے اس کی مستی سے نفرت نہ کرے ....اوراینے وقت ہے آ رام یا نا چاہئے تا کہاس کواس سے حصال جائے اور وقت کے سلطان کو متمکن کرے تا کہ اس کی برکتیں اسے حاصل ہو .....اور میں علی بن عثمان ہجو بری ٌ میں اس بات کو بہت زیادہ پسند کرتا ہوں کہ مبتدیوں کوساع نہ کرنے دیں تا کہان کی طبیعت یرا گندہ نہ ہو کیونکہ اس میں بڑے عظیم خطرے اور بہت بڑی بڑی آفتیں ہیں۔اس لئے کہ عورتیں ،چھتوں سے یا مکانوں سے ساع کی حالت میں مصروف درویشوں کو دیکھتی ہیں اور اس وجہ کے سائے کرنے والوں کو بڑے مشکل ترین حجاب پڑ جائے ہیں .....اورنو جوانوں کو بھی ساع کرنے والوں میں نہ بیٹھنے دینا چاہئے حالائکہ نام نہا د جاہل صوفیوں نے ان تمام خرابيوں اور ناجائز حركتوں كوا پنا فد بهب بناليا ہے اور ورميان سے صداقت كو بالكل المماويا ہے ۔۔۔۔ادراس طرح کی جوآفتیں خودمیرے ساتھ گزرچکی ہیں میں ان پراللہ تعالیٰ ہے مغفرت کی درخواست کرتا ہوں اورحق تعالیٰ ہے امداد کا خواہاں ہوں کہ حق تعالیٰ میرے ظاہرادر باطن کو ہرقتم کی آفات ہے محفوظ رکھے اور میں اس کتاب کو پڑھنے والوں کو اس كتاب كے حقوق كى رعايت ركھنے كى وصيت كرتا ہوں

' وبالله التوفيق : والحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله محمدٍ واله واصحابه اجمعين وسلم تسليماً كثيراً كثيراً ''

### تمت بالخير

اللَّهُمَّ صَنلِ عَلَىٰ سيدنا ومولاتا محمد<sup>نِ</sup> البي الامي وعلى واله واصحلِهِ واتباعِه وبلوك وسَلمِ

| 129p | 1Z | 2 | سوره فاتحديما | التماس |
|------|----|---|---------------|--------|
|------|----|---|---------------|--------|

| ۲۵) بیگم واخلاق حسین  | ۱۱۳)سیدهسین عباس فرحت      | ا] معدوق                        |
|-----------------------|----------------------------|---------------------------------|
| ٢٧)سيدمنتاز حسين      | ۱۴) بیگم دسید جعفرعلی رضوی | ٣]علامة للتي                    |
| ١٤) ينكم دسيداخر عباس | ۱۵)سیدنظام حسین زیدی       | سع]علامداظهرهبين                |
| ۲۸)سیدجریل            | ١٦)سيده بمازيره            | ٣]علامەسىيىطىڭتى                |
| ۲۹)سيده دخيدسلطان     | ڪا)سيده رضو پيخالون        | ۵] تیکم دسیدها بدعلی رضوی       |
| ٣٠)سيدمظفرحسنين       | ۱۸)سيد جمهالحن             | ۲) تیکم دسیدا حمد طی رضوی       |
| ۳۱)سیدباسط حسین نفوی  | ۱۹)سیدمبارک رضا            | 4) پیگم دسپورضا امچد            |
| ۳۲) غلام محی الدین    | ۲۰)سيد تېنيت هيدرنغوي      | ۸) بیگم وسیوطی حیدررضوی         |
| ۳۳)سیدنامرطی زیدی     | ۲۱) بیگم دمرزا محدباشم     | ٩) پيگم دسيدسپارهسن             |
| ۳۴)سيدوز برحيدرزيدي   | ۴۴)سید با قرعلی رضوی       | ١٠) بينكم وسيد مردان حسين جعفري |
| ۳۵)ریاض الحق          | ٣٣) تيگم دسيد باسط حسين    | ۱۱) بیگم دسید جنارهسین          |
| ٣٧)خورشيدنيكم         | ۲۴)سيدعرفان حيدرر ضوي      | ۱۲) تیکم دمرزا توحید علی        |
|                       |                            |                                 |