



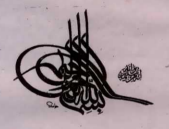
تصنیفِلطیف شخ المُنْ تَظْبِرْنَانَیْ عَوْثُ صِمِدانَ، مُبُوبُ بُحانی حَضْرت بِیّدنا شِیخ عِبدالْقادر جب بُلِلْ فی \_ در خورت بیدنا شیخ عبدالقادر جب بُلِلْ فی \_

حنرت سيدنا مشيخ عبدالقا درجيلاني رحمتُ الشعليه كي ذات ستوده صفات اولیاتے اُمت کے درمیان ایک ب نمايال حيثيت كى عامل بي يسكي كي بعرور اورجام ع تضيت کے انزات نمصرف آپ کے زائنے پربڑے واضع اور نمایاں ہوتے بلکہ آنے والے زنگ نے بھی ان سے بہرہ ورہوتے۔ امام محُدّغزالي رحمزا لله عليه نے تعلیماتِ تصوّف کی تجدید کی حبِس تحركيكا أغازكيا جناب شيخ في ليداوج كال يك بہنجا دیا۔ آپ کے کارائے نمایاں ہمجہت ہیں۔ آپ في مجلس وعظ لا كهول محم كرده راه افراد في مرايت كاسبب بني آپ كى تربيت سے ہزار بامتلات مان حقیقت منزل آشا ہوئے۔آپ ئی تحریب آج بھی خفتہ ولوں کی بیداری کا سبب ہیں۔ اُمتت کے کاملین آپ کی توجہات اور تصرفا باطنى سے استفادہ كرتے ،وُستے دِكھائى ديتے ہيں۔وقت كى سياست اورمعاشرت يراتب في المرط نقوش شبت كيه ـ ايك طرف آب كے فيض يافته مجاہدين اور غازيانِ جوال مرد نورالدين زبحى اورصلاح الدين ايوبي في قيادت ميس صلبي آور بش كرسامنے بندباند عقت ہوئے نظراتے بين ادرقبلة اقل كى بازيابى كاسبب بنت بين تودوسرى جانب آ ي مُحُمْنًا درويشُ اُعِدُو حَتِي اورخوُك ريز مامّارلوں كوتمبذيبُ احتْنا كرت بوئة اوراضين كعبركاياب بان بنات بوئة وكهائي وقي میں زیرنظررسالہ آپ کے برکات میں سے ایک ہے۔ عالم عرب كے نامور محقق نے اسے جدید خطوط پرایڈٹ کیا اور ہمانے فاضل دوست ظفراقبال کلیآرنے اسے احن انداز میں اُردو کے قالب میں ڈھال دیا۔ اللہ ربُ العزّت اس محنث کاوش کو ہمآتے يه مايت كالبب بنات. (أمين بحاه سيدالم لين عليه الصّلوة والتسليم)

زاديرصين محُدّرضارالدّين صِدّلقي







سرّالاسدار وظهرالانوار منظم الأنوار منظم الأنوار منايما عناع إليه الدُرار من





رفى انى حقائق ومُعارف كاحسين وحيل مُرُوعهُ صوفيا نة تعليمات كى خُوب ورب اوردِل آويز تشريح وصول الى الله كيمربية حقائق ، عارف جليل مُرث رِكامل ومحل كقلم سے

تصنيف لطيف

مترجم (الاستاذ) ظفراقب لكيار \_\_\_\_\_ (فاضل بهيره مشربين) \_\_\_\_\_



#### جُمُ له حقُوق محفُوظ

باراول برار ایک ہزار بہیر = 80 روپ

Û

نيرِاهتمام \_\_\_\_\_ مُحُرِّرُ رَضاءُ الدِّين صدّبَقِي نجابت على تاررُّ



زاویه\_

۸ - سى وربار ماركىيىش () لايۇ Ph (042) 7113553-7241517

( فوٹ ) اِسس کِتاب کے مجملہ محاصِل " زاویہ فاؤنڈلیش " \* کے عِلمی و تحقیقی مقاصِد کے لیئے وقف میں ۔ سرّالاسـرار وطحرالانوار نيايمتاع إليه الأرار

شيخ الإسلام وسلطان الأولي,

أَبِي مُخَوِّعِ بِٱلْقَادِرِينِ أَبِي صَالِحٍ عَبْدَاللَّهِ بنِ جَهِي دُوسِيتًا بِمِيلَانِي ٱلشَّافِي ٱلْحَنبَلِي رَحِبُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ

( DOT1 - EV.)

خارويون الزرع وزوى



#### فهرست

| 9   | مقدمه محقيق                                           |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 13  | اس کتاب کے مختلف نسخوں کے بارے کچھ معلومات            |
| 17  | کھاس کتاب کے بارے میں                                 |
| 21  | كلم فكر                                               |
| 23  | سيدنا فيخ عبدالقادر جيلاني رحمة الله عليه كي حيات طيب |
| 41  | اصطلاحات كتاب هذا                                     |
| 53  | مؤلف رحمة الله عليه كالكها موامقدمه                   |
| 1   |                                                       |
| 69  | پیلی فصل: انسان کی وطن اصلی کی طرف واپسی              |
|     | دوسرى فصل: انسان كاپست ترين حالت                      |
| 77  | (اسفل السافلين) كي طرف لوثنا                          |
| 79  | تيسري فصل: اجباد مين روحول كي د كانين                 |
| 87  | چو تھی فصل : علوم کی تعداد                            |
| 95  | يانچويل فصل: توبه اور تلقين                           |
| 109 | نچھٹی فصل : اہل تصوف کے بیان میں                      |
| 117 | ساتویں فصل : ذکرواذ کار کے بارے میں                   |
| 122 | آ تھویں فصل: شرائط ذکر                                |
| 128 | نوین فصل : دیداراللی                                  |
| 135 | دسوي فصل ظلماني اور نوراني حجابات                     |
| 138 | گیاروین فصل: سعادت و شقادت                            |
|     | www.altahahara                                        |

| 146 | بار ہویں نصل : فقراء کابیان                   |
|-----|-----------------------------------------------|
| 155 | تير هوي فصل :طمارت كابيان                     |
| 158 | چود هوین فصل : شریعت اور طریقت کی نماز        |
| 165 | پندر ہویں فصل : عالم تجرید میں معرفت کی طهارت |
| 168 | سولهوین فصل :شریعت اور طریقت کی زکوة          |
| 171 | ستر هوین فصل : شریعت اور طریقت کاروزه         |
| 175 | المحاروين فعل : شريعت وطريقت كالحج            |
| 181 | انىسوىي فصل : وجداور صفاء                     |
| 186 | بيسوين فصل : خلوت وعزات                       |
| 196 | اكيسوي فصل : اوراد خلوت                       |
| 200 | بائيسوي فصل : سوتے ميں خواب ديكھنا            |
| 213 | تيسئوين فصل : الل تصوف                        |
| 217 | چوبيسوي فصل: حالت نزع                         |

### مقدمه تحقيق

تمام تعریفین الله رب العالمین کے لیے ہیں جو خالق کون و مکان ہے۔
دنیائے ہست ویو د کا مقدر، ہر عیب، ہر کمزوری سے پاک، منز ہ ومبر ہ، الحم
الحاکمین ہے۔ اپنے علم کے فیض سے اپنے وجود کو بندگان خاص پر عیال فرمایا۔
انہیں حکمت ودانائی کالباس پہنا کران کے ہاتھ پر خیر کثیر کو جاری فرمایا۔ خیر کثیر کا
یہ سلسلہ انہیں کی وساطت سے پوری دنیا تک پہنچا۔ اللہ تعالی ہمیں ان سے فیض
عاصل کرنے کی توفیق مخشے آمین۔

میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سواء کوئی معبود ہمیں۔وہ الہ یکتا کریم، بے حد تنی ہے۔اس کے جو دوسخاسے پوری کا نئات (کی جھولی) بھری ہوئی ہے۔ یکی عالم کا مقدر، اس کا موجد، تمام مخلوق کا خالق، اس میں پہیال اسر ارو رموز سے داقف اور خود آسانوں اور زمین میں ان رازوں کو آباد کرنے والا ہے۔ اس کی ذات دہ ہے جو اس زمین اور ان آسانوں میں نہیں ساسکتی۔

اور میں یہ بھی گواہی دیتا ہوں کہ سیدنا محمہ علیہ اللہ کے بعدے اور رسول ہیں۔ آپ علیہ نی امی ہیں مگر تمام علوم کے بحر ذخار ہیں اللہ تعالیٰ نے خود کا نئات کے تمام رازا نہیں تعلیم فرمائے اور وحی کی زبان میں ان سے بات کی۔

مولا اسیدنا محمد علی کے راپی رحموں کا ہمیشہ نزول فرماجو تمام جمانوں کے لیے سر اپار حمت بن کر آئے ہیں، حامل ذکر حکیم ہیں۔ معلم خلق تمام ہیں۔ ہادی و مر شد شرع قویم ہیں۔ ارباب معرفت کو حبل متین کے ذریعے خدا تک پہنچانے والے ہیں۔ عبادات وذکر کے ذریعے ربالعالمین کے حریم قدس تک پہنچنے کے والے ہیں۔ عبادات وذکر کے ذریعے ربالعالمین کے حریم قدس تک پہنچنے کے

راستے کی وضاحت فرمانے والے ہیں۔

ازیں بعد: یہ رسالہ حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی تصنیف ہے۔ یہ ایک عظیم اور منفعت مخش کتاب ہے۔ اس میں تصوف کے اصول اور معرفت حق تک پہنچنے کے ذکر کے طریقوں کی وضاحت ہے جو فناء و محو سے تعلق رکھتے ہیں۔

تصوف اینے اجزائے ترکیبی میں اخلاق صافیہ، معرفت حق یا سلوک کی راہوں مکاشفہ، مشاہرہ، تجلیات، جذبات کے ذریعے اللہ تک پہنچنے کاایک ذریعہ ہے۔ یہ علم شریعت سے خروج نہیں اور نہ ہی محرمات میں غفلت بر نے سے عبارت ہے بلحہ شریعت ہی کاعطیہ اور شرہ ہے۔ تصوف شریعت کے اوامر کی یابندی کانام ہے۔ یہ شریعت کے حلال وحرام کی پابندی کو بنیاد یقین کرتاہے۔ مگر کھو تھی پابندی کا قائل نہیں بلحہ اس میں ایک خاص جذبے کا قائل ہے جے آج ہم "حیویت "کانام دیتے ہیں تصوف شریعت کی گویاروح ہے۔ جب سینہ تصوف ہے جگمگااٹھتا ہے توانسان کے عمل سے اخلاص کی روشنی پھوٹنے لکتی ہے۔اس طرح اس کے دل میں عشق اللی رچ بس جاتا ہے اور وہ اپنے وطن اصلی کو لوٹے كے ليے بيقر ار نظر آتا ہے۔ قرب كى ان منزلوں پر چلتے ہوئے اسے وجدكى كئ صور توں سے واسطہ پڑتا ہے۔خوف ور جاء کہ اسلحہ ہے لیس انسان اللہ تعالیٰ کا ہو كرره جاتا ہے اور مخلوق سے ناتا توڑ ليتا ہے دنيانس كى نظروں ميں حقير ہو جاتى ہے۔ تقویٰ و پر ہیز گاری اس کی پیچان بن جاتی ہے۔ پس انسان انس کا ذا کقہ چکھ لیتا ہے۔ معرفت حق سے دلشاد ہو جاتا ہے اور فناء کے سمندر میں غرق ہو جاتا ہے۔

ہر دور میں علائے محققین نے تصوف حقیقی کی روشنی کاادراک کیا ہے۔ جھوٹ کیا ہے اور سچ کیا ہے انہوں نے خوب جانچ پڑتال کی ہے۔ ان کا نتیجہ فکر مدح وستائش کی صورت میں آج بھی ہمارے سامنے ہے۔ کئی علماء نے تو صراحتاً تصوف کے حق میں دل کھول کر لکھا ہے اور بعض کی عبارات چغلی کھاتی ہیں کہ وہ تصوف کے دلدادہ تھے۔ ان میں سے صرف چند محققین کی آراء پیش کرنے پر

اكتفاكياجائے گا۔

حضرت امام احمد بن حنبال ؓ: ۔

امام احربن حنبل کے صاحبزادے حضرت آبہ حمزہ بغدادی کی تربیت میں تھے توان دنوں حضرت نے اپنے بیٹے کو نصیحت فرمائی: "بیٹے! ان ابو گول کی صحبت ضرور اٹھا ہے ۔ بید لوگ علم، مراقبہ، خشیت، زہداور علوهمت میں ہم سے کہیں آگے ہیں "کے صوفیاء کے متعلق ارشاد فرماتے ہیں۔ "میرے علم میں ان سے بہتر کوئی نہیں۔ عوض کی گئی حضور! یہ لوگ ساع کے قائل ہیں وجد میں آجاتے ہیں۔ آپ علیہ الرحمۃ نے فرمایا: جانے د سجئے۔ ایک ساعت انہیں اللہ تعالیٰ کے ساتھ خوش ہو لینے دو "کے

حضر ت امام مالكٌ : \_

جو ظاہری علوم سیمتار ہااور تصوف کی راہ اختیار نہ کی فاسق ہو ااور جو تصوف کی کھٹے نہ کہ فاسق ہو ااور جو تصوف کی کھٹے نہ اہوں پر علم ظاہری کی روشنی کے بغیر چل دیا کفر والحاد کا شکار ہو ااور جس نے دونوں ( ظاہری علم اور تصوف کو یکجا کرلیا منزل مقصود تک پہنچ گیا۔ کے

امام عزالدين بن عبدالسلام:

صوفیاء میں سے کئی لوگوں نے اپنے فکر وعمل کی بنیاد شریعت مطھرہ پر رکھی جسے نہ د نیا منہدم کر سکتی ہے اور نہ آخرت۔ مگر دوسرے رسوم کے پر ستار رہے۔ اور جو چیز صوفیائے کرام کی کامیابی کی دلیل ہے وہ ان کے ہاتھوں صادر ہونی والی کرامات اور خوارق ہیں۔ در حقیقت کرامت قربت حق کی اور رضائے حق تعالیٰ کی فرع ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ علم بغیر عمل سے راضی ہوتے تو پھر ظاہر بین علماء بھی صاحب کرامت وخوارق ہوتے لیکن ایساہر گزنہیں "گ

تاج الدين سبكي :\_

صوفیائے کرام (حیاہم اللہ ویہاہم وجمعنافی الجنة وایاهم) کے بارے بہت

زیادہ پہودہ باتیں کی گئی ہیں۔ مگریہ باتیں جمالت کا نتیجہ ہیں در حقیقت لوگ ان کے نظریات اور مقام سے واقف نہیں۔ اس کے ظاہری احوال حقیقت تک رسائی سے مانع ہیں۔ شخ ابو محمد جوینی فرمات ہیں کہ ان کے بارے توقف صحح نہیں کیونکہ ان کی کوئی حتمی تعریف نہیں کی جا عتی۔ پھر شخ ابو محمد جوینی تصوف کی تعریف کرتے ہوئے کہتے ہیں سے حاصل کلام یہ ہے کہ صوفیاء اللہ تعالی کے مقبول بعد سے ہیں۔ انہیں اللہ تعالی نے چن لیا ہے ان کے ذکر سے اللہ تعالی کی رحمت کی توقع کی جاسکتی ہے۔ ان کی دعاؤوں سے نزول بارش کے امکانات بوجہ جاتے ہیں۔ یہ دولوگ ہیں کہ اللہ ان سے راضی ہیں۔ آپ

شيخ الاسلام ابن تتميه : ـ

"میراموقف صوفیاء کے بارے بھی وہی ہے جو فقہاء کے بارے ہے۔
جس نے کتاب وسنت اور سلف صالحین کی پیروی کی وہ نجات یا جائے گااور عند اللہ
کامیاب ٹھیرے گااور جو قر آن و سنت اور سلف صالحین کے طریقے ہے اعراض
برتے گاخائب وخاسر ہوگا "ابن تیمیہ ان لوگوں کو مر فوع القلم گر دانتے ہیں جو مقام
سکر میں ہوتے ہیں۔ کیونکہ وہ تمیز کی قوت کھو ہیٹھتے ہیں مگر ان کے دل میں ایمان
کی حلاوت موجود رہتی ہے۔ ان کی مثال شر اب کے نشے میں وُھت انسان کی ہے
جو عقل و خرد کی قوت سے عاری ہوجاتا ہے یا تصویر کاعاشق کہ یہ عشق اسے پاگل
بناویتا ہے۔ اسی طرح صوفی خوف ورجاء کے احوال کے طاری ہونے سے فناء کا
مقام حاصل کر لیتا ہے۔ کے

حواشي

ا یہ سری بن مغلس معطی اور بھر حاتی کے صبت یافتہ ہیں ا تنویر القلوب ص 437 سے ردور علی شھات السّلفیہ ص ۱۱ سے شرح عین العلم ص ۳۳ هے . ردون علی شہمات السّلفیہ ص ۱۳ میر العم و مید السّم میں 10 ر 486 - 516 معبر العم و مید السّم و مید و مید السّم و م

# اس کتاب کے مختلف نسخوں کے بارے کچھ معلومات (1) مخطوطہ

پهلانسخه :\_

یہ نخہ حماۃ میں واقعہ "استانہ" لا بر رہی میں موجود ہے اس قلمی ننخ کا عنوان "سیرالاسیرار و مَظْهَرُ الْاَنُوَارِ فِیمُایَحُتَاجُ اللهِ الْاَبْرَارُ" ہے مخطوط بہتر (72) اوراق (144 صفحات) پر مشتمل ہے۔ ہر صفح پر تیرہ سطریں اور ہر سطر میں تقریباً سات ہے آٹھ کلمات ہیں۔ یہ ننخہ 197ھ کا لکھا ہوا ہے۔ ہر ریکارڈ کی حیثیت رکھتا ہے۔ اور اس کی کتابت سہری کروف سے کی گئی ہے۔ کمیں کمیں تعلیقات بھی ہیں۔ خط ننخ میں بہت خوبصورت لکھائی کی گئی ہے۔ بعض کمیت سونے کے پانی سے لکھے گئے ہیں جو سرخ رنگت میں بہت بھلے محسوس کلمات سونے کے پانی سے لکھے گئے ہیں جو سرخ رنگت میں بہت بھلے محسوس کلمات سونے کے پانی سے لکھے گئے ہیں جو سرخ رنگت میں بہت بھلے محسوس الفقر اء سید الحاج صالح گیلانی نقیب اشر اف جماۃ کی ملکیت میں ہے۔ انظم الوری خادم الفقر اء سید الحاج صالح گیلانی نقیب اشر اف جماۃ کی ملکیت میں ہے۔

دوسرانسخه : \_

یہ نخہ بھی بغداد کی لا بر ری دارالسلام میں موجود ہے۔اس کا عنوان۔ "رستالَةٌ فی عِلْم الظَّاهِرِ وَالْبَاطِن " ہے۔ تعداد اوراق 29 ہے اوسطاً ہر صفح پر نو(9) سطریں اور ہر سطر میں تقریبا گیارہ (11) کلمات ہیں۔ تاریخ میں 15 صفح کے نفر فانی شدہ میں 15 صفح کھی ہوئی ہے۔ خط نفخ میں لکھا ہوایہ نسخہ نظر فانی شدہ

ہے۔ بعض کلمات سرخ روشنائی ہے لکھے گئے ہیں۔ لائبریری میں اس کا نمبر 9177-عام ہے۔ \*\*

تيسرانسخه:

یہ نسخہ الظاهریه لا بُری میں ہے۔ رسالے کا عنوان ہے "السلوك فى باطن الاسرار" غلاف پرمؤلف كانام ابوالحاس جمال الدين محربن يوسف بن عبدالله گورانى كردى (ت-867 هر) كھا ہوا ہے۔ یہ نسخہ 27 اورانى پرمشمل ہے۔ ہر صفحہ پر تقریبا 23 سطریں اور ہر سطر میں اوسطاً 8 لفظ ہیں۔ تاریخ تالیف 6ربیع الاول 1127 ه كم گئ ہے۔ نسخہ محمد ادیب تقی كی ملكت رہا جو 2921 ه میں پیدا ہوك اور 8 1123 همیں انقال كر گئے۔ لا بریری نمبر 11232 عام ہے۔

چو تھانسخہ :۔

ظاہر یہ لا بریری میں موجودیہ نیخہ ''الکاسٹرار فیدُما یک ایک الیہ الکائرار'' کے نام سے مشہور ہے۔ اس کے ابتدائی صفحات بوسیدہ ہیں۔ اس کے کل چوہیں اور اق ہیں۔ ہر صفحہ پر اوسطاً سترہ سطور اور ہر سطر میں تقریباً بارہ الفاظ ہیں۔ اس کی کتابت خال بن ملاویا بن ملا نفر خال نے طاخ کے قصبے میں اپنے آقا اسکندر کے حکم سے کی۔ تاریخ کتابت 1170ھ ہے یہ نیخہ بھی خط نیخ میں بہت خوش خط لکھا گیا ہے۔ لا بریری میں نمبر 3956۔ عام دیا گیا ہے۔

يانجوال نسخه : ـ

یہ نسخہ بھی ظاہر یہ لا بھریری میں موجود ہے اور "دِسمالَةٌ فِی التَّصمَوُّف" کے کے نام سے موسوم ہے۔ کل اوراق 39 ہیں۔ ہر صفح پر پندرہ (15) سطور اور ہر سطر میں تقریبادس الفاظ ہیں نسخہ خط نسخ میں لکھا گیاہے لیکن کمیں کمیں فارسی عبارات گڈ ٹہ ہو گئیں ہیں۔ لا بھریری میں نسخ کو 6919 نمبر عام دیا گیاہے۔

چھٹانسخہ:۔

یہ بھی ظاہر یہ لا بریری کی زینت ہے۔ اس کا عنوان 'کتاب فی المتصوف ہے۔ باسٹھ اوراق پر مشمل ننخ کے ہر صفحہ پر تیرہ سطور اور ہر سطر میں تقریباً آٹھ الفاظ ہیں ننخ نظر ٹانی شدہ ہے اور سر عنوان یہ کلمات لکھے ہوئے ہیں ''تقدمة من جمال الدین جمالی الحمصی اخیه الحاج محمد عبدالدائم الحلبی'' لا بریری میں اس کا نمبر 7389 عام ہے۔ ساتوال نسخہ :۔

"اسدار الاسدار" كے كے عنوان سے يہ نىخہ حلب كى "الوطنيہ" لا برري ميں موجود ہے۔اس كے اوراق سينتيں، ہر صفح پرانيس سطور اور ہر سطر ميں نوسے دس الفاظ ہيں۔ يہ ايك بہترين نىخہ ہے عام كھائى خط ننخ ميں ہے ليكن عنوانات خط شكتہ ميں ہيں اس كى جميل جمعرات كے دن 1274ھ كو ہوئى كتاب كا نمبر 1858 عام ہے۔

ب:مطبوعه: بـ

یہ کتاب صرف ایک بار زیور طباعت سے آراستہ ہوئی ہے۔ وہ بھی الگ

کتاب کی صورت میں نہیں بلعہ حفرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی

کتاب غنیۃ الطالبین کے حاشیہ کی صورت میں۔ اس کی پہلی یہ طباعت مطبعہ مبریہ

مکہ مکرمہ حماها اللہ تعالیٰ میں ہوئی۔ س طباعت 1314 ھے ہے۔ مگر طباعت

ناقص ہے۔ اس میں بہت ساری کتابت کی غلطیاں اور تحریفات ہیں۔ کہیں کہیں
غیر مفیداضا فے ہیں خصوصا غیر عربی (فارسی) اشعار کی بھر مارکی گئی ہے۔



## کچھاس کتاب کے بارے میں

زیر نظر کتاب کے بارے کچھ عرض کرنا فائدے سے خالی نہیں ہوگا۔
صاحب "مجم المؤلفین" نے اے محمد بن یوسف کورانی کی طرف منسوب کیا ہے اور یہ
اثارہ بھی دیا ہے کہ اس کانام "بیان استرار الطالبین فی التصوف" ہے۔
اس چیز نے ہمیں مجور کیا ہے کہ ہم ان مصادر کی چھان بین کریں جن کا
انہوں نے ذکر کیا ہے۔ محقیق کے دوران ہمیں معلوم ہواکہ کورانی کا صرف ایک
ہی رسالہ ہے جیسا کہ حافظ ابن حجر نے بیان کیا ہے۔ اس رسالے کانام" ریحان
القلوب والتو صل الی المحبوب" ہے اس طرح ابن تغری بردی بغدادی
ذکر کرتے ہیں کہ کورانی کا صرف ایک ہی رسالہ ہے۔ صاحب کشف الظنون اسے
کورانی سے تالیف قراردیتا ہے۔

استاذریاض مالح اس رسالے کاذکر کرتے ہیں اور اسے کورانی کی تصنیف

قراردیے ہیں۔

اسی لیے ہمیں ان تمام مخطوطوں کا مطالعہ کرنا پڑا جن کی نسبت حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ یا کورانی علیہ الرحمۃ کی طرف تھی۔ بڑی شیق کے بعد بھی داخل یا خارج سے ہمیں کوئی الیی چیز نہیں ملی جس سے سے ثابت ہو تا کہ بیدرسالہ کورانی کی تصنیف ہے۔ تمام مخطوطوں سے کہی ثابت ہو تا ہے کہ یہ شخ کی تصنیف ہے۔ تمام نسخوں کو دیکھنے کے بعد ہمیں اندازہ ہوا کہ ریاض مالح نے مجم المؤلفین پر اعتاد کیا ہے تحقیق نہیں کی اور صاحب مجم المؤلفین نے کشف الظون پر اعتاد کیا ہے۔

جب ہم نے مکتبہ قادر یہ کے مخطوطات کی فہر ست کی طرف رجو تا گیا تو ہمیں یقین ہو گیا کہ یہ رسالہ حضرت شخر حمۃ اللہ علیہ کی ہی تصنیف ہے۔ یاد رہے مکتبہ قادر یہ شخ جیلانی قطب سجانی کی ذاتی لا ئبر بری ہے۔ اس کی بدیاد آب کی وفات کے بعد آپ کے بیطول نے رکھی تھی۔ اس لا ئبر بری میں کچھ نسخ حضرت شخ کے اپنے ہاتھ کے لکھے ہوئے ہیں۔ ہم نے کو شش تو کی کہ ان نسخوں کا مطالعہ کر یں لیکن عراق اور کویت کی آویزش نے رکاوٹ پیدا کر دی اور ہم ان تک مطالعہ کر یں لیکن عراق اور کویت کی آویزش نے رکاوٹ پیدا کر دی اور ہم ان تک نہیں پہنچ سکے۔ کیونکہ اس کام کے لیے بہت ساوقت درکار تھا۔ حضرت شخ کی ذاتی لا ئبر بری میں موجود یہ فہر ست یہ باور کرانے کے لیے کافی ہے کہ رسالہ ذاتی لا ئبر بری میں موجود یہ فہر ست یہ باور کرانے کے لیے کافی ہے کہ رسالہ میں اور شخص کے بس کاروگ ہی نہیں ہے۔ واراس نہج کاکام کی اور شخص کے بس کاروگ ہی نہیں ہے۔ واللہ اعلم۔

#### ہاری کو خش :۔

- 1۔ ہم نے مختلف نسخوں کا باہم موازنہ کیا۔ جمال اختلاف رونما ہوا وہاں اصل مخطوطے کی عبارت لکھ دی۔ ہاں اگر غلطی واضح تھی تو دوسر سے نسخوں کی عبارت کو لکھ کر در میانی بریکٹ { } کا اشارہ دے دیا
- 2۔ جمال کمیں لکھنے والے سے تصحیف باتح بف ہوگئیا کوئی حرف یا جملہ رہ گیا اور بعد میں خود لکھنے والے کو پتہ چل گیا اور اس نے اس کو حاشیہ میں لکھ دیا اور بعد میں خود لفظ یا جملے کو اصل میں میں لکھ دیا اور کسی فیم کی آگائی نہیں دی۔ ہاں جمال لکھنے والے کو غلطی کا احساس نہیں ہوا تو ہم نے دوسرے نسخوں سے اصل عبارت لکھ کر ہوی پر کیٹ [ ]کا نشان لگادیا ۲۔ ہم نے یہ کوشش کی ہے کہ حتی الوسع آیات واحادیث اور علماء کی
- 4۔ اصل کتاب کاورق جمال ختم ہو تاہے وہاں ایک نشان دے دیاہے تاکہ اس ہے قاری کو مخطوطے کا اندازہ ہو تاجائے۔ ۳۔

عبارات کی تخ تنج ہو جائے۔

5۔ بعض حواثی اصل کتاب ہے لیے گئے ہیں اور صرف انہیں پر اکتفاء کیا گیا ہے ایسے مقامات پر "ورد فی ھامش رظ)" کے الفاظ کے ساتھ اشارہ ملتاہے۔

6۔ جہاں کمیں لفظ اللہ آیا ہے ہم نے لفظ تعالیٰ کا اضافہ کیا ہے اور حضور علیہ کے اسم گرامی کے ساتھ علیہ کا اضافہ کر دیا ہے۔ کیونکہ اس ضمن میں نسخوں میں ماہم بہت اختلاف تھا۔

7۔ آیات کریمہ کی تخ یج میں سورت کانام، نمبراور آیت کا نمبر تحریر کیا گیاہے۔

اکثر احادیث کی تخ یج کر دی گئی ہیں لیکن بہت سی احادیث کی تخ یک باوجود کو شش کے نہیں ہو سکی۔ جمال حدیث کے ہونے کا گمال تھا شریع کا گھال تھا

وہاں تلاش بسیار کی گئی لیکن نہیں ملیں۔

\_8

9۔ بعض احادیث کی تشریح کی ضرورت محسوس نہیں کی گئی۔ اگر کہیں ایس حدیث آئی جس کا متن ماخذ ہے نہیں مل سکا تو اس کے معنی کو قوی کرنےوالی دوسری احادیث کاذکر کر دیا گیاہے۔

10\_ اعلام كاتعارف بھى كافى حدتك كرديا كياہے۔

11۔ کتاب کے شروع میں اصطلاحات کتاب کی تشریح کردی گئی ہے۔ اس سلسلے میں ایسی معاجم سے مددلی گئی ہے جو مصطلحات صوفیاء کی وضاحت کرتی ہیں۔ ہاں اس میں کتاب کے سیاق وسیاق کا خیال رکھا گیا ہے۔

#### حواشي

ا کے سے ترجمہ میں ان چیزوں کا اهتمام نہیں کیا گیا کیونکہ ان رموز سے اردوخواں واقف نہیں ہوتا۔ ہوتا۔اور ان کا لحاظ رکھنا بھی مشکل تھا۔اہل علم حضر ات متن کی طرف رجوع کریں



## كلمه شكر

ہم ان تمام دوستوں کا شکریہ ادا کرنا ضروری سیجھتے ہیں جنہوں نے اس کام کرنے کی ظرف ہماری توجہ مبذول کی یا کتاب کو ہر لحاظ سے بہتر بنانے کے لیے اپنی شروحات سے نوازا۔ خصوصاً ڈاکٹر عبدالکر یم یا فی اور شخ یوسف عرار ہمارے خصوصی شکریے کے مستحق ہیں جنہوں نے بعض بنیادی اور متیجہ خیز تعلیقات سے ہمیں فائدہ پہنچایا۔

اسی طرح اپنے فاصل دوست زیاد سر وجی اور محمد شونو کا بے حد ممنول ہوں جنہوں نے مؤسہ البصائر کی وساطت سے اپنی بہترین کمپوزنگ کے ذریعے اس کتاب کو بہترین صورت میں اہل علم تک پہنچائے میں ہماری مدد کی۔ حالا نکہ یہ مسابقت کا دور ہے اور یہ ہماری ساتویں کتاب ہے جے یہ خوش اسلولی ہے پیش کررہے ہیں۔اس تمام کا میابی کاسر امکتبہ الاسد والوطنیہ کے سر ہے۔

' تمحر م انجلیر اصحی عودہ کا شکریہ جانہ لانا زیادتی ہو گی جنہوں نے کام کرنے کے لیے ہمیں بہرین مواقع فراہم کیے۔استاد بشیر محمد عیون جو مسلسل

ہمیں اس کام پر ابھارتے رہے اور مدد بھی کرتے رہے۔

ان تمام حفزات کی خدمت میں مدیہ تشکر وامتیاز۔

ہما پی اس حقیر سی کو شش کو اللہ تعالیٰ ہے اس امید پر پیش کررہے ہیں کہ وہ ہارے گنا ہوں کو معاف فرمائے گا۔اور ہمیں سیدھے راہ پر چلنے کی تو فیق مخشے گا۔

ہم اللہ تعالیٰ ہے اس کے لطف عمیق اور رحت تمام کاسوال کرتے ہیں اوراس علیم و خبیر ذات کی خدمت میں یہ گزارش کرتے ہیں کہ ہمیں فرمانبر داری کی توفیق دے اپنی جنت اور انعام سے نوازے اور مؤلف، کاتب قاری کو ازر سننے والے کواس کتاب ہے بحق محمد علیہ و بحق عتر تبہ نفع دے۔



# سيدنا شيخ عبدالقادر جيلاني رحمة الله عليه كي حيات طيبه

نام ونسب :-

امام وزامد، عارف كامل، قدوة الا تقيا، سلطان الاولياء، امام الاصفيا، شخ الاسلام محى الدين والسنه ابو محمد عبد القادر بن ابى صالح لم عبدالله بن جنگى دوست ملى بن محمد بن واؤد بن موسى بن عبدالله بن الحسن بن الحسن سلى على بن ابى طالب سك

بی بی بی جن کی نسبت آپ علیه الرحمة شیخ ابو عبدالله صومعی کی نسل سے ہیں جن کی نسبت جیلان ہوتے تھے۔ جیلان کی طرف کی جاتی ہے آپ جیلان کے کبار مشائخ میں شار ہوتے تھے۔ حضر ہے صومعی کی کرامات اوراحوال زبان زدعوام وخواص ہیں۔ ک

حضرت شیخ کی والدہ ماجدہ ام الخیر فاطمہ بنت ابی عبداللہ صومعی اپنے وقت کی صاحب کرامات شخصیت ہیں۔ کئی

مولدوموطن :\_

حضرت شیخ رحمة الله علیه نصف ماه رمضان <u>471 ه</u> کو جیلان <sup>حس</sup>میں پیدا۔ ہوئے عنفوان شباب اسی قصبہ میں گزار 20سال کی عمر میں بغداد کی طرف کو چ کیا <u>488ھ</u> کوبغداد شہر میں داخل <sup>4</sup> ہوئے اوربقیہ زندگی اسی شہر میں گزار دی۔

حسن ظاہری :۔

شخرحمة الله عليه كاقد در ميانه سينه چوژ ااوربدن كمز ور تهادار هي مبارك

گھنی اور طویل تھی رنگ گندمی دونوں امرؤ ملے ہوئے اور آواز میں بلند آہنگی تھی۔ نهایت شیریں <sup>مل</sup>مقال اور دلنشیں خصال تھے۔ شخصیت میں ایک خاص جاذبیت رکھتے تھے اور علم کاو قار شخصیت سے ٹیکتا تھا<sup>ال</sup> پرورش اور تعلیم:۔

آپ نے علم پرور اور کرامات دیدہ معاشرے میں آگھ کھولی والدگرامی جیلان کے بڑے علم پرور اور کرامات دیدہ معاشرے میں آگھ کھولی والدگرامی جیلان کے بڑے علاء میں سے تھے والدہ ماجدہ کی کرامات کا شرہ ورور دور تک تھا حضرت ابد عبداللہ جو آپ کے نانا ہیں اپنے وقت کے عارف کامل عالم باعمل اور متقی دیر ہیزگار انسان تھے۔

شیخ علیه الرحمة نے علم، فقه، معرفت و حقیقت شاس گر انے میں

پرورش پائی۔

آپ جانے تھے کہ علم کا حصول ہر مسلمان مر داور عورت پر فرض ہے اس لیے آپ نے علم کے لیے کمر ہمت باندہ لی اور اپنی تمام تر کو ششیں اس راہ میں صرف کر دیں۔ شروع سے آپ کے دل میں یہ آرزو چنکیاں لیتی تھی کہ آپ کا شار چوٹی کے علاء میں ہو۔

حصول علم کی ابتدا قرآن کریم سے کی قرآت میں تبحر حاصل کیا اس مقصد کے لیے الد الوفا علی بن عقیل الحنیلی اور الد الخطاب محفوظ الکلواذانی الحنیلی اور کئی دوسرے فن قرآت کے ماہرین کی خدمت میں زانوئے تلمذیۃ کیے حدیث پاک کے ساع کے لیے الی غالب محمد بن الحن الباقلانی جیسے کئی مشاهیر عصر اور چفاظ کی خدمت میں حاضری دی۔

علم فقد میں افی سعد المعحر می جیسے با کمال استاذ اور فقی کی شاگر دی کا شرف حاصل کیا۔ جنہوں نے ظاہری اور باطنی علوم سے آپ کو بھر ہ مند کیا۔ حضر ت الا سعید مخر می نے آپ کو خرقہ شریعت بھی عطافر مایا۔

اد بادر لفت کی تعلیم کے لیے الی ذکریا یکی بن علی تبریزی کی بار گاہ میں

عاضر ہوئے۔ پھر حضرت حماد الدباس کی صحبت اٹھائی اور حضرت دباس نے آپ کوعلم لغت وادب کے ساتھ ساتھ علم طریقت سے بھی حصہ وافر عطافر مایا۔

حضر پ شیخ عبد القادر جیلانی رحمة الله علیه شریعت، طریقت، لغت اور ادب میں کمال تبحر حاصل کر کے مذہب حنبلی کے امام اور اپنے وقت کے مقتداء

زاربائے۔

عجالس وعظ قائم ہو ئیں تواللہ تعالیٰ نے دل میں ودیعت حکمت ودانائی کو نطق ظاہری پر جاری فرمادیا۔ آپ نے پہلی مندوعظ شوال 521ھ کو منعقد کی۔ یہ مجلس وعظ او سعید مخری رحمۃ اللہ علیہ کی مدرسے میں ہوتی رہی جو بغداد کے باب الازج کے اندرواقع ہے۔ آپ کے زہدوورع کی شہرت دوردور تک بھیل گئ لوگ دیوانہ وار حاضر مجلس ہونے گئے۔ جب شخ نے دیکھا کہ انبوہ کثیر مدرسہ میں نمیں ساسکتا تو آپ بغداد سے باہر واقع عید گاہ میں تشریف لے گئے۔ آپ کی تقریر سننے کے لیے ہزاروں لوگ آتے۔ بعض روایات میں ان کی تعداد ستر ہزار بنائی گئی ہے۔

آپ علیہ الرحمۃ ہے اکتساب فیض کرنے والوں میں بڑے بڑے فقہاء علماء ، محد ثین اور آرباب احوال ومقامات کے اسمائے گرامی آتے ہیں <sup>ال</sup>

آپ نے اصول و فروع اور اہل احوال و حقائق علے بارے کئی تصنیفات یاد چھوڑی ہیں۔ان میں سے چند کاذ کر کرنا ضروری ہے۔

1 - اغاثة العار فين وغاية الواصلين سل

2\_ رودادالجيلاني هك

3\_ آداب السلوك والتوصل الى منازل السلوك <sup>41</sup>

4\_ تھة المتقين وسبيل العار فين <sup>42</sup>

6\_ حزب الرجاء والانتناء <sup>9</sup>

7- الحزب الكبير ت

8- دعاءاورادالفتحيي<sup>ال</sup>

9\_ دعاء البسملة مع

10 \_ الرسالة الغوثيه ٢٠

11- رسالة في الاساء العظيمة للطريق الى الله <sup>سم</sup>

12\_ الغنية لطالبي طريق الحق<sup>40</sup>

13\_ الفتح الرباني والغيض الرحماني <sup>الل</sup>

14\_ فتوح الغيب 21

15- الفيوضات الربانيه ٢٨

16- معراج لطيف المعاني <sup>و ي</sup>

17\_ يواقيت الحكم <sup>س</sup>

شایدیہ تقنیفات مشہورترین اس ہیں جو آپ کی بہت می تقنیفات سے علماء نے ذکر کی ہیں۔

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمة الله علیه تیره علوم میں گفتگو فراتے سے درس گاه میں صبح اور شام کو تفییر، حدیث، مذہب، مناظرہ، اصول، نحو وغیرہ علوم کا درس ہو تا اور ظهر کی نماز پڑھ کر قرآن کریم مختلف قرأتوں سے پڑھایاجا تا۔

ایک عرصہ تک تو آپ حضرت اہام شافعی کے مذہب پر فتوی جاری کرتے رہے لیکن بعد میں اہام احمد ابن حنبل کی تقلید میں فتوی دینا شروع کیا۔ آپ کے فتاوی علماء عراق کی خدمت میں پیش ہوتے تو وہ دیکھ کر انگشت بدندال رہ جاتے اور فرط حیرت سے پکار اٹھتے پاک ہے وہ ذات جس نے

این بندے عبدالقاد ریرا تناانعام فرمایا۔

حفزت شخ کی اساتذہ:۔

آب رحمة الله عليه في بهت سارك علماء سے اكتباب علم كيا- ان علماء

میں مختلف مذاہب اور مختلف علوم میں مخصص رکھنے والے علماء شامل میں ہم مشہور ترین علماء کے ذکر پراکتفاء کریں گے۔ حدیث شریف میں اسا تذہ:۔ \_1 المحدث ابو محمد جعفر بن احمد بن الحسن بن احمد البغد ادى ، البسر اج القارى ، -1 الادي (417-500ه) المحدث الو غالب محمد بن الحن بن احمد بن الحن بن خدادادا باقلاني -2 rr(2500-420) ري. الشيخ الصدوق ابو سعد محمد بن عبد الكريم بن خشيش البغد ادي \_3 rr(2502-413) الشيخ ابو بحر احمد بن المظفر بن حسين بن عبد الله بن سوس التمار ٥٠٠٠ \_4 (503-411) الشيخ المند ابوالقاسم على بن احمد بن محمد بن بيان بن رزاز بغدادي السي -5 (510-413) الشيخ الثقه ابوطالب عبدالقادر بن محمد بن عبدالقادر بن محمد بن يوسف -6 بغدادي يو بفي الم 16-430) الشيخ المحدث الوالبر كات هية الله بن المبارك بن موسىٰ بغدادي سقطي ٢٨٠ (509-445)الشيخ ابوالعز محر بن المخارين محر بن عبدالواحد بن عبد الله بن المؤيد بالله \_8 الهاشمي العباسي فهيي علم فقہ کے اسا تذہ کرام :۔ العلامه شخ الحلله الوسعد المبارك بن الحرمي بغدادي (متوفى 513هـ) به العلامه شخ الحلله الوالوفاء على بن عقيل بن عبدالله البغدادي

الظفر ي (431-513هـ)

س الامام شخ الحنابليه ابو الخطاب محفوط بن احمد بن حسن بن حسن عر اتى الكلواذ انى (510-432ھ) من

علم ادب اور لغت میں اساتذہ :۔

1- امام اللغه ابوزكريا يكى بن على بن محد بن حسن بن بسطام شيباني الخطيب تريزي سه (421-502هـ)

شخ کے شاگرد:۔

خلق کثیر نے آپ علیہ الرحمۃ کے دروس سنے کیونکہ ستر ہزار سے زائد لوگ آپ کی مجلس وعظ میں حاضر ہوتے۔ان میں سے پچھ لوگ تو ہمیشہ آپ کی صحبت میں رہے اور اکتباب نور کرتے رہے۔ان کی تعداد بہت زیادہ ہے لیکن مشہور ترین علماء کے نام درج کیے جاتے ہیں۔

1- الزاهد العلد شخ العراق الوعلى الحن بن مسلم بن ابى الجود فارى مسلم بن ابى الجود فارى مسلم علم فقه اور قرآن كريم سيكها-

2- القدوة العارف الوعبد الله محمد بن الى المعالى بن قايد الاواني 64- (التوفى 854هـ)

3- قاضى الديار المصرية الامام الذاهد الاوحد الوالقاسم عبد الملك بن عيسى . بن درباس بن فير بن جهم بن عبدوس الماراني الكردي الشافعي المهم .

4۔ الامام الحافظ الانڑی ابو محمد عبد الغنی بن عبد الو حد بن علی ن سرور ن رافع بن حسن بن جعفر المقدس الحنبلی کی (541-600ھ) انہوں نے

حفرت شخ سے حدیث پاک کا ساع کیا۔

5- الشيخ الامام القدوة الومحمر عبدالله بن احد بن محمد بن قدامة بن مقدام بن

نفر المقدى الحنبي (صاحب المغنى) من (541-620 ) فرمات بين كه جم حفرت فيخ عبد القادر جيلاني رحمة الله كياس ان كي مدر سي مين ايك ماه اور نودن مي شهر سے كه آب عليه الرحمة كا وصال مو كيا۔ وسي

6- الشيخ المند الوالمعالى احمد بن عبد الغنى بن محمد بن حنيفه الباجسر اني التاني في (489-563هـ)

7- القاضى ابد المحاس عمر بن على بن الخضر القرشى (525-575) اهـ

9۔ این الثقہ ابو طالب عبداللطیف بن محمد بن علی بن حمز ہ بن فارس بن القبیطی الحرانی (641-554ھ) م

10 - الشيخ العدل ابوالعباس احمد بن المفرج بن على بن عبدالعزيز بن مسلمة الدمشقى(555-650) ه

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمهٔ الله علیه کے دور کے مشہور ترین علما :۔

پانچویں صدی ہجری تاریخ اسلام میں وسعت علم اور تقدم فی الادب میں خصوصاً شہرت رکھتی ہے۔ اس صدی میں نابغہ روزگار علماء اور صاحب تصنیف و تالیف شخصیات پیدا ہو ئیں۔اس صدی کے آخری لوگوں میں ابواسحاق شیرازی، ججہ الاسلام حضر ن امام عزالی، ابوالوفاء ابن عقیل، علامہ عبدالقادر جرجانی،ابوزکریاء تبریزی،ابوالقاسم حریری جاراللہ زمحشری اور قاضی عیاض مالکی جیسے لوگوں کے نام آتے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جو صدیوں پر محیط عرصہ تک نظریات و افکار پر چھائے نظر آتے ہیں۔ ان کو ادب اور علم میں درس گاہ کی حشیت عاصل ہے۔

پانچویں اور چھٹی صدی جیسے نابغہ فن اور حیات علمی سے بھر پور دور

میں اور بغداد جیسے ہدار س اور حلقہ ہائے دروس سے سبح شہر میں اتنی شہر سے حاصل کر لیناشیر مادر نہیں تھا۔ حضرت شخاس تہذیب یافتہ، علم پرور معاشر بین اس بلندی پر پہنچے کہ علماء دست بستہ حاضر خدمت ہوئے ادیب انگشت بدندال اور اولیاء نے گرد نیں جھکالیں۔ بیشر ف و منزلت صرف اس شخص کا مقدر بن سکتی ہے جو علم کے ذیور سے آراستہ، آگی کے اسلحہ سے لیس پاک نگاہ اور پاک باز ہو۔ وہ اپنے دور کے تمام علوم پر حاوی اور حکم ہو۔ شخ کا کیا بیا اعزاز کم ب کہ علم و تقوی کے اس دور میں آپ نے فرمایا "قدمی ھذہ علی رقعة کل ولی اللّه" اور سرخم ہو گئے اور پورے عالم کاسر فخر سے بلند ہوگیا۔

مناقب :۔

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ صفات حمیدہ اور اخلاق عالیہ کاکامل نمونہ تھے۔ آپ کے احوال اور کرامات تواتر ہے ثابت ہیں۔ شیخ عزالدین بن عبدالسلام فرماتے ہیں کہ شیخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے علاوہ اور کسی شخص کی کرامات تواتر کے ساتھ ہم تک نمیں پنچیں ۵۵۔ شیخالا سلام ابن تسیہ نے بھی اسی رائے کا اظہار کیا ہے آگے۔

حضرت پیر شیخ عبد القادر جیلانی رحمة الله علیه کے ہم عصر علاء آپ کی وجاهت علمی کے معترف تھے اور آپ فقہ میں اپنے ہم عصر علاء پر غالب رہے۔ اولیاء کا ملین نے اپنی گردنیں آپ کے سامنے خم کر دیں۔ جیسا کہ حضرت شیخ کا ارشاد ہے۔قدمی ہذہ علی رقبة کل ولی الله

'''میرایہ قدم تمام اولیاءاللہ کی گردنوں پرہے''اولیاء نے اس بات کا اعتراف کیااور اس کاہر ملااظہار بھی کیا۔ سو آپ اپنے دور کے سلطان الاولیاء قراریائے۔

جب آپ کے علم کے چرچ تھے۔ بغداد کے سوبر سے براے علماء کرام اور دانشور اکٹھے ہوئے اور مشورہ کیا۔ طے یہ پایا کہ کل شخ رحمۃ اللہ علیہ کی مجلس

میں حاضر ہوں گے۔ ہر شخص سوال کرے گااور ہر شخص کا سوال الگ فن میں ہو گا۔ دیکھئے شخ بھر ی مجلس میں کیسے لا جواب ہوتے ہیں۔ یہ لوگ مجلس و عظ میں شر یک ہوئے۔ جب بیٹھ چکے تو حفزت نے نگاہ کی۔ آپ کے سینے سے ایک روشنی نمودار ہوئی۔ یہ روشنی نور بھیرت تھا جیسے صرف اللہ والے ہی دیکھ کتے تھے۔ یہ روشنیان سوعلاء اور دانشوروں کے سینوں میں کو ند گئی علم کے دعویدار یہ علماءودا نشور مبہوت ہو کر رہ گئے۔ پھر اجانک مضطرب ہوئے ان کی چیخیں بلند ہوئیں۔ گریان جاک، عمامے سر سے اتار چھینکے اور سر شیخ کے قد مول پرر کھ کر معانی کے خواستگار ہوئے۔ محفل پر وجد کی کیفیت طاری ہوئی۔ مستی کے عالم میں ایک نعرہ بلند ہوااور اس کی گونج نے بغداد کے درود بوار ہلا کر رکھ دیے۔ شیخ نے یکے بعد دیگرے تمام کو سینے سے لگایااور علم کے خزانے انہیں لوٹادیے۔ پھر ان سے مخاطب ہوئے اور ارشاد فرمایا تمہارے بدید سوال تھے اور ان کے بد جوابات ہیں۔ مجلس برخاست ہو گئی۔ مفرج بن جہان نے ان سے پوچھا یہ ب تابیان اور وجد کی به کیفیات کیا تھیں توان علماء نے اعتراف کیا شیخ نے میک نگاہ تمام علوم ہمارے سینوں سے سل کر لیے پھر سینے سے لگاکر کرم فرمایا۔ بول لگتا تھا کہ ہم کسی علمی محفل میں شریک تک نہیں ہوئے۔ابجد ناشناس بن گئے اور جب انہوں نے سینے سے نگایا تو علم کانور واپس آگیا<sup>ے ہے</sup>

مقامات اکثر دھو کہ بن جاتے ہیں لیکن مقامات تصوف شیخ کے لیے حجاب نہ بن سکے۔ آپ بھی بھی دھو کہ میں مبتلانہ ہوئے۔

آپاس خقیقت کو پاگئے تھے کہ علم حقیقت وہی ہے جو علم معرفت کے ساتھ ساتھ شریعت کی مخالفت شیطانی دھو کہ ہے۔ اگر چہ اس کا صدور کسی مدعی ولایت سے ہی کیوں نہ ہو۔ آپ فرماتے ہیں۔ عزلت نشینی کے عرصے میں مجھے چندون ایک ویرانے میں ٹھمرنے کا اتفاق ہوا۔ کئی دن تک پانی نہ ملا۔ میں پیاس سے نڈھال ہو گیا۔ اچانک ایک بادل نمودار ہوااور میرے سریر تن گیا۔ شبنم کی طرح ہلکی ہلکی چھوار شروع ہو گئی۔ میں نمودار ہوااور میرے سریر تن گیا۔ شبنم کی طرح ہلکی ہلکی چھوار شروع ہو گئی۔ میں

نے اسے رحمت خداوندی خیال کیااور اس سے سراب ہوا۔ اس کھے اس بدی سے نور نمودار ہواجوافق درافق پھلتا چلا گیا۔ پھر اس میں سے ایک شخص دکھائی دیااور کہنے لگا عبدالقادر! میں تیر اخدا ہول۔ میں نے سب محر مات تیر سے لیے ملال کر دیے۔ جو چیزیں دوسر ول کے لیے حرام ہیں تیر سے لیے حلال قرار پائیں۔ میر ا ماتھا ٹنکا۔ میں نے کما پناہ مخدا! لعین دور ہو۔ یہ کہنے کی دیر تھی کہ وہ نور تاریکی میں تبدیل ہوا اور وہ صورت دھوال بن کر ہوا میں تحلیل ہو گئی۔ پھر آواز آئی عبد القادر! تیر سے خداداد علم نے تیجھ بچالیاور نہ میں اس حرب سے سر اصحاب مقام کو گمر اہ کر چکا ہول۔ میں نے کمااللہ کی بناہ۔ میر سے علم نے نہیں میر سے رب کے فضل و کرم نے تجھ لعین سے جھے محفوظ رکھا۔ کسی نے آپ علیہ الرحمۃ سے کے فضل و کرم نے تجھ لعین سے جھے محفوظ رکھا۔ کسی نے آپ علیہ الرحمۃ سے نو قب نے فرمایا کہ جب اس نے کما میں محرمات کو تیر سے لیے حلال شمر اتا ہوں تو میں سمجھ گیا کہ یہ شیطان نے کما میں محرمات کو تیر سے لیے حلال شمر اتا ہوں تو میں سمجھ گیا کہ یہ شیطان کی کار ستانی ہے۔ ۵گ

شخر حمة الله عليه تمسك بالكتاب والسنده و مهنج نبوى الميلية كى التباع كى ترغيب نبوى الله عليه تمسك بالكتاب والسنده و مهنج نبوى التباع كى ترغيب دية تصداور فرماتے عصے كه بروه حقیقت جس كى گواہى شريعت نه دے زندقه ہے۔ كتاب و سنت دو پر ہيں انہيں دو پرول كے ساتھ بارگاہ اللى كى طرف پرواز كرنى چاہيے۔

تواللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اس طرح حاضر ہو کہ تیر اہاتھ رسول کریم علیہ کے دست اقد س میں ہو۔رسول کا ئنات علیہ کواپناوز براور معلم ہنا لے۔ ۹ھ

شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے بارے مشہور ہے کہ آپ محفل میں موجود لوگوں کے دلوں میں اٹھنے والے خیالات سے متعلق گفتگو فرماتے سے ستر ہزار دلوں کو ٹولنااور پھر ان کا غلاج کرنا محض اللہ کی عطامو سکتی ہے۔ اس کرامت کی روایت میں تواتر ہے۔ شخ ایو بحر العماد رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں اصول الدین کی کتابیں پڑھ رہا تھا۔ دل میں ایک یک پیدا ہوا۔ میں نے شخ کی میں اصول الدین کی کتابیں پڑھ رہا تھا۔ دل میں ایک یک پیدا ہوا۔ میں نے شخ کی مجلس میں حاضری کی ٹھان لی۔ کیونکہ من رکھا تھا آپ احوال قلوب پر آگاہ ہو

جاتے ہیں۔ آپ نے دوران تقریر فرمایا ہمارااعتقادوہی ہے جو سلف صالحین اور صحابہ کرام کا تھا۔ میں نے اس جملے کو اتفاق پر محمول کیا آپ نے سلسلہ گفتگو جاری رکھا میری طرف نگاہ کی اور دوبارہ میں جملہ دہرایا۔ میں نے سوچاواعظین اوھرادھر دکھیے کر تقریر کرتے ہیں۔ یہ محض اتفاق ہے۔ تیسری بار حضرت نے پھر التفات فرمایا اور گویا ہوئے ابد بحر! ہمارااعتقاد وہی ہے جو سلف صالحین اور صحابہ کرام رضی اللہ عنه مکا تھا۔ اٹھو تمہارے والدگر پہنچ گئے میں۔ حالا نکہ والدگر امی عرصہ سے لا پہتہ تھے۔ میں اٹھ کھڑ ا ہوا اور تیز تیز چاتا ہوا گھر پہنچا۔ دیکھا تو والدگر امی گھر آ تھے تھے۔ ک

اسی طرح کا ایک واقعہ شیخ شہاب الدین سہر ور دی رحمۃ اللہ علیہ بیان کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں میں نے اصول الدین میں مشغول ہونے کا ارادہ کیا۔ سوچا کیوں نہ اس سلسلے میں شیخ عبدالقادر سے مشورہ کر لوں۔ حاضر خدمت ہوا۔ آپ علیہ الرحمۃ نے میرے عرض کرنے سے پہلے ہی فرما دیا اے عمر! یہ قبر کا توشہ نہیں!۔ الی

عالم شاب میں شیخ ابھی علمی اور روحانی سفر میں تھے کہ ویرانوں میں نکل جاتے۔ صبح وشام ان دیکھی راہوں پر چلتے رہتے۔ راہ گیر آپ کی آہ وزاری س کر مضطرب ہو جاتے اور کہ اٹھتے یہ جوان زندگی سے ہاتھ دھو بیٹھ گا۔ ایک دفعہ شخ نے بغد ادکو ہمیشہ کے لیے خیر باد کہ دینے کا ارادہ کیالیکن غیب سے آواز آئی۔ عبدالقادر! بغد ادوا پس آجاؤ آپ کا وجو داہل بغد ادکے ۔ لیے سر ایا منفعت ہے۔

اس ہا تف غیبی کی بات کی تعبیر مجلس وعظ میں انبوہ کثیر کی صورت میں سامنے آئی۔ ہزاروں لوگوں نے آپ کے ہاتھ پر گناہوں سے توبہ کی۔ کئی غیر مسلموں نے اسلام قبول کیا۔ کئی گم کر دہ راہ حقیقت آشناہوئے۔ آئے مسلموں نے اسلام قبول کیا۔ کئی گم کر دہ راہ حقیقت آشناہوئے۔ آئے ابدائتناء نہر ملکی فرماتے ہیں کہ ہم نے سنا شیخ پر کھیاں نہیں بیٹھتیں میں

ابوالثناء نهر مللی فرماتے ہیں کہ ہم نے سنا سے پر مھیاں مہیں سفیل میں میں نے حاضری دی۔خاموشی سے دیکھنے لگا کہ بیبات کمال تک صحیح ہے۔ آپ میری طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا یمال مکھیوں کا کیاکام ؟ میرے پاس نہ تو دنیاکا شیرہ

ہاورنہ آخرت کاشد۔

شخراسخ العقیدہ اور کامل توحید پریفین رکھنے والے بزرگ تھے۔ دنیا آپ کو دھو کہ نہ دے سکی۔ آرائش دنیوی کی طرف آپ نے آنکھ بھر کرنہ دیکھا۔ آپ کو مکمل یفین تھا کہ اسباب اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہیں۔ اور مُسبب الاسباب اللہ تعالیٰ ہے اغنیاء، امر اکور کار کنان سلطنت کوئی حیثیت نہیں رکھتے۔ آپ انسان کی بے بسی کوایک مثال سے واضح فرماتے۔

تمام مخلوق ایک ایسے آدمی کی مانند سمجھ جس کی مشکیس ایک عظیم فرماروا نے کس دی ہوب۔ بادشاہ جارو قاہر ہو لوگ اس کی صولت وسطوت سے کا نیتے ہوں باد شاہ اس شخص کو گلے میں رسی ڈال کر سولی پر اٹکا دے اس کے ہاتھ پاؤں بند ھے ہوئے ہوں اور وہ ایک و سیع و عریض گھری چنگھاڑتی ندی کے گنارے صنوبر کے در خت کے ساتھ لٹک رہاہوباد شاہ اپنے عظیم تخت پر بیٹھاہو۔اور یہ تخت بلندی میں آسان سے باتیں کر رہاہو کسی شخص کا ہاتھ اس تک نہ پہنچ سکتا ہو۔باد شاہ کے پہلو میں طرح طرح کے تیر بھالے ، نیزے اور دوسر اسامان حرب پڑا ہواور ایباا سلحہ اس کے پاس ہو جیسانہ کسی آنکھ نے دیکھا ہو اور نہ کسی کان نے سنا ہو۔ باد شاہ مصلہ ب تخص پر تیروں کی بارش کر دے۔ کیا کوئی عقلمنداس مقتول سے کوئی امید واستہ کر سکتا ہے یاکسی کے ذبہن میں بیبات آسکتی ہے کہ سولی پر لٹکتا ہیہ شخص کہیں میر انقصان کا نہ کر دے یقیناً سب کی نگا ہیں باد شاہ پر لگی ہوں گی۔مصلوب شخص کو نفع و نقصان کا مالک سبحضے والا یقیناً فاتر العقل ہو گا۔ وہ انسان نہیں حیوان کہلانے کا زیادہ مستحق ہو گا<sup>۳ کے شخ</sup>رحمة الله علیه میں خثیت الهی کوٹ کوٹ کر بھر ی ہوئی تھی بات بات پر رو دیتے تقویٰ میں کمال حاصل تھا مجیب الدعواۃ اتنے کہ ہاتھ اٹھتے ہی مراد ہر آتی۔ اخلاقی بلندی میں اپنی مثال آپ تھے۔ آپ کا پسینہ خوشبودار تھا۔ اپنے وقت ِمیں سب سے زیادہ خوف خدااور قربت خداوندی کے جامل تھے۔ اپنی ذات کیلئے بھی ناراض نہ ہوتے۔ کو تاہی کا تصور کر کے بھی کانپ جاتے بھی کسی کے سامنے وست سوال دراز نہیں کیا۔ سائل کو کچھ دیکر ہی واپس کرتے چاہیے جبم کے کیڑے اتار کر

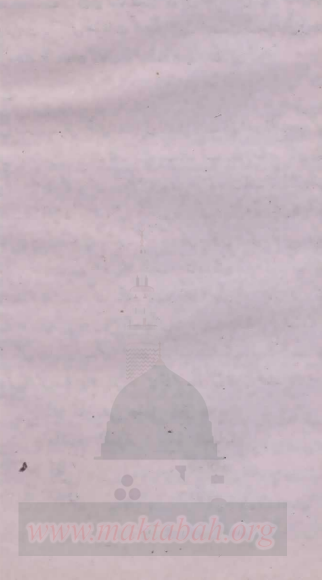
ويزياتي الم

ہم نے آپ علیہ الرحمة کی جو کرامات اور منا قب بیان کیے ہیں شاید ان کا تعلق علم اور علاء سے ہے۔ ورنہ آپ کی قدر و منز لت اور شر افت و کر امت اس سے کمیں زیادہ ہے۔ اگر دوسر کی کرامات کا نذکرہ چھڑ جاتا توبات بہت کمی ہو جاتی۔ اکثر علائے امت نے کہا ہے کہ شخ کی کرامات بے شار ہیں حصر مشکل ہے۔ غلاء امت نے آپ کی کرامات پر مستقل تصنیفات تح رہے کی ہیں۔ ہم نے صرف رہنمائی کی ہے جولوگ شوق رکھتے ہوں وہ ان کتابول کی طرف رجوع کر سکتے ہیں ملا

سفر آخرت: ـ

شخ رحمة الله عليه تعالی نے اپنی زندگی کا ابتدائی حصه اکتباب علم و معرفت میں گزارا علم حقیقت تک پہنچنے کے بعد آپ نے وعظ و تلقین کے ذریعے اس نور کو امت محمد یہ میں تقسیم فرمایا ۔ مدرسہ اندروں باب ازج میں آپ نے 528 ھے 561 ھ میں تقسیم فرمایا ۔ مدرسہ اندروں باب ازج میں آپ باری فرمایا اپنی پوری زندگی تحصیل علم، تدریس، فتوی نویسی، توجیہ، وعظ وار شاد، احوال و مقامات کے حصول اور کشف و مشاہدہ میں گزار دی۔ آپ ایک عالم ۔ زاہد، عابد، عارف بزرگ تھے۔ نوے (90) سال اس جمان فانی میں گزار نے کے بعد دس رہے الاول 571ھ کو اس دار فانی سے دار بقاکی طرف رجوع کیا ۔ بی بغد او میں باب ازج کے اندر واقع اپنی درس گاہ میں مدفون ہوئے کا کے کئی شاعر نے قطع تاریخ کھا۔

لَقَدُ كَانَ فِى عِشْنُقِ عُمُرٌ بِهِ نَمَا وَلَقِيَاهُ لِلْمَوْلَى تَمَامَ سِيَادَةٍ وَ470 \$470 ولايت زندگي وفات



ائن رجب الطبقات میں حضرت شیخ کا نسب نامہ یوں تحریر کرتے ہیں۔ عبد القادر بن انی صالح بن عبد القادر بن انی صالح کے بعد لفظ ابن کا اضافہ کرتے ہیں۔

ابن الور دی تتمة المحضر فی اخبار البشر جلد 4 صفحہ 107 پر فرماتے ہیں کہ شیخ کا شجر ہونسب بیت ہے عبد القادر بن ابی صالح ، موکی جنگی دوست زر کلی الاعلام جلد 4 صفحہ 47 برشنج کے بیت ہے عبد القادر بن ابی صالح ، موکی جنگی دوست زر کلی الاعلام جلد 4 صفحہ 47 برشنج کے

والد کانام عبداللہ تحریر کرتے ہیں۔ ۲۔ حلبی "قلائد الجواهر" جلد تین میں تحریر فرماتے ہیں کہ جنگی دوست مجمی لفظ ہے جس کا معنی قبال کاشو قین ہے

۳ ۔ "فوات الوفغیات" جلد 2 ص 373 پر ابن شاکر الکبدی لکھتے ہیں کہ شخ کا نسب نامہ امام حسین بن علی المر تفلی سے جاملتا ہے۔

٧- "الطبقات" ازائن رجب، "جامع كرامات الاولياء" از جهاني جلد 2 ص 204

۵ - المر اصد جلد 1 ص 368 پر بغدادی لکھتے ہیں کہ جیلان طبر ستان ہے آگے بہت سارے شہر و شاداب پہاڑوں کے در میان اور بخر طبر ستان کے ساتھ ساتھ ساتھ واقع ہیں

٢- تمة المخقر في اخبار البشر \_ ان الوردى \_ جلد 2 ص 108

ے۔ آپ کی والدہ فرماتی ہیں کہ جب عبد القادر پیدا ہوئے تور مضان کا مہینہ تھا۔ آپ دن کے وقت میرا دودھ نہیں پیتے تھے۔ یہ کرامت حلبی کی "قدائد الجواھر فی مناقب عبدالقادر"جلد تین میں مذکورہے۔

۸- سراعلام النبلاء ـ في جلد 20 ص 439

9 سير اعلام النبلاء ذهبي جلد 20 ص 443 مؤاله تاريخ الن البخار

این منظور لسان العرب ج2 ص 46 پر فرماتے ہیں کہ لفظ السمت کا معنی ہے شیریں مقال
 اور خوش خصال لوگول کواذیت نہ دینااور ہدایت کی پیروی کرنا

١١- "مخقر طبقاالحابله"ان شطي ص 41

| مخقر طبقات الحابليه _ ابن شطى ص 41                                                | -11  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------|
| سير اعلام النبلاء ـ و ببي _ 300 ص 444                                             | -۱۳  |
| المتدرك على مجم المؤلفين : عمر كاله ص 401                                         | -10  |
| اليضأ                                                                             | 10   |
| مجم المؤلفين : عمر كاله ، ج5ص 307                                                 | -17  |
| اليفاح المحون: مير سليم، ج1 ص 257                                                 | -14  |
| مجم المؤالفين : عمر كاله - 55ص 307                                                | -11  |
| كشف الظنون : حارجي خليفه ، ح 1 ص 662                                              | ~19  |
| المتدرك على معجم المؤلفين عمر كحاله، ص 401                                        | - 1. |
| ايينا                                                                             | -11  |
| اليفأ                                                                             | -rr  |
| كشف الظنون: حاجي خليفه-ج1 ص879                                                    | - ۲۳ |
| المئدرك على معجم المؤلفين - ج1ص 662                                               | + r  |
| كشف الظنون - حاجى خليفه ج2ص 1211 يراناال يشن                                      | -10  |
| معجم المؤلفين - عمر كاله - 50 ص 307 - پرانااؤیشن                                  | - ۲4 |
| كشف الظنول-حاجي خليفه-ج2ص 1240- پرانااد يش                                        | 41,4 |
| المتدرك على معجم المؤلفين: عمر كاله؛ ص 401                                        | -11  |
| كشف الظنون : حاجى خليفه ح2 ص 1738                                                 | -19  |
| كشف الظنون : حاجى خليفه - ج20 ص2053                                               |      |
| آپ علیہ الرحمة کی شخصیت اور کام پر مکتبہ جیلانی بغداد میں کام جاری ہے۔ انشاء اللہ | -11  |
| بہت ے اور گوشے واضح ہو نگے                                                        |      |
| سير اعلام النبلاء: وبي ج 19 ص 228 ج 200 ص 440                                     |      |
| 2350                                                                              |      |
| الضاص 240 الصأ                                                                    | - ۳۳ |

| سان الميز ان_اين حجر عسقلاني-ج1ص 311                               | ,     |
|--------------------------------------------------------------------|-------|
| سيد أعلام النبلاء _ فرجى _ 39 ص 257 - 502 ص 440                    |       |
| سير اعلام البيلاء _ و ببي _ ج19 ص 386 ص 387                        |       |
| لسان الميز ان _ ابن حجر عسقلاني _ ج6ص 189 _ 190                    |       |
| المنتظم في تاريخ الملوك والالمم- ابن جوزي، ج9ص 182                 | س ۔   |
| سيرة اعلام النبلاء_ ذهبي - 190ص 428                                | - ۲   |
| مختصرطة البالم المن شطي ص 42-40                                    | -     |
| ايضاص 35-36 مهم الاحمد في تراجم اصحاب الامام احمد از عليمي ج2ص 237 | -1    |
| مجم الادباء _ يا قوت حموى - ج20 ص25 -28                            | -44   |
| سر اعلام النبلاء_ ذهبي - 512 ص 301                                 | -44   |
| الوافي بالوفيات_صفدي_ج-4ص352                                       | - ~ a |
| التحمله لوفيات القله : منذري ، ج2ص 156                             | ۲۳۹   |
| سير اعلام النبلاء _ ذ ہبی _ ح 21 ص 443 - 471                       | -14   |
| قوات الوقيات الن شاكر الكبتى - 25 ص 295-296                        |       |
| العبر في خبر حق غبر _ فر جبي ص 36                                  | - ~ 9 |
| المنتظم في تاريخ الملوك والالمم ابن جوزي - 10 ص 223                | -0.   |
| الكامل في الناريخ لنن الخررج - 11 ص 461                            | -01   |
| المنتظم في تاريخ الملوك والامم ابن جوزي - 510 ص 224-225            | -01   |
| سير اعلام النبلاء _ ذهبي ج23 ص 87                                  | -00   |
| سير اعلام النبلاء _ فر ببي _ 322ص 281-282)                         | -00   |
| شذرات الذهب في اجنامن ذهب ابن عماد حنبلي - ج4ص 200                 | -00   |
| تتمه المختصر في اجنار البشر_اين الور دى _ ج2ص 111                  | -04   |
| قل كدالجواهر في مناقب عبدالقادر - حلبي ص33                         | -04   |
| شذرات الذهب في اخبار من ذهب ابن العماد الحنبلي ، ج4ص 200           | -01   |
|                                                                    |       |

۵۹ الفتح الربانی والفیض الرحمانی - جیلانی - چوالیسویں مجلس اسبارے ہماری تحقیق عنفریب انشاء الله منظر عام پر آجائے گ ۔

٠٠٠ يراعلام النبلاء- ذهبي ج 20ص44

الا - طبقات الحالمد - النارجب حنبلي - 12 ص 296-297

٦٢ - شذرات الذهب في اخبار من ذهب ابن العماد الحنلي - ج4ص 202 تبعر ف

۱۳ منقرح الغیب حفرت شخ عبدالقادر جیلانی وسوال مقاله انشاء الله اس بارے تحقیق عنقریب منصئه شهود پر آر ہی ہے۔

٢٢ - تفريح الخاطر - ارتلي ص 15

40 - یمال محشی نے ان تمام کتابوں کے نام دیے ہیں جن میں حضرت شخ کی کرامات کا تذکرہ ملتاہے۔ان کاذکر نسخول کے تعارف میں کیا جاچکاہے۔اعادہ ضروری نہیں۔

٢١ - مخقر طبقات الحابله - ابن شطى 41

٢٤ - سيداعلام النبلا-ذ مبي 200 ص 450

## اصطلاحات كتاب هذا (۱)

احديت

اس سے مراد مخلوق کو چھوڑ کر اللہ تعالیٰ کی ذات یکتا۔

اساء توحيد:

الله تعالى كے اصلى نام سات ہيں۔ ان سات سے پھر چھ اور نام نكلتے ہيں۔ ان سات سے پھر چھ اور نام نكلتے ہيں۔ ان تمام اصلى اور فرعى اساء كے مجموعے كواساء توحيدى كتے ہيں۔ اصلى نام سے ہيں۔ (حق، تھار، سے ہيں۔ (لاالله الا الله۔ هو، حى، واحد، عزيز، ودود) فرعى چھ نام۔ (حق، تھار، قوم، وهابمهيمن، باسطه

انسيت:

دل کے مشاہدہ سے روح کا لطف اندوز ہونا۔

اہل صفہ :۔

حضور علی ہے کہ وہ غریب صحابہ رضی اللہ تعالی عنهم جوسب کچھ چھوڑ کردعوت دارشاد کے ہو کررہ گئے تھے کے (ب)

بدایت:

اساءو صفات كاعالم ارواح ميس تخقق\_

بعيرت: ـ

وہ قوت جو اولیاء کے دل سے پھوٹتی ہے اور نور قدس سے منور ہوتی ہے۔ اس سے انسان اشیاء کی حقیقت اور ان کے باطن کو دیکھا ہے۔ اسے قوت قدسیہ بھی کتے ہیں۔

(ت)

<u>ج</u>ريد: \_

اس خیال ہے کہ اللہ تعالیٰ کا حق ادا کر ناواجب ہے انسان کا اپنے دل کو اغراض دینااور حال و مستقبل کی مصلحتوں ہے پاک کرلینا تجرید ہے۔ پین

بجلي: \_

غیبی انوار جو دلول پر منکشف ہوتے ہیں۔

جگی ذات : \_

اس سے مراد مکاشفہ ہے۔اس کا مبداء ذات خداد ندی ہے اور یہ صرف اساء و صفات کے واسطے سے ہی حاصل ہو تاہے۔

تجلی صفات :۔

بندے کا صفات خداو ندی ہے متصف ہونے کو قبول کرلینا عجل صفات ہے۔

تلبيس: ـ

کی شخص کا یہ گمان کرنا کہ میں نے استقامت، توحید اور اخلاص کالباس پمن رکھا ہے (لہذا میں اللہ کا ولی ہوں) لیکن حقیقت میں وہ لباس شیطانی وھو کہ ہو۔ اے تلبیس کہتے ہیں۔ بھی بھی ایسے مدئی ولایت کے ہاتھ پر خرق عادت کا ظہور ہو جاتا ہے وہ کرامت نہیں ہوتی بلحہ اے مخادعہ (استدراج) کہتے ہیں۔

توحيد:\_

الله تعالیٰ کی وحدانیت، یکتائی اور اس کے لاشریک ہونے کا حکم لگانا توحیدہے۔توحید کے کئی ارکان اور مراتب ہیں۔ (ج)

جسم جسمانی:

وہ جسم جوعالم ملک میں ہو تاہے۔

جسم جلالی :-

اس سے مراد قرر، عظمت، کبریائی ،بزرگی ،بلندی اور اقتدار کی صفت ہے۔ (ح)

حابات ظلمانی:

طالب ادر مطلوب کے در میان حائل پر دے۔ در اصل یہ شہوات و لذات جیسی جسم کی ظلمتوں کادوسر انام ہے۔ حجابات نور انی:۔

یہ بھی طالب و مطلوب کے در میان پردے ہیں لیکن ان کا تعلق محر کاتباطینہ ہے ہمثلا عقل، سر ،روح خفی جیسے نور روح کے پردے۔ محر کاتباطینہ ہے ہمثلا عقل، سر ،روح خفی جیسے نور روح کے پردے۔ محلہ انس:۔

> اس سے مراد عالم لا ہوت ہے۔ حق الیقین :۔

یقین کی وہ انتاء جو داصلین کی غایت ہے اس سے مراد صدق یقینی ہے اور اس کی شمادت وہ سالک دیتے ہیں جو مقامات علیا پر فائز ہوتے ہیں۔ یہ فناء فی

اللہ کا مقام ہے۔ حقیقت محمد ریہ :۔

اس سے مراد حیات روحی اور حیات حیوی کا مصدر ہے۔ یہ اہل ایمان کے دلول کی زندگی ہے۔ حقیقت محمد یہ خلق کی پیدائش کا سبب اور ماسوای اللہ کی اصل ہے۔

(,)

ورجات :۔

شریعت (علم ظاہری) پر عمل پیرا ہونے کی وجہ سے انسان کوجو ثواب ملتاہے اسے در جات کہاجا تاہے۔

دار فروانی :\_

اس سے مراد وہ گھر ہے جو مقامات عالیہ پر فائز لوگوں کو ارزانی ہوتا ہے۔ اسی گھر میں اللہ تعالیٰ عار فین کی حفاظت فرماتا ہے اور کا ئنات کی نگاہوں سے انہیں پوشیدہ رکھتا ہے۔ عار فین اسی گھر میں جلوہ فرماہوں گے اور ان پر بلند و بالا گنبد ہوں گے بیران کے در جات کاصلہ ہوگا۔

رۇكى :\_

وہ علمی راز جواللہ تعالیٰ اپنے کسی مخلص بندے کے دل میں ودیعت فرما تاہے۔

روح اعظم :\_

عقل اول، حقیقت محدید، نفس واحدہ، سب سے پہلے جے اللہ تعالیٰ نے پیدا فرمایا، خلیفہ اکبر، جو ہر نورانی جے جو ہریت کے اعتبار سے نفس واحدہ نورانیت کے اعتبار سے عقل کہتے ہیں۔اس کے لیے عالم میں مظاہر کاوجود ہے۔ اس سے عقل اول، قلم اعلیٰ، نور، نفس کلیہ اورلوح محفوظ جیسے اساء کاوجود ہے۔

روحروانی :\_

عالم ملکوت میں نور انی ارواح کا لباس۔اے روح سیر انی بھی کہتے ہیں۔ روح سلطانی:۔

الله تعالی کاوہ نور جو اس نے دونوں عالم ، عالم لا ہوت اور عالم جروت کے در میان ارواح کو عطافر مایا روح سیر انی :۔

اس سے مرادروح روانی ہے جس کا تعارف پہلے گزر چکا ہے۔ روح قدسی:

عالم لا ہوت میں نور کالباس

رباضت : \_

دل کو طبیعت کے نقاضوں اور اس کی خواہشات سے پاک کرنا۔ (س)

سواد الوجه في الدارين: \_

کلیة الله تعالیٰ میں فنا ہو جانا۔ اس طرح که انسان کا مطلقا اپنا وجود نه رہے۔ نه ظاہر نه باطناً۔ نه دنیاوی اعتبار سے اور نه اخروی اعتبار سے۔ یمی فقر حقیقی اور رجوع الی العدم ہے۔

(b)

طريقت: ـ

سالکین کی راہ جوانہیں واصل بحق کرتی ہے۔مثلا منازل سلوک کا طے کرنااور مقامات میں ترقی کرنا۔

طفل معانی:

عالم لاہوت میں روح کی پہلی صورت جس صورت پر اللہ تعالیٰ نے اسے پیداکیا۔اسے انسان حقیقی بھی کہتے ہیں۔ (ع)

عالم اصلى :\_

وہ عالم جس میں اللہ تعالیٰ نے نور محدی سے تمام ارواح کو پیدا فرمایا۔ اب عالم لاہوت بھی کہتے ہیں۔

عالم جروت: \_

عالم لاہوت سے ارواح جس دوسرے عالم کی طرف اتریں اس دوسرے عالم کو عالم جروت کتے ہیں۔ عالم جروت دو عالموں، عالم لاہوت اور عالم ملکوت کے در میان واقع ہے۔ عالم جروت کی وجہ تسمیہ یہ ہے کہ اس میں احکام خداوندی کے مطابق امور سر انجام پاتے ہیں۔

عالم حقيقت: \_

یہ عالم لاہوت میں انبیاء واولیاء کامقام ہے۔اس کی تشریح میں یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس سے مراد محل وصال ہے جہاں انسان واصل محق ہو تاہے۔اس کہا گیا ہے کہ اس سے مراد محل وصال ہے جہاں انسان واصل محق ہو تاہے۔اس کے متعلق ایک تیسر اقول بھی ہے کہ عالم حقیقت سے مراد عالم احسان میں دخول ہے۔اسی کوعالم قربت کانام بھی دیاجا تاہے۔

عالم قربت:

اے عالم حقیقت بھی کہتے ہیں۔ جس کی تشر تکابھی آپ پڑھ کر آئے ہیں۔ عالم لا ہوت :۔

روحوں کا پہلا وطن جہال وہ تخلیق ہوئیں۔اسی عالم میں محوو فنا ہے۔ کیو نکہ فانی کو اسی عالم میں قرب خداوندی حاصل ہو تا ہے۔اس عالم تک ملائکہ

نبیں پہنچ <u>سکتے۔</u> عالم الملک :۔

عالم شہادت یا عالم اجسام واعراض۔ اسی عالم میں روحیں جسموں میں داخل ہوتی ہیں۔اس کادوسر انام عالم سفلی ہے۔

عالم الباطن :\_

دل میں ظاہر ہونے والا علم نہ کہ ظواہر میں۔ صوفیاء کرام علیم الرحمة کی جماعت نے اس کی کئی قسمیں میان کی ہیں۔ مثلاً علم، حال، خواطر، یقین، اخلاص، اخلاق نفس کی معرفت، اقسام دنیا کی معرفت، توبہ کی ضرورت، توبہ کے حقائق، توکل، زھد، انابت، فنا، علم لدنی۔

علم حقیقت :۔

اس سے مراد علم ظاہر ی اور باطنی کا مجموعہ ہے۔اس علم کا حصول ہر مرد اور عورت پر فرض ہے۔اسی کو علم شریعت کہتے ہیں۔

علم العرفان:

یہ علم دل کا چراغ ہے۔ اس کی روشنی میں انسان خیر وشر کو دیکھ سکتا ہے۔ انسان جس قدر اللہ تعالیٰ کی بادشاہی ،اس کی پیدا کردہ کا سُنات اور اس کی صفات میں غورو فکر کر تاہے اسی قدر اس کا اشتیاق بڑھتاہے اور وہ اللہ تعالیٰ کے جمال کو منکشف دیکھنا چاہتا ہے۔ وہ اساء و صفات خداو ندی میں اور زیادہ غورو تدبر کرتا ہے۔ اسے علم تفکر بھی کہتے ہیں۔

علم يفتين :\_

یہ علم عطائی ہے اور صرف اولیاء کا ملین و مقربین کو نصیب ہو تا ہے۔ اس کا طریق الهامات ، تجلیات فتوحات ، مکشو فات اور مشاہدات ہیں۔ اس کو علم لدنی کہتے ہیں۔

عین الروح: \_ اے بھیر ت بھی کہتے ہیں۔ بھیر ت کی تعریف پہلے گزر چکی ہے۔ ' . . .

یہ عطیہ ربانی ہے یہ علم الیقین کے ذریعے حاصل ہو تاہے۔ (ف)

فانی :۔ اس شخص کو کہتے ہیں جو حظوظ نفس کے شہود سے فناہو گیا۔ فقر : نہ

تقر:۔ یہ تصوف میں بہت بلند مقام ہے۔اس مقام پر فائز لوگ دنیاو مافیھا ہے بے نیاز ہو جاتے ہیں اور انہیں بجز اللہ تعالیٰ کے کسی کی ضرورت نہیں رہتی۔

بشریت کی صفات ذمیمه کواللہ تعالی کی ذات سے نہیں صفات ہے بدل دینا۔

اساء و صفات سے ہندے کا علم و معرفت میں مشحکم ہو جانا اس طرح کہ کوئی چیزاہے مقصود سے دورنہ کر سکے۔

وہ قوت جو ممکنات کو عدم سے وجود میں لاتی ہے۔اسے صفت ربوبیت بھی کہتے ہیں۔

(5)

الكسوة العصريه:

(لباس عضری) اس سے مراد نور کا لباس ہے جوروحوں کو عالم الملک

میں عطاہواہے۔

کنز: ـ

ذات احدیت جو غیب کے پردول میں چھپی تھی۔

کویت :۔

بندے کااللہ کی ذات کے علاوہ ہر وجو دسے لا تعلق ہو جانا۔

دل کی آنکھ سے حق کور کھنا۔

معرفت : ـ

یہ ولی اللہ کی صفت ہے جو حق سبحانہ تعالیٰ کو اس کے اساء صفات سے
پہچانتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ اس کے معاملات میں سچائی پیدا کر دیتا ہے۔ اور اس کو
اخلاق رذیلہ اور اس کی آفات سے پاک وصاف کر دیتا ہے۔ اس تزکیہ کے بعد وہ
اللہ تعالیٰ کا ہو کر رہ جاتا ہے وہ "میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ مناجات کر تاہے اور
یہاں اس کی حاضری دائمی صورت اختیار کر جاتی ہے۔ ایسے میں وہ حق کا ترجمان
بن جاتا ہے۔ اس کے اسر ارقدرت کو ہیان کر تا ہے۔ اور تضر فات کے بارے گفتگو
کر تاہے۔ معرفت کے حامل شخص کو عارف کتے ہیں۔

مقام :-

اس سے مرادبندے کاوہ مرتبہ ہے جووہ توبہ، زھد، صبر و توکل جیسی عبادات، ریاضات اور مجاہدات کے ذریعے بارگاہ خداوندی میں حاصل کرتا ہے۔ جب تک وہ ایک مقام کے احکام پر پورا نہیں اتر تا دوسرے مقام کی طرف ترقی نہیں کرسکتا۔

مكاشفه: ـ

اتصال یا تعلق باللہ کانام مکاشفہ ہے۔ مکاشفہ سے چھنے رازعیاں ہو جاتے ہیں اور انسان باطن کی آنکھ سے سب کچھ دیکھنے لگتا ہے۔

نفس اماره: \_

جو نفس بشری شھوانی طبیعت کے نقاضوں کا مطیع و فرمانبر دار ہو نفس امارہ کہلا تاہے۔نفس امارہ اوامر ونواہی کی پچھ پرواہ نہیں کر تااور لذات نفہ انی میں منهمک رہتاہے۔

نفس مطمئنه: \_

ابیانفس جسے حق سے سکون حاصل ہواوروہ طمانیت کی کیفیت پاچکاہو۔ نفس مطمعہ :۔

اییا نفس الهام خداوندی سے بھلائی کے کام کرتا ہے۔ لیکن بتقاضا طبیعت اس سے برے کام بھی ہو جاتے ہیں۔ ف

نهایت:

روح کاس صفاء کی طرف رجوع جوائے تعلق بالجمدے پہلے عاصل تھی۔ نور قدسی :۔ وہ نور جس کا فیض عالم ملکوت اور عالم جروت کو پچتاہے۔

-: 109

حق کے راز کو پاکر روح کا خشوع اختیار کرنا۔ یہ بھی کہا گیاہے کہ جب انسان ذکر کی حلاوت محسوس کر تاہے تواس کے دل میں عشق کی چنگاری بھوا ک اٹھتی ہے جسے وہ پر داشت نہیں کر سکتا اور ضبط کے باوجود بھی کسی نہ کسی رنگ میں اظہار ہو جاتا ہے۔اظہار کی کیفیت وجدہے۔ وجہ د

سلطان حقیقت کے غلبے کے وقت بشریت کا فناوجودہے۔

وصال: \_

اتصال بالحق كادوسر انام ہے وصال مخلوق سے انقطع كى قدر ہوتا ہے۔ ادنی وصال دل كى آنكھ سے مشاہدہ ہے۔جب حجاب اٹھ جاتا ہے اور عجلى پڑتی ہے تو سالك كواس وقت واصل كهاجاتا ہے (كى)

يقين :

شک کاازالہ۔اس کی تین قشمیں ہیں۔علم الیقین ،عین الیقین اور حق الیقین۔ حواثثی

ا پی کتاب میں شخ عبدالقادر کے ایک ارشاد کا حصہ ہے (الاساء العظیم للطریق الی اللہ) انشاء اس پر تحقیق عنقریب منظر عام پر آرہی ہے۔

صفہ چبور کے کو کہتے ہیں۔ کچھ غریب صحابہ معجد نبوی میں بنے ہوئے صفہ (چبورے)

ر بیٹھ کر تعلیم حاصل کرتے اور معجد میں ہی رہتے۔ انہیں لوگوں کو اہل صفہ کہا جاتا

ہے۔اسلامی تعلیمات کابہت ساحصہ انہیں کے ذریعے روایت ہوا۔ (ظفر)



## مؤلف رحمة الله عليه كالكهام والمقدمه

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جو قادر، علیم، بھیر، حلیم، وہاب، رحمٰن در حیم ہے۔وہ ساری کا نئات کا پرورد گار ہے۔اسی ذات اقد س نے اپ نبی کریم پر قرآن جیسی عظیم اور پر حکمت کراب نازل فرمائی ہے۔اس کراب میں دین قویم اور صراط منتقیم ہے۔

بے حدو بے حماب صلاۃ وسلام ہوں خاتم رسالت، ھادی برحق، صاحب عزت و تکریم، صادق وامین ذات اقدس پر جو نبی امی، عربی الاصل ہیں اور عرب و تجم کی طرف بہترین کتاب لانے والے ہیں۔ جن کااسم گرامی محمد ہے اور صلاۃ و سلام ہوں آپ کی ال اطہار پر اور عظمت کر دار کے مالک فخر انسانیت صحابہ کرام پر۔

حمدوصلاة كيعد (عرض م)كيز:

علم ایک عالی مرتبت، قابل فخر، نفع اندوز اور بزرگ ترین دولت ہے۔ اس دولت کے ذریعے انسان رب العالمین تک پہنچتاہے اور انبیاء مرسلین صلوٰۃ اللہ وسلامہ علیھم کی تصدیق کرتاہے۔

اللہ تعالیٰ نے آپ فضل و کرم ہے بعد گان خدا کی ہدایت و رہنمائی کیلئے جن برگزیدہ اشخاص کو منتخب فرمایا ان میں علماء کرام کو خصوصیت حاصل ہے۔ یہ الوگ انسانیت کے سرخیل اور ہادیان عالم کے چنیدہ ہیں۔ علماء انبیاء کرام کے وارث اور نائب ہیں۔وہ مسلمانوں کے آقاد مولا ہیں۔رب قددس کاار شادیا کہ ہے۔

ثُمَّ اَوْرَثُنَا الْكَتَابَ الَّذِينَ اصنطَفَيْنَا مِنْ عِبَادَنَا فَمِنُهُمُ سَابِقُ فَمِنْهُمُ سَابِقُ فَمِنْهُمُ مُقْتَصِدٌ وِمِنْهُمُ سَابِقُ بِالْخَيْرَاتِ (فاطر:3632/35)

'' پھر ہم نے وارث بنایا اس کتاب کا ان کو جنہیں ہم نے چن لیا تھا اپنے بند ول سے۔ پس بعض ان میں سے اپنے نفس پر ظلم کرنے والے ہیں اور بعض در میانہ رو ہیں اور بعض سبقت لے جانے والے ہیں نیکیوں میں''

حضور علی کارشاد گرامی ہے:

"اَلْعُلَمَاءُ وَرِقَةُ الْمَانَبِياءِ بِالْعِلْمَ يُحِبُّهُمُ اَهُلُ السَّمَاءِ وَتَسَنَعُفُورُ لَهُمُ الْحَيْتَانِ فِي الْبَحرِ الْي يَوْمِ الْقِيَامَةِ" وَمَاءَ عَلَم عَلَم عَلَى الْبَياء كَ وارث بيل آسان والے ان سے محبت كرتے بين اور سمندركي مجھليال قيامت تك ان كے ليے دعائے مغفرت كرتى ربين گي" حضوراكرم عَلِيَةً كاورارشاد مبارك ہے:

يَبُعَثُ اللَّهُ الْعِبَانَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يُمَيِّزُ الْعُلَمَاءُ فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَىٰ يَامَعُشْنَرَالْعُلْمَاءِ إِنِّى لَمُ أَصْنَعُ عِلْمِى فِيكُمُ إِلَّا لِعِلْمِى بِكمُ وَلَمُ أَصْنَعُهُ فِيهُكُمُ لِأُعَدِّبَكُمُ إِنْطَلِقُوا إِلَى الْجَنَّةِ فَقَدُ غَفَرْتُ لَكُمُ الْ

"قیامت کے دن اللہ تعالی جب اپنے بیدوں کو دوبارہ زندہ فرمائے گا تو علاء کر ام کوان سے الگ کر لے گا۔ اور فرمائے گا۔ اور فرمائے گا۔ اب علماء کے گروہ! میں نے اپناعلم تمہارے سینوں میں وربعت فرمایا کیونکہ میں تمہیں جانتا تھا۔ یہ نور تمہارے سینوں میں اس لیے تو نہیں رکھا کہ تمہیں عذاب دول جاؤتم سینوں میں اس لیے تو نہیں رکھا کہ تمہیں عذاب دول جاؤتم سینوں میں نے تمہارے قصور معاف فرماد ہے"

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جس نے جنت کو عابدوں کے لیے انعام کی جگہ بنایا در عار فول کے لیے قربت کا محل۔

اس (تمہیر) کے بعد ابتداء میں جب اللہ تعالیٰ نے اپنے نور جمال سے محد علیہ کے در جمال سے محد علیہ کے دریت قدسی ہے

خُلَقُتُ مُحَّمدًا أَوَّلًا مِنْ نُوْدِ وَجَهِى عَلَى مُحَّمدًا أَوَّلًا مِنْ نُوْدِ وَجَهِى عَلَيْكَ كُو سَلَم عَلَيْكَ كُو سَعِ مُعَمَّعَ الْفَيْ وَات كَ نُور سَ مُعَمَّعَ اللَّهِ كُو سِيدِ اللها" پيداكيا"

اَوَّلُ مَاخَلَقَ الله رُوحِيُ وَاَوَّلُ مَاخَلَقَ اللَّهُ نُورِيُ وَاَوَّلُ مَاخَلَقَ اللَّهُ نُورِيُ وَاَوَّلُ مَاخَلَقَ اللَّهُ وَاَوَّلُ مَاخَلَقَ اللَّهُ وَاَوَّلُ مَاخَلَقَ اللَّهُ وَالْعَقُلُ اللَّهُ وَالْعَقُلُ اللَّهُ

"سب سے پہلے اللہ تعالی نے میری روح کو پیدا فرمایا۔
سب سے پہلے اللہ تعالی نے میرے نور کو پیدا فرمایا۔
سب سے پہلے اللہ تعالی نے قلم کو پیدا فرمایا۔سب سے پہلے اللہ
تعالی نے عقل کو پیدا فرمایا"

ان تمام چیزوں کا مصداق ایک ہی ہے۔ یعنی سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے حقیقت محدید کو پیدافر مایا۔

اے نور کہا گیاہے اس لیے کہ بیہ ظلمانیت جلالیت سے پاک ہے۔ جیسا کہ رب قدوس کاارشادہے :

قَدُجَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَ كِتَابٌ مُبِينٌ (المائده: 15) "بيشك تشريف لايام تمهار عياس الله كي طرف سايك نوراورايك كتاب ظاهر كرفوالي"

حقیقت محریہ کو عقل کہا گیاہے کیونکہ وہ تمام کلیات کاادراکر تھتی ہے۔ اسے قلم کہا گیاہے کیونکہ یہ علم کی منتقلی کا سبب ہے۔ جس طرح عالم حروفات میں قلم انتقال علم کا سبب ہے۔ پس روح محمدی ان تمام چیزوں کا خلاصہ ہے كا ئنات كى ابتداء اور اصل ہے۔ جيساكہ رسول اللہ عليہ كار شاد ہے۔ اَنَاهِنَ اللهِ وَالْمُؤْمِنُونَ مِنِي هُ

"میں اللہ سے ہول اور مؤمن مجھ سے ہیں"

عالم لاہوت میں تمام ارواح نور محمدی سے بہترین اعتدال پر پیداہو کیں عالم لاہوت میں اس کانام مجلة الانس ہے اور یمی عالم انسان کاوطن اصلی ہے۔

جب ذات محری کی تخلیق پر چار ہزار سال کا عرصہ بیت گیا تواللہ تعالی نے نورپاک مصطفیٰ علیقہ سے عرش اور دوسری تمام کلیات کو پیدا فرمایا اور اس کے بعد ارواح کو عالم اسفل کی طرف لوٹا دیا۔ اور اس عالم میں یہ روحیں جسموں میں منتقل ہو گئیں جیساار شادباری تعالی ہے۔

ثُمَّ رَدَدُنَاهُ أَسِفُلَ سِنَافِلِينَ (التين :5)

"پر ہم نے لوٹادیاس کو بہت ترین حالت کی طرف"

لیعنی پہلے اسے عالم لاہوت سے عالم جبروت کی طرف لوٹایا اور اسے پہال دونوں حرموں کے در میان جبروت کے نور سے ایک لباس پہنایا۔ اس لباس کانام روح سلطانی ہے۔ پھر روح کواس لباس کے ساتھ عالم ملکوت کی طرف لوٹایا اور پہال اسے نور ملکوت کا لباس پہنا دیا گیا۔ اس کانام روح روانی ہے۔ اس کے بعد روح عالم الملک کولوٹی۔ الملک کے نور کا لباس پہنا اور روح جسمانی کانام بیا۔ اس عالم میں اجساد تخلیق ہوئے جیساکہ ارشاد خداوندی ہے۔

مِنها خَلَقُنَاكُم (ط: 55)

"ای زمین سے ہم نے تنہیں پیدا کیا" روح چمکم این کیا جات میں اخلی ک

روح محم ايزدى اجماديس داخل موئى رب قدوس كاارشاد بــ و وَنَفَخُتُ فِيهُ مِنْ رُورُ حِي (الحجر: 29)

"اور پھونک دی اس میں اپنے فضل ہے روح"

پس جب اجسادے روحوں کا تعلق قائم ہو گیا تووہ وعد ہ الست کو بھول گئیں جو وعدہ انہوں نے اپنے رب سے عالم ارواح میں کیا تھااور کہا تھا کہ ہاں تو مارارب ہے جیسا کہ اللہ تعالی اس کی حکایت بیان کرتے ہوئے فرما تاہے۔

. أَلَسنتُ بِرَبِكُمُ لِلْ (الاعراف: 172) "كيامِل تبيل بول تهارارب؟"

پی وہ نسیان کی وجہ سے یہیں کی جو کررہ گئیں اور اپنے وطن اصلی کو نہ لوٹیں۔ اللہ جو کہ بے حدر حم فرمانے والا اور انسان کا حاجت رواہے اسے اپنی مخلوق پررحم آگیا اور اس نے اپنی جناب سے ایک کتاب نازل کی تاکہ اسے پڑھ کر انسان کو وطن اصلی یاد آجائے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

وَذُكِّرُ هُمُ بِأَيَّامِ اللَّهِ (الراجيم :5) "اوريادو لاوَاتَهِيں الله كے دن"

لین وہ دن جب وہ واصل محق تھے۔ نبوت ورسالت کا ایک طویل سلسلہ چل نکلابہت سارے انبیاء، رسل اور کتابیں اپنے اپنے وقت پر آئیں تمام انبیاء ورسل کی بعث اور تمام کتابول کے نزول کی غرض وغایت ایک ہی تھی کہ انبیاء ورسل کی بعث اور تمام کتابول کے نزول کی غرض وغایت ایک ہی تھی کہ معدودے چندرو عیں تھیں جنہیں اس دنیا میں رہ کریہ اشتیاق پیدا ہوا کہ وہ وطن اصلی کو لوٹ جائیں اور اپنے ربسے ملا قات کریں۔ نبوت ورسالت کا یہ سلسلہ روح اعظم خاتم الا نبیاء حضر ت محمد مصطفیٰ علیہ پر اختیام پذیر ہوا۔ آپ کسی ایک دوریا ایک خطے کے نبی نمیں تھے۔ پوری انسانیت کے بخت خفتہ کو ہید ارکرنے کے لیے تشریف لائے اور ہر علاقے کے لوگوں کو خواب غفلت سے جگانا آپ کا منصب قرار پایا آپ کو حکم دیا گیا کہ دلوں کو بھیر ت کا نور دیں اور روحوں کے سامنے سے بروں کو منکشف کریں جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

قُلُ هَذِهِ سَبِيلِي أَنْ عُو اِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ اَنَاوَمَنُ اتَّبَعَنِيُ (يوسف:108)

"آپ فرماد مجیئے یہ میر اراستہ ہے میں توبلاتا ہوں صرف الله کی طرف \_ واضح دلیل پر ہوں میں اور (وہ بھی) جو میری

پیروی کرتے ہیں"

بھر ت روح کی آنکھ ہے جواولیاء کے لیے مقام جان میں کھلتی ہے۔ یہ آنکھ ظاہری علم ہے وانہیں ہوتی اس کے لیے عالم لدنی جا ہے جوباطن ہے تعلق ر کھتاہے۔رب قدوس کاار شادہے۔

وَعَلَّمُنَاهُ مِنْ لَّدُنَّا عِلْمًا (الْكِف: 65)

"اور ہم نے سکھایا تھااے اپنیاس سے (خاص)علم"

انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اہل بھیر ت کی پیر آنکھ تسی ولی صاحب تلقین عالم لا ہوت سے باخبر مر شد کامل کے ذریعے حاصل کرے۔

اے بھائیو! ہوش میں آواور توبہ کر کے اینے رب کی مخشش کی طرف دوڑو۔اس راہ سلوک میں داخل ہو جاؤاور روحانی قافلوں کے ساتھ اینے رب کی طرف لوٹ جاؤ۔ قریب ہے کہ راستہ منقطع ہو جائے اور کوئی ہم سفر نہ رہے۔یاد ر کھو! ہم اس کمینی ونیا کو بسانے نہیں آئے ہمیں اس خرابات سے آخر کوچ کرنا ہے۔ دوستو! ہمیں خواہشات نفس کی پیروی نہیں کرنی چاہیے۔ دیکھو! تمهارے نی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام تمہارے لیے چٹم بر اہ ہیں۔ حضور علیہ نے فرمایا :

غُمِّىَ لِأَجُلِ أُمَّتِى الَّذِينَ في آخُرِ إِلِزَّمَانِ كَ "میں اپنی امت کے ان لوگول کے لیے عملین ہول جو آخری زمانہ میں ہوں گے"

جو علم ہمیں بارگاہ خداد ندی سے عطافر مایا گیا ہے اس کی دوقتمیں ہیں۔ علم ظاہر اور علم باطن۔ یعنی شریعت اور معرفت۔ شریعت کا تھم ظاہر پر لا گو ہو تا ہے اور معرونت کا حکم باطن پر۔ان دونوں علوم کو نازل کرنے کا مقصد عکم حقیقت کومیاناہے۔اللہ تعالٰ کاار شاد گر امی ہے۔

> مَرَجَ البِحْرَيُنِ يَلْتَقِيَانِ بَيْنَهُمَا بَرُزَحُ لَايَبُغِيَان (الرحمن: 19-20)

> "اس نے روال کیاہے دونوں دریاؤل کوجو آپس میں ال رہے

ہیں۔ان کے در میان آڑے آپس میں گڈ مٹہ نہیں ہوتے" صرف علم ظاہری ہے علم حقیقت تک رسائی نہیں ہو سکتی۔ اور نہ ہی مقصود آسکتا ہے کامل عبادت کے لیے علم ظاہری اور علم باطنی کی مخصیل صروری ہے۔ جیساکہ اللہ تعالی کاارشاد گرامی ہے۔

وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ أَلَّا لِيَعْبُدُونِ (وَارِيات: 56)^ "اور نهيں پيرا فَرمايا ميں نے جن وانس كو مگر اس ليے كه وه ميرى عبادت كريں"

"میری عبادت کریں" سے مراد بیہ ہے کہ میری معرفت حاصل کریں کیونکہ معرفت کے بغیر عبادت ممکن ہی نہیں۔

معرفت کے حصول کا صرف ایک ذریعہ ہے کہ انسان آئینہ دل سے چاب نفس کو ہٹادے۔ جب حجاب سرک جاتا ہے توانسان دل کی گرائیوں میں چھے راز کے حسن کواس آئیئے میں عیال دیکھا ہے۔ جیسا کہ حدیث قدسی ہے۔
کُنْتُ کَنُزاً مَخْفِیاً فَا جُبَبُتُ اَنْ اُعْرِفِ فِ فَخَلَقُتُ

الخُلُقَ لِكَى أُعُرِفَ الْ

"میں ایک چھپا ہوا خزانہ تھا۔ میں نے چاہا کہ پہچانا جاؤں سومیں نے مخلوق کو پیدا کیا کہ میری معرفت حاصل ہو جائے" جب اللہ تعالیٰ نے خود ہی بتادیا کہ تخلیق آدم کی وجہ معرفت خداو ندی ہے تو پھر انسان پر لازم ہے کہ وہ معرفت حاصل کرے۔

معرفت کی دو قسمیں ہیں۔ معرفت صفات اور معرفت ذات معرفت صفات دارین میں جسم کیلئے خیر و فضل ہے اور معرفت ذات آخرت میں روح قدسی کے لیے نعمت ثابت ہوتی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاارشادہے۔

وَأَيَّدُنَاهُ بِرُوْحِ الْقُدُسِ (البقره: 87) · "اور ہم نے تفویت دی الصر وح القدی سے " عار فین روح القدی سے مؤید ہوتے ہیں۔

معرفت کی به دونول قسمیں صرف ای وقت حاصل ہو سکتی ہیں کہ انسان دونول علم، علم ظاہر اور علم باطن کو حاصل کرے۔ حضور علیہ کاار شاد گرای ہے۔
الْعِلْمُ عِلْمَانِ ، عِلْمٌ بِاللّسَانِ وَذَالِكَ حُجَّةُ اللّٰهِ تَعَالَىٰ عَلَٰمَ اِبْنِ آدَمَ وَعِلْمٌ بِالْلَسَانِ فَذَالِكَ الْعِلْمُ اللّٰهِ فَعَالَىٰ عَلَٰمَ اللّٰهِ وَعَالَىٰ عَلَٰمِ اللّٰهِ وَعَالَىٰ عَلَٰمِ اللّٰهِ وَعَالَىٰ الْعِلْمُ اللّٰهِ وَعَالَىٰ اللّٰهِ وَعَالَىٰ اللّٰهِ وَعَالَىٰ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهِ وَعَالَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهِ وَعَالَىٰ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهُ وَعَلَٰمَ اللّٰهُ وَعَلَٰمُ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهُ وَعَلَٰمَ اللّٰهُ وَاللّٰ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَعَلَٰمَ اللّٰهِ وَعَلَٰمَ اللّٰهُ وَاللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَٰمَ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ وَعَلَٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ

سب سے پہلے انسان کو علم شریعت کی ضرورت ہے۔روح اس علم کے ساتھ جوارح کے کسب کو حاصل کرتی ہے۔جوارح کا کسب در جات ہیں (ثواب)
اس کے بعد اسے علم باطن کی ضرورت پڑتی ہے اور اس علم کے ذریعے روح علم معرفت میں معرفت میں معرفت خداوندی کے کسب کو ماصل کرتی ہے۔ علم معرفت کے حصول کا ایک ہی ذریعہ ہے کہ انسان ان رسوم کو ترک کر دے جو شریعت اور طریقت کے مخالف ہیں اور نمود و نمائش سے بچتے ہوئے صرف اللہ تعالی کی خوشنودی کے لیے نفسانی اور روحانی ریاضتوں کو قبول کر لے۔جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد گرامی ہے۔

فَمَنُ كَانَ يَرُجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعُمَلُ عَمَلًا صِالِحًا وَلَا يُشْرُكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحداً (الكف: 110) " پِس جو شخص اميد ركات إي رب سے ملنے كى تواسے عليه كى تواسے عليه كى تواسے عليه كى تواسے عليه كى تواسے كه وہ نيك عمل كرے اور نه شريك كرے اين رب كى عبادت ميں كى كو"

عالم معرفت لیعنی عالم لا ہوت انسان کا اصلی وطن ہے جیسا کہ پہلے ذکر ہو چکا ہے۔اس عالم میں روح قدسی کی بہترین اعتدال پر تخلیق ہوئی۔ روح قدسی سے مراد انسان حقیقی ہے۔انسان حقیقی کا اظہار صرف اس وقت ہو تاہے جب توبہ کی جائے اور تلقین پر عمل کیا جائے۔ کلمہ لاالہ الااللہ کالزوم انسان حقیقی کے وجود کو ظاہر کر سکتاہے بشر طیکہ یہ ذبان سے ، پھر حیات قلبی سے اور پھر لسان جنان سے کیا جائے۔انسان حقیقی یاروح قدسی کادوسر انام طفل معانی ہے۔ کیونکہ اس کا تعلق قدسی معنویات سے ہے۔اسے طفل کہنے کی کئی وجوہات ہیں۔

1۔ پہلی وجہ توبہ ہے کہ روح قدی قلب سے تولد ہوتی ہے جس طرح پیہ ماں کے پیٹ سے پیدا ہوتا ہے۔ماں کی طرح اس کی پرورش قلب کرتا ہے۔ پھر پچ کی طرح روح قدی پرورش پاتی ہے حتی کہ بلوغت کی عمر کو پہنچ جاتی ہے۔

2۔ دوسری دجہ بیہ ہے کہ تعلیم کا سلسلہ اکثر بچپن میں ہو تا ہے۔ پڑوں کی طرح روح قدسی کو معرفت کی اکثر تعلیم دی جاتی ہے۔

3۔ جس طرح چہ گناہ کی آلا کشوں سے پاک ہو تاہے اسی طرح روح قدسی بھی گناہ، شرک غفلت اور جسمانیت سے پاک ہوتی ہے۔

4 جس طرح بچہ پاکیزہ صورت ہے اسی طرح روح قد سی بھی پاکیزہ صورت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خواب میں ملائکہ یا دوسری پاک چیزیں پچ کی مثالی صورت میں نظر آتی ہیں۔

5۔ اللہ تعالیٰ نے اپنائے جنت کو طفولیت کے وصف سے متصف فرمایا ہے جیسا کہ ارشاد گرامی ہے۔

> يَطُونُ فَ عَلَيْهِمُ وِلْدَانُ مُخَلَّدُونَ (الواقع : 17) "اگردش كرتے مول كے ان كے ارد گردنو خيز لڑ كے جو ہميشہ ايك جيسے رہيں گے"

> غِلْمَانُ 'لَّهُمُ كَأَنَّهُمُ لُو لُو مَكُنُونٌ (طور: 24) "ان كے غلام (سِحٌ) (اسپے حسٰ كے باعث) يول معلوم مول كے گويادہ چھيے موتى ہيں"

روح قدس کویہ نام لطافت اور نظافت کی وجہ سے دیا گیا ہے۔

-6

یہ اطلاق مجازی ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کا تعلق بدن سے ہے اور
یہ انسان کے ساتھ صورت میں مما ثلت رکھتا ہے۔ اب روح قدی کا
طفل معانی پر اطلاق اس بنا پر ہے کہ ہے میں ملاحت ہوتی ہے۔ یہ
اطلاق صغر سنی کی وجہ سے نہیں ہے۔ اور اس اطلاق کی دوسری وجہ یہ
بھی ہو عتی ہے شروع میں روح قدسی کی صورت اس سے ملتی ہے۔
بہر حال روح قدسی یا طفل معانی انسان حقیقی ہے۔ کیونکہ اسے اللہ تعالی
کے ساتھ انسیت حاصل ہے۔

جسم اور جسمانی طفل معانی نے محرم نہیں ہیں۔ جیسا کہ حضور علیہ کا ار شادگر امی ہے۔

لِى مَعَ اللهِ وَقُتُ لَا يَسنَعُ فِيْهِ مَلَكُ مَقَرَّبٌ وَلَا نَبِيٌّ مُرُسنَلٌ اللهِ وَقُتُ لَا نَبِيٌّ مُرُسنَلٌ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

"بارگاہ خداد ندی میں مجھے ایک ایباد فت بھی حاصل ہوتا ہے کہ جس میں نہ تو کسی مقرب فرشتے کی گنجائش ہوتی ہے اور نہ نبی مرسل کی"

نبی مرسل سے مراد نبی کریم علیہ کی بھریت اور مقرب فرشتے سے مراد حضور علیہ کی روحانیت جو کہ نور جروت سے تخلیق ہوئی ہے۔ جیسے فرشتے نور جروت سے تخلیق ہوئی ہے۔ جیسے فرشتے نور لا ہوت میں داخل نہیں ہو سکتے۔ رسول کریم علیہ نے فرمایا:

اَنَّ لِلَّهِ جَنَّةُ لَا فِيهَا حُورٌ وَلَا قُصنُورٌ وَلَا جَنَانٌ وَلَا عَسَانٌ وَلَا عَسَانٌ وَلَا عَسَالٌ وَلَا جَنَانٌ وَلَا جَنَانٌ وَلَا عَسَالٌ وَلَا لَبَنٌ بَلُ يُنْظُرُ اللهِ وَجَهِ اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ عَلَى اللهِ تَعَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وُجُونُهُ يَوْمَئِذِ نَاصِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (قيامت: 22-23)

"كُلُ چرے اس روز تروتازہ ہول گے اور اپنے رب کے
(انوار جمال) کی طرف دیکھ رہے ہول گے"
حضور عَلِی ہے نے ارشاد فرمایا:
سنتَرَوُن رَبَّکُمُ کَمَا تَرَوُن الْقَمَرَ لَیْلَةَ الْبَدُرِ الْ

ستوون ربحم حما ترون القمر ليلة البدر في "
"عنقريب تم اپنے رب كواس طرح (عيال) ديكھو گے جس طرح چود هويں رات كے اس چاند كود مكھ رہے ہو"
اگر فرشتہ اور جسمانيت اس عالم ميں داخل ہوں تو جل جائيں جيسا كہ حديث قدسي ميں اللہ تعالى كارشاد گرامى ہے۔

لَوْكَشْنَفَتْ سُنُبُحَاتُ وَجُهِتِى جَلَالِيُ لَاِحُتَرَقَ كُلُّ مَا مَدَّ بَصَرِيُ ٣٠

اس طرح مَعزت جريل عليه السلام ن فرالا: لَوُدَنُونَ النُمُلَةُ لَاحْتَرَقُتُ اللهِ

"اگر میں انگلی کے پورے کے برابر بھی آگے بڑھوں گاتو جل حاول گا"

یہ کتاب کلمہ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ کے حروف کے عدد کے برابر چوبیس فصلوں پر مشتمل ہے۔ رات دن کی بھی چوبیس گھڑیاں ہیں۔اس مناسبت ہے کتاب کی فصلیں بھی چوہیس ہیں۔

## حواشي

اود اؤد کتاب العلم باب الحث علی طلب العلم 3641 حفرت او در داءرضی الله عند سے اس طرح کی ایک اور حدیث به جس کا ترجمہ بیہ ہے۔ میں نے رسول الله علی کو فرماتے ساجو علم کی تلاش میں کسی راہ پر نکل کھڑ اہوا اللہ نے اسے جنت کے راہتے پر گامزن کرز دیا۔ فرشتے طالب علم کے لیے اپنورانی پر پھھادیتے ہیں۔عالم کے لیے آسانوں اور زمین دیا۔ فرشتے طالب علم کے لیے اپنورانی پر پھھادیتے ہیں۔عالم کے لیے آسانوں اور زمین

کی ساری مخلوق استغفار کرتی ہے اور سمندر کے پیٹ میں مجھلیاں بھی اس کیلئے دعائے مغفرت كرتى بين عالم كو عابدير فضيلت اي بى بي جيسے چود هوين رات مين چاند ستاروں کے در میان۔علاء انبیاء کے دارث ہیں۔وہ در حم ودینار نہیں چھوڑتے وہ وراثت میں علم چھوڑ کر جاتے ہیں۔جس نے علم حاصل کیااس نے بہت کچھ لے لیا۔ دیلی فی الفرووس 4209 مراء بن عازب رضی الله عند سے مروی ہے مناوی فیض الباری جلد چارم صفحہ 384 پر لکھتے ہیں کہ علاء انبیاء کے وارث بین کیونکہ میراث قریب زین لوگوں کو منتقل ہوتی ہے دین نسب کے اعتبارے سب سے قریبی وہ علماء کرام ہیں جنہوں نے دنیا سے اعراض پر تااور آخرت کی طرف توجہ مبذول رکھی۔وہ امت میں انبیاء کابدل ہیں۔ بدلوگ علم وعمل دو بھلا ئیول سے فیض باب ہوئے اور انہوں نے دو قضیلتیں حاصل كين يعنى كمال اور يحيل \_"يحب اهل السماء"ساكنان آسان يعنى فرشت وتستغفر لهم الحيتان ان كے ليے مچھليال استغفار كرتى بيں۔ كيونكہ جب انبياء كرام كي وراثت حاصل کر کے وہ لوگوں کی تعلیم کا فریضہ سر انجام دینے کے لیے مقرر ہوئے۔ تو اس احسان اور تبلیغ کے صلے میں اللہ تعالی نے تمام مخلوق کو استغفار کابذر بعیہ الهام حکم دے دیا ۔ زمحشری فرماتے ہیں کہ یہ حدیث فضیلت علم پر دلیل ہے اور اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ وہ مقام جمال علم طلب کیا جاتا ہووہ دوسری جگہ سے نمایال اور خصوصی پر کتوں کی مستحق ہے اور جولوگ اس نعت سے مستفیض ہوتے ہیں وہ دوسرے ہم جنسوں ے کہیں زیادہ برتر ہوتے ہیں۔ یہ نعت تمام نعتول ہے بوی اور اھم ہے کیونکہ یہ انبیاء کے فرائض منصبی کی سمحیل کیلئے ہے۔واللہ اعلم التمر غیب والتر هیب میں منذری حضرت الى امامه كے حوالے بروايت كرتے ہيں كه رسول الله علق نے فرمايا۔ ايك عالم اور عليد كولاياجائ گا۔علدے كماجائ گاكه جنت ميں داخل ہوجائے اور عالم كو كماجائے گاكه ذرا تھسر جائیے تاکہ لوگوں کی شفاعت کریں علامہ اصفہانی اور دوسرے محدثین کے حوالے ہے بیان کرتے ہوئے گئے ہیں کہ اس حدیث کا مفہوم بیہے کہ علماء سے محبت اور ان کے طریقے پر چلنا کامیانی کا سبب ہے۔اللہ تعالی علماء کو اجازت دے گاکہ وہ این پسندیدہ لوگوں کی شفاعت کریں۔واللہ اعلم

ان الفاظ کے ساتھ یہ حدیث ہمیں نہیں ملی۔ کتالی "منزیہ الشریفہ" جلد اول صفحہ 37 پر حضرت ابد ہریرہ رضی اللہ عنہ سے اسی مفہوم کی ایک دوسر کی حدیث روایت کرتے ہیں کہ (اللہ نے مجھے اپنے نورسے پیدا فرمایا .....)

سنن الی داؤد۔ کتاب السندباب القدر حدیث نمبر 4700 حضرت عبادہ من الصامت سے روایت کی گئی ہے کہ میں نے حضور علی کے سند تعالیٰ نے قلم کو پیدا کیا اور فرمایا لکھ تو قلم نے عرض کی مولی کیا لکھوں۔ تو اللہ نے فرمایا قیام قیامت تک ہر چیز کی تقدیر لکھ دے اس سے پہلی حدیث کی تخ بیج بھی دیکھے۔

بعض حفاظ فرماتے ہیں کہ یہ الفاظ کی مر فوع حدیث سے روایت نہیں کیے گئے۔ لیکن کتاب و سنت سے ثابت ہے کہ مؤمنین بعض بعض سے ہیں۔ حدیث میں ہے کہ حضور علیلیہ نے اشعری قبیلہ کے لوگوں کو فرمایا کہ "وہ مجھ سے ہیں اور میں ان سے ہوں" حضر سے علی رضی اللہ عنہ سے فرمایا" تم مجھ سے ہواور میں تم سے "حضر سے حسین رضی اللہ عنہ سے فرمایا" یہ مجھ سے ہواور میں آئی سے ہول" دیلی سے بلاا سناور وایت ہے جے وہ عبد اللہ بن جداو سے معرعار وایت کرتے ہیں "میں اللہ عزو جل سے ہول اور مو من مجھ سے ہیں پس جس نے کسی مؤمن کو اذبت دی اس نے مجھ کو اذبت دی (المقاصد الحمنہ سے ہیں پس جس نے کسی مؤمن کو اذبت دی (المقاصد الحمنہ سے ہیں پس جس نے کسی مؤمن کو اذبت دی (المقاصد الحمنہ 171 الاسر ارالم طوعہ 119 سز یہ الشریعہ 22/20 ماسی المطالب : 94)

حفرت امام ترفدی اپنی کتاب "الجامع الصحح" میں کتاب تغییر انفر آن باب و اس سورة الاعراف 3075 پر حفرت مسلم بن بیار جھنی کے حوالے سے ایک حدیث نقل کرتے ہیں کہ حفرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سے اس آیت۔واذا خذ دیك من بنی آدم مسلس (الاعراف 172) کے بارے پوچھا گیا تو آپ رضی اللہ عنہ نے فرمایا حضور عقیقہ سے یہ سوال کیا جاتا تھا تو ایک و فعہ میں نے آپ کو یہ فرماتے سالہ کہ اللہ تعالی نے آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا۔ پھر ان کی دائیں جانب پیٹھ پر ہاتھ پھیرا تو اولاد فاہر ہوئی۔اللہ نے فرمایا میں نے انہیں جنت کے لیے پیدا کیا۔ یہ جنتیوں والے عمل کریں گے۔ پھر پر ہاتھ پھیرا تو آدم علیہ السلام کی اولاد نکال کی۔اور فرمایا کہ انہیں میں نے جنم کے لیے پیدا کیا۔ یہ جنمیوں والے کام کریں گے۔ایک آدمی نے سوال میں نے جنم کے لیے پیدا کیا۔ یہ جنمیوں والے کام کریں گے۔ایک آدمی نے سوال میں نے جنم کے لیے پیدا کیا۔ یہ جنمیوں والے کام کریں گے۔ایک آدمی نے سوال

-4

in.org

کیا۔یار سول اللہ پھر عمل کا ہے کو؟ آپ علی ہے نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے جس شخص کو جنت کے لیے پیدا فرمایا اس سے اہل جنت والے کام کروا تا ہے یمال تک کہ وہ فوت ہو جاتا ہے اور جنت میں چلا جاتا ہے اور جس آدمی کو اللہ تعالیٰ نے جنم کے لیے پیدا کیا اس سے جنمیوں والے کام کروا تا ہے حتی کہ اس کی موت اہل جنم کے برے کا مول پر آتی ہے بہن اللہ تعالیٰ اسے جنم رسید کرویتا ہے۔

به حدیث جمیں شیں مل سکی

۸ حاشیہ (ظ) میں آیاہے کہ شخ محمود آفندی استحداری فرماتے ہیں اگر حق تعالیٰ (بفر ض محال) کی ذات نہ ہوتی تو مخلوق نہ ہوتی اور اگر مخلوق نہ ہوتی تو حق تعالیٰ ظاہر نہ ہوتا۔ یہ قول شخ اکبر کا ہے۔

ملاعلی قاری "الاسر ار المرفوع" بین فرماتے بین که حدیث کا معنی صحیح ہے۔ یہ حدیث معنی اللہ علی قاری "الاسر ار المرفوع" بین فرماتے بین که حدیث کا معنی تاکه وہ مجھے پہنچانیں جیسا حضرت الن عباس صنی اللہ عنماکی تغییر بین ہے۔ اس حدیث کی دوسری شاہد حدیث بھی ہے۔ علامہ آلوسی روح المعانی قرم 26/27 میں فرماتے ہیں کہ دیلمی اپنی مند میں روایت کرتے ہیں حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مرفوراً روایت ہے کہ مؤمن کا خواند اس کا رب ہے لیعنی انسان کو دارین میں جواجر نفیس ملنا ہے اس ذات ہے ملتا ہے۔

اس حدیث کوداری نے اپنی سنن میں باب التو تی لمن یطلب العلم لغیر الله 102/1 پر انقال کیا ہے۔ دمشکلوۃ المصابع "کتاب العلم کیا ہے۔ اسے تبریزی نے بھی نقل کیا ہے دیجھے ۔ "مشکلوۃ المصابع" کتاب العلم 270 حسن بھری رضی اللہ عند سے روایت کی گئی ہے۔

المقاصد میں نمبر 926 میں خاوی نے کہا ہے کہ یہ حدیث رسالہ تغیر ی میں ص70 پر موجود ہے۔ اور اس کے الفاظ بالکل اس سے ملتے ہیں۔ اور ہو سکتا ہے کہ یہ حدیث امام ترذی کی کتاب شاکل میں (330) ہو۔ اور ابن راھویہ کی مند میں بھی یہ حدیث حضرت علی سے مروی ہے اور کافی طویل ہے ہو سکتا ہے نہ کورہ حدیث اس کا حصہ ہو حدیث یہ ہے کہ حضور اکرم علی ہے جب کاشانہ اقد س میں تشریف لاتے توا ہے وقت کو تقیم کرتے وقت کا ایک حصہ اللہ تعالی کی عبادت کے لیے ایک حصہ گھر والوں کے تقیم کرتے وقت کا ایک حصہ گھر والوں کے

لیے اور ایک حصہ اپنے لیے۔ پھر جو حصہ اپنے لیے ہو تااس اپنی ذات اور لوگول کے ور میان تقسیم فرماتے ....."

ملاعلی قاری "الاسر ار الر فوعه "396 میں فرماتے ہیں اس حدیث سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ علیقہ کی مقرب فرشتے سے مراد جبریل ہیں۔ نبی مرسل سے مراد اپنی ذات ہے۔ عبلونی "العشف" میں تحکور علیقہ کی نبی مرسل سے مراد حضرت خلیل علیہ السلام ہیں۔ اس حدیث میں اس بات کی طرف بھی اشارہ ہے اس سے مراد مقام استخراق باللقاء ہے جے سکر ، محواور فناسے تعبیر کیاجا تا ہے۔ صحیح ان در سے مراد مقام استخراق باللقاء ہے جے سکر ، محواور فناسے تعبیر کیاجا تا ہے۔ صحیح ان در سے مراد مقام استخراق باللقاء ہے جے سکر ، محواور فناسے تعبیر کیاجا تا ہے۔ صحیح ان در سے مراد مقام استخراق باللقاء ہے جے سکر ، محواور فناسے تعبیر کیاجا تا ہے۔

صحیح ابخاری - کتاب مواقیت الصلوق - باب فضل صلاة العصر نمبر حدیث 529 حضرت جریر و ضی الله عند سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ ہم بارگاہ نبوی میں حاضر یتھے۔ آپ علیہ نے چود ھویں رات کے اس چاند کو دیکھا پھر فرمایا ۔ تم اس طرح اس چاند کو دیکھ رہے ہو ۔ تمہیں اس دیدار میں کوئی وقت نہیں ہوگ ۔ پھر آپ نے جس طرح اس چاند کو دیکھ رہے ہو ۔ تمہیں اس دیدار میں کوئی وقت نہیں ہوگ ۔ پھر آپ نے یہ آیت پڑی (اور پاکی بیان کچیئے اپنے رب کی حمد کے ساتھ طلوع آفتاب سے پہلے اور غروب آفتاب سے پہلے) (ق:39)

ائن قیم داوابل الصیب " 103 پر فرماتے ہیں۔ رب قدوس قیامت کے روز روبرو نظر آئے تو و کیھے گا بھی تو نظر یں اس کا ادراک نہیں کر سکیں گی۔ ادراک و بیت سے آگے کا معاصلہ ہے۔ بلامثال کہ وہ مثال سے بلند ہے۔ اس سورج کو ہم دیکھتے ہیں اور اس کا ادراک رکھتے ہیں لیکن اس کے قریب نہیں جا سے اس لیے حضرت ابن عباس سے کا دراک رکھتے ہیں لیکن اس کے قریب نہیں جا سے اس لیے حضرت ابن عباس سے جب کمی شخص نے رؤیت باری تعالیٰ کے بارے پوچھا تو انہوں نے جواب میں آیت کا تدر کھ الابصاد (الانعام: 103) پڑھی اور فرمایا کیا تو آسان دیکھ نہیں رہا ہی اس نے فرمایا کیا تو اس کا ادراک کر سکتا ہے ؟ وہ کہنے لگا نہیں تو آپ نے فرمایا کیا تو اس کا ادراک کر سکتا ہے ؟ وہ کہنے لگا نہیں تو آپ نے فرمایا کیا تو اس کا دراک کر سکتا ہے ؟ وہ کہنے لگا نہیں تو آپ نے فرمایا کیا تو اس کا دراک کر سکتا ہے ۔

ملم اپنی صحیح کتاب الایمان باب "ان الله لاینام" 293 میں حضرت الد موی اشعری کی روایت نقل کرتے ہیں۔ حضرت الد عند فرماتے ہیں کہ حضور علیہ میں مارے در میان کھڑے تھے۔ آپ نے پانچ باتیں بیان فرماکیں۔ فرمایا الله عزوجل شیں

-11

۱۳

-11

## پہلی فصل

انسان کی و طن اصلی کی طرف واپسی:

انسان کی دوقشمیں ہیں۔ جسمانی اور روحانی۔

جسمانی انسان عام ہے اور روحانی خاص۔ روحانی انسان تو احرام باندھے اپنے اصلی وطن کی طرف یعنی قربت خداوندی کے حصول کی راہ پر گامز ان ہے۔ جسمانی انسان کی واپسی کی صرف ایک ہی صورت ہے کہ وہ در جات کی

طرف رجوع کرے۔ شریعت و طریقت اور معرفت پر بلانمود ورہاء عمل پیرا ہو

كر ثواب حاصل كرے كيونكه در جات (ثواب) كے تين طبقے ہيں۔

بملاطقه:

اور پیر جنت الماوی ہے۔ عالم الملك ميں جنت

دوسر اطبقه :\_

اسے جنت النعیم کہتے ہیں۔ عالم الملكوت كي جنت

تيسراطقه :\_

عالم الجروت كي جنت الفر دوس ہے۔

یہ تعمیں جسمانیت کے لیے ہیں۔ ان عوالم تک جسمانیت اس وقت تک نہیں پہنچ سکتی جب یک کہ تین علوم کو حاصل نہ کر لے۔ یعنی علم شریعت،

علم طریقت اور علم معرفت۔ جیسا کہ حضور علیہ کاار شاد گرامی ہے۔

ٱلْحِكُمَةُ الْجَامِعَةُ مَعرِفَةُ الْحَقِّ والْعَمَلُ بِهَا مَعُرِفَةُ الْحَقِّ والْعَمَلُ بِهَا مَعُرِفَةُ النَّاطِنِ لِ

"کامل دانائی حق تعالی کی معرفت ہے۔ اور اس کے مطابق عمل پیراہوناباطن کی معرفت ہے"

اسی طرح حضور علیہ کاایک اور ارشاد گرای ہے:

ٱللَّهُمَّ آرِنَا الْحَقَّ حَقًّا وَارُزُقُنَا اِتِّبَاعَهُ وَآرِنَالُبَاطِلَ بَاطِلًا وَارُزُقُنَا إِجْتِنَابَهُ لَ

"اے اللہ! ہمارے سامنے حق کو واضح فرمااور اس کی پیروی کی تو فق دے اور باطل کو باطل کر کے دکھا اور اس سے پچنے کی تو فق مخش دے "

اس طرح رسول کریم علی کا کی اور ارشاد کر ای ہے۔ مَنُ عَرَفَ مَفُسمَهٔ وَ خَالَفَهَا فَقَدُ عَرَفَ رَبَّهُ وَتَابَعَهُ عَ "جس نے اپنے نفس کو پیچانا اور اس کی مخالفت کی تواس نے یقیناً اپنے رب کو پیچان لیاور اس کی فرمانبر داری کی"

انسان خاص کا اپنے وطن لیعنی قربت کی طرف رجوع اور رسائی علم حقیقت کے ذریعے ہی ممکن ہے۔ علم حقیقت عالم لاہوت میں توحید ہے۔ دنیا میں اللہ کی یکتائی کا عقیدہ ہے۔ اور یہ مقام سوتے جاگتے عبادت سے حاصل ہوتا ہے۔ بلعہ جسم پر جب نیند طاری ہو جاتی ہے تو ول کو زیادہ فرصت ملتی ہے اور وہ اپنے وطن اصلی کی طرف رجوع کر تا ہے۔ یہ رجوع یا تو کلی طور پر ہو تا ہے یا جزوی طور پر۔ جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔

اَللَّهُ يَتَوَفَّى الْاَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَاوَالَّتِي لَمُ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا فَيُمُسْكُ الَّتِي قَصْلَ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرُسِلُ مَنَامِهَا فَيُمُسْكُ الَّتِي قَصْلَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرُسِلُ الْأَخْرَى إِلَى اَجَلِ مُسْمَمَّى (الرَّم :42) "اللَّه تعالى قَبْضَ كُر تائع جانول كوموت كوفت اور جن كي "الله تعالى قَبْضَ كُر تائع جانول كوموت كوفت اور جن كي

موت کاوفت ابھی نہیں آیا(ان کی روحیں) حالت نیند میں۔ پھر روک لیتا ہے ان روحوں کو جن کی موت کا فیصلہ کرتا ہے اوروالیں جھج دیتاہے دوسری روحوں کو مقررہ میعاد تک۔بے شکاس میں (اس کی قدرت کی) نشانیاں ہیں ان کے لیے جو غورو فکر کرتے ہیں" اسی کیے حضور علیہ نے فرمایا:

نَوُمُ الْعَالِم خَيْرٌ مِّنْ عِبَادَةِ الْجَاهِلِ "عالم كاسونا جابل كے عبادت كرنے سے بہتر ہے" ، مکر عالم کویہ شرف صرف اس صورت میں حاصل ہو سکتا ہے کہ عالم کا

دل نور توحید سے زندہ ہو چکا ہو اور اسائے توحید باطن کی زبان پر بغیر حرف وصوت جاری ہو چکے ہول۔ جیسا کہ حدیث قدی میں ہے۔

الانسان سرِّئ وانا سره

"انسان میر اراز اور میں اس کار از ہوں "ھے

دوسر ی حدیث کے الفاظ بول ہیں:

إِنَّ عِلْمَ الْبَاطِن هُوَ سِرٌّ مِنْ سرّى ، أَجْعَلُهُ فِي قَلْبِ عَبُدِي وَلَا يَقِفُ عَلَيْهِ أَحَدُ غَيرى لَى

''بیٹک علم باطنی میرے رازوں میں سے ایک راز ہے۔ میں نے اس راز کوایے بدے کے دل میں رکھ چھوڑا ہے۔ اس پر میرے سواکوئی واقف نہیں ہو سکتا"

انسان کے وجود کااصل مقصدہے ہی علم تفکر۔ جیسار سول اللہ علیہ کا

ارشاد گرای ہے:

تَفَكَّرُ سَاعَةٍ خَيْرٌ مِّنُ عِبَادَةٍ سَبُعِيْنَ سَنَةً ۖ ۖ "ایک بل کاغور و فکر ستر سال کی عبادت ہے بہتر ہے" تفکر علم الفر قان ہے^ جے توحید کہتے ہیں۔اس کی بدولت عارف

اپنے مقصود و محبوب تک رسائی حاصل کرتا ہے۔ عارف اس علم کے نتیج میں روحانیت کی پرواز کر کے عالم قربت تک پہنچا ہے۔ پس عارف قربت کی طرف محور واز ہے جبکہ عابد جنت کی طرف پایادہ گامز ن ہے۔ عارفین کے متعلق کی نے کیا سے کہا ہے۔ عارفین کے متعلق کی نے کیا سے کہا ہے۔

قُلُوبُ الْعَارِفِيْنَ لَهَاعُيُونُ تَرٰى مَالًا يَرَاهُ النَّاظِرُونَ وَأَجُنِحَةٌ تَطِيْرُ بِغَيْرِ رِيُشٍ وَأَجُنِحَةٌ تَطِيْرُ بِغَيْرِ رِيْشٍ اللَّى مَلَكُونَ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ اللَّى مَلَكُونَ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

عرفاء کے دلوں کی آئکھیں ہوتی ہیں۔ یہ آئکھیں وہ سب کچھ دیکھ لیتی ہیں جو ظاہری آئکھیں نہیں دیکھ سکتیں۔ان (اھل اللہ) کہ پر ہیں لیکن یہ پر ندوں کے سے پر نہیں ہیں۔وہ ان پروں کے ساتھ پرور دگار عالم کی بادشاہی کی طرف محویر وازر ہتے ہیں۔

یہ پرواز عرفاء کے باطن میں جاری وساری ہے۔ عارف انسان حقیق ہے۔
وہ اللہ عزوجل کا محبوب، محرم راز اور اس کی دلمن کے ہے جیسا کہ
ابدیزید (بایزید) بسطای الرحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ ''اولیاء اللہ، اللہ تعالیٰ کی
د لہنیں ہیں۔ دلمنوں کو محر موں کے سواء کوئی نہیں دیکھ سکتا۔ اولیاء کرام اللہ
تعالیٰ کے حضور حجاب انس میں مستور ہوتے ہیں۔ نہ انہیں کوئی دنیا میں دیکھ پاتا
ہے اور نہ ہی آخرت میں الے ہاں صرف ایک آٹھ ان کے حق کا مشاہدہ کرتی ہے
اور دہ ہے اللہ تعالیٰ کی قدرت کی آٹھ

جیساکہ اللہ تعالیٰ نے حدیث قدی میں فرمایا: اَوْلِیَائِی ُ تَحْتَ قَبَائِی لَا یَعْرِفُهُمُ عَیْدِی ُ "میرے اولیاء میری قبا کے ییچے ہیں۔ انہیں میرے سواء کوئی نہیں پچانتا" لوگ دلمن کی صرف ظاہری ہے دھج کودیکھ سکتے ہیں۔ کی بن معاذر ازی رحمہ اللہ تعالی فرماتے ہیں اللہ وی اللہ دین میں اللہ تعالی کی خوشبوہ جے صرف صدیق اللہ تعالی کی خوشبوہ جے صرف صدیق سونگھ سکتے ہیں۔ یہ خوشبو صدیقوں کے دلوں تک پہنچی ہیں۔ ہے۔ اسی لیے وہ اپنے مولا کی طرف مشاق رہتے ہیں۔ نفاوت اخلاق کے مطابق ان کی عبادت بر حقی جاتی ہے اور جول جول جول عبادت میں بر صفح ہیں اسی قدر فنا میں بر صفح جاتے ہیں۔ کیونکہ فانی جس قدر باقی کا قرب حاصل کرتاہے اسی قدر فناء ہو تاجاتاہے "الی

ولی وہ ہے جواپنے حال میں فناء ہو اور مشاہد ہُ حق میں باقی ہو۔اے اپنی ذات پر کوئی اختیار نہ ہو۔اور نہ ہی اسے غیر خدا کے ساتھ سکون نصیب ہو۔

ولی دہ ہے جس کی تائید کرامات کے ہو۔ لیکن یہ مقام اس کی نگاہوں میں فروتر ہو۔ وہ خود افشاء کاارادہ ندر کھتا ہو۔ کیو نکہ ربوبیت کے راز کو افشاء کرنا کفر ہے۔ جیسا کہ صاحب المر صادر حمہ اللہ تعالی نے فرمایا۔ اصحاب کرامات تمام کے تمام پس پردہ ہیں۔ کرامت مردان خدا کے لیے جمنز کہ حیض کے ہے ولی کے لیے ہزار مقامات ہیں۔ پہلا مقام کرامت ہے۔ جواس سے گزر کیا تمام مقامات کو یانے میں کامیاب ہو گیا۔

### حواشي

- ا قاشانی نے اسے اصطلاحات 63 میں میان گیا ہے لیکن یہ اشارہ نہیں دیا کہ یہ حضور علیہ اللہ کا ارشاد گرای ہے۔
- ان کثیر نے اے اپنی تغییر میں بیان کیا ہے۔ دیکھے جلد اول ص444 ان کا کہنا ہے کہ بید الفاظ دعائے ماثورہ میں آئے ہیں۔ انہول نے ان الفاظ کو زائد کیا ہے۔ اور نہ بنا اللہ ہمارے لیے امام" ہمارے لیے مشتبہ کہ ہم گمراہ ہو جائیں اور ہمیں ہنادے مسلمانوں کے لیے امام"
- ٣ حاشيه (ظ) مين آيا ہے كه شيخ محود آفندى اسكدارى نے فرمايا۔ حق كو پيجانے كا طريقة

نفس کو پہچاننا ہے۔جس نے نفس کی معرفت حاصل کر لیاس نے اپنے رب کو پہچان لیا۔ لیکن اس کے لیے ضروری ہے کہ کسی ولی کامل کا ہانھ تھامے جو اے عرفان کی راہ سجائے۔ وہ ایسا مرشد کامل ہو کہ احکام ظاھری کا علم رکھتا ہواور مراتب غیوب کو بھی جانتا ہو۔وہ امکان وجوب کی دونوں دائروں کا جامع ہو طالبین کو مطلوب تک پہچا سکتا ہو اور مشتاقین کوواصل بحجوب کرنے کی ہمت رکھتا ہو۔ نیک سیرت،راضی بر ضاانبیاء و اولیاء کاکامل منتبع ہو۔ ہر کہ ومہہ کا بیہ کام نہیں کہ مندار شاد پر ہیڑھ کرلوگول کی رہنمائی كرے علامه سخاوى "القاصد"1149 ير لكھتے ہيں كه ابد المظفر السمعاني فرماتے ہيں كه اس مدیث کے مرفوع ہونے کو ہم نہیں جانے۔ یہ حکایت کیجیٰ بن معاذرازی ہے روایت کی گئی ہے۔ حوت انسی الم کالب" میں ص 1436 پر فرماتے ہیں کہ علامہ نور ی نے فرمایا یہ حدیث ثابت نہیں ہے۔ بعض لوگ اس کی نسبت ابی سعید خزار کی طرف كرتے ہيں۔ امام سيوطي "الحاوى" جلد دوم ص 238 يه فرماتے ہيں۔ جس نے اين نفس کو پیچانا اس بات یر دال ہے کہ اس نے اللہ تعالی کی معرفت حاصل کر لی ہے۔ معرفت خداوندی معرفت نفس سے پہلے حاصل ہوتی ہے۔ پہلا حال سالکین کا ہے اور دوسر امجز وبول كا\_ابد طالب تكى رحمة الله عليه (قوت القلوب) مين فرمات بين كه اس كا معنی ہے کہ جب توایے نفس کو حق کے معاملہ میں پیچان لے گا تو تواس بات کو ناپسند كرے كاك تواہے افعال ميں اپنے آپ پر اعتراض كرے اور جو توكر تاہے اس پر عيب لگانے کو کیونکہ تواس میں اپنے خالق کی صفات کو پہچان لے گااور تواس کو ناپسند کرنا شروع کر دے گا۔ پس تواس کے فیصلول پر راضی رہے اور ایسے کام کر کہ جو تو پہند كرے كه تيرے ساتھ معامله كياجائے۔امام نووى اپنے فاوى ميں ص286 ير فرماتے میں جو شخص اس حقیقت کو سمجھ گیا کہ میرا نفس الله کا مختاج ہے اور اے عبودیت خداوندی کے لیے پیدائیا گیاہے تووہ اللہ کی قوت قھر ،ربوبیت، کمال مطلق اور دوسری صفات علیا کو بھی سمجھ گیا ہے۔ اور جواللہ کی معرفت جاصل کر لیتا ہے تووہ کہ اٹھتا ہے کہ مولامیں تیری نعمتوں کا کماحقہ شکراداکرنے سے عاجز ہوں اور تیری اس طرب ثناء نہیں کر سکتا جس طرح حمد و ستائش کا حق ہے۔ مسلم کتابا<del>انصلوۃ باب مایقال فی الرکوع</del>

والجود صفحہ نمبر 222 کی حدیث سے ثابت ہے جے نظرت عائشہ نے روایت کیا ہے فرماتی ہیں میری باری تھی۔ میں نے رسول اللہ علیقی کو بستر سے غائب پایا۔ میں نے شولناشر وع کیا تو میرے ہاتھ آپ علیقی کے قد مول سے چھو گئے آپ مجد میں تھے۔ اور کھڑ ہے یہ دعا کر رہتے تھے۔اے اللہ میں تیری ناراضگی سے تیری رضا کی پناہ چاہتا ہوں۔ ہوں تیری سزا سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔ میں تجھ سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔ میں اس طرح تیری تعری تعری سکتا جس طرح توانی ثناء فرماتا ہے۔

تلاش کے باوجود ہمیں یہ حدیث نہیں ملی۔

۵ میں بیر حدیث بھی نہیں مل سکی۔

- 4

-10

ان الفاظ کے ساتھ تو حدیث نہیں مل کی البتہ دیلی کی ایک حدیث اس کی صحت پر دال ہے جے انہوں نے الفر دوس (4104) حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔ باطن کا علم اللہ کے رازوں میں سے ایک راز ہے۔ اور یہ اللہ کی حکمتوں میں سے ایک حکمت ہے جے اللہ اپنا اللہ کی حکمتوں میں سے ایک حکمت ہے جے اللہ اپنا اپنا اولیاء میں سے جس کے دل میں چاہتا ہے ودیعت فرمادیتا ہے۔ غزالی نے احیاء جلد چارم ص 423 پر صبعین کے لفظ کے بغیر اسے روایت کیا ہے۔ عراقی "مغنی" میں جلد چارم ص 423 پر فرماتے ہیں کہ اسے ائن حبان نے "الفطة" میں حضر سے ابو هریرہ سے روایت کیا ہے۔ لیکن وہاں سنین سنة کے الفاظ ہیں۔ دیلی الفر دوس" ص 70 پر حضر سے انس رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ راساور دن میں ایک لیے کا غورو فکر اسی سال کی عبادت سے بہتر ہے۔

(ظ) میں کسی کا نام نہیں لیا گیالیکن باقی تسخول میں یہ بات شیخ عبداللہ رحمہ اللہ کے حوالے ہے۔ اللہ کے حوالے ہے اللہ کا بیان کی گئی

ننخه (ظ) میں کسی کانام نہیں۔ لیکن باتی ننخوہ میں جلدل الدین رومی رحمہ اللہ کاحوالہ ماتا ہے۔ جامع البیان جلد 15 ص 120-121 پر ائن جریر حضر ت الا ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کردہ ایک حدیث نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی ہے نے فرمایا : اللہ تعالیٰ کے بندول میں کچھ ایسے بھی ہیں جو انبیاء تو نہیں لیکن ان پر انبیاء وشھداء بھی رشک کرتے ہیں۔ عرض کیا گیایار سول اللہ!وہ کون لوگ ہیں؟ تاکہ ہم ان سے محبت کریں۔

آپ علی الله نظر مایا "وه لوگ آپس میں مال اور نبت کی وجہ سے نہیں باعد حض الله عزو جل کیلئے محبت کرتے ہیں (قیامت کے روز)وہ نور کے منبروں پر جلوہ گر ہوں گے اور ان کے چروں پر نور انیت چھائی ہوگی۔ جب لوگ خوف زدہ ہوں گے توانہیں کی فتم کا کوئی خوف نہیں ہوگا۔ اور جب لوگ حزن کی کیفیت میں ہول گے تو یہ لوگ بنا غم ہوں گے۔ پھر حضر ت علی ہے نہیں مول گے۔ یہ آیت کر یمہ پڑھی الاان اولیاء الله لاخوف علیم ولا هم یح نون ۔ (یونس: 62) اے منذری نے بھی "التر غیب والتر هیب" جلد 4 صفحہ ولا هم یح نون ۔ (یونس: 62) اے منذری نے بھی "التر غیب والتر هیب" جلد 4 صفحہ ولا حم یک نون ۔ (یونس: 62)

-11

زر کی "اعلام" ج اس 235 پر قم طراز ہیں کہ آپ کانام طیفور بن عیسی بسطای ہے۔ ایو یہ یہ کر در میان ایک ہے۔ ایک مشہور زاہد ہیں۔ آپ کے متعلق بہت سے قصے مشہور ہیں۔ بسطام خراسان اور عراق کے در میان ایک قصبہ ہے۔ آپ ای مناسبت ہے بسطامی کہا تے ہیں۔ بہی آپ کی جائے ولادت اور جائے وفات ہے۔ بعض مناسبت ہے بسطامی کہا تے ہیں۔ بہی آپ کی جائے ولادت اور جو سکتا ہے ند ہب فنا مستشر قین کی رائے ہے کہ آپ پہلے وحدۃ الوجودی ہیں۔ اور ہو سکتا ہے ند ہب فنا (Niravana) آپ ہی ہے لیا گیا آپ کے سلسلہ سے منسلک لوگ طیفور سے یاسطامیہ کہلاتے ہیں۔ این الملقن "طبقات" علی 398 پر لکھتے ہیں کہ آپ کے جد امجد پہلے مجو ک شخصے میں ممان ہوئے علامہ ذھبی "السیر" جلد 13 ص 88 پر لکھتے ہیں۔ آپ علیہ الرحمۃ سلطان العارفين ہیں۔ آپ علیہ الرحمۃ سلطان العارفين ہیں۔ آپ کی وفات 261ھ میں ہوئی۔

-11

الد سالہ الفشیر ہے۔ امام قشیر کی ص 202 "الاعلام" جلد 8 ص 172 زر کلی فرماتے ہیں کہ آپ کی کنیت ابوز کریاء ہے۔ آپ بہت بوے واعظ اور زاہد تھے۔ آپ اپنے وقت میں اپنی مثال آپ تھے۔ اہل رائے میں ان جیسا کوئی نہیں تھا۔ آپ بلخ میں اقامت گزیں ہوئے اور نمیثا پور میں رحلت فرمائی۔ ابن جوزی "المنظم" جلد 5 ص 16-17 پر فرماتے ہیں آپ کی و فا 258ھ میں ہوئی۔

رساله تشيريد-امام تشيري ص203

## دوسری فصل

انسان كايست ترين حالت (اسفل السافلين) كي طرف لوثنا: \_

جب الله تعالی نے عالم لا ہوت میں روح قدی کو بہترین اعتدال پر پیدا فرمایا تو چاہا کہ اسے پست ترین حالت کی طرف لوٹائے۔ تاکہ وہ انسیت اور قربت میں ترقی کرے۔ جیساکہ ارشاد رب العالمین ہے۔

> فِیُ مَقَعْدِ صِدُقِ عِنْدَ مَلِیْكِ مُقْتَدِرُ (القَمْر: 55) "برای پیندیده جگه میں عظیم قدرت والے بادشاه کے پاس (بیٹھے) ہوں گے"

پہلے انسان عالم لاہوت سے عالم جروت میں آیا۔ اس کے پاس توحید کا بیج تھا۔ اس نے یہاں اپنی نورانیت کابیج ہویا اور روح قدسی کو جروتی لباس پہنایا گیا۔ اس کے بعد اسے کیے بعد دیگرے عالم ملکوت، عالم الملک کی طرف جھجا گیا۔ اس عضری دیا گیا تاکہ وہ اس عالم کو جلانہ دے۔ لباس عضری دیا گیا تاکہ وہ اس عالم کو جلانہ دے۔ لباس عضری دیا گیا تاکہ وہ اس عالم کو جد سے اسے روح سلطانی، ملکوتی لباس کی وجہ جد کثیف ہے۔ جبروتی لباس کی وجہ سے اسے روح جسمانی کہتے ہیں۔ سے اسے روح جسمانی کہتے ہیں۔ سے اسے روح جسمانی کہتے ہیں۔ الاسفل کی طرف روح قدسی کے رجوع سے مقصود جسم اور دل کے واسطہ سے زیادہ در جہ اور قربت کا حصول ہے۔ یہ روح ارض قلب میں توحید کابیج واسطہ سے زیادہ در جہ اور قربت کا حصول ہے۔ یہ روح ارض قلب میں توحید کابیج ہوتی ہے۔ اس سے توحید کا در خت آگا ہے جس کا تناباطن کی گر ائی میں پوست ہوتا ہے اور اس در خت پر رضاء خداو ندی کے لیے ثمر ہ توحید لگتا ہے۔ اسی طرح

شریعت کابیج جسم کی زمین ہوتی ہے جس سے شریعت کا در خت آگتا ہے اور اس سے تواب کا پھل حاصل ہوتا ہے۔

الله تعالیٰ نے تمام ارواح کو تھم دیا کہ ان اجساد میں داخل ہو جاؤ اور ہر ایک روح کیلئے جسم میں ایک خاص جگہ متعین فرمادی۔

روح جسمانی کا مقام خون اور گوشت کی در میانی جگه قرار پائی روح روانی کو قلب میں رکھا گیا۔ روح سلطانی کو جان میں جبکہ روح قد سی کامقام باطن ٹھسر ایا گیا۔ ہر ایک سامان تجارت ہر ایک سامان تجارت

ر کھے نفع کمارہاہے۔یہ کاروبار ہر قتم کے نقصان کے خدشے سے پاک ہے۔

ہر انبان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے دجود کے اندر جاری معاملات کو سمجھے کیونکہ یمال جو پچھ وہ جاصل کرے گااس کی گر دن کانوشتہ ہوگا۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاارشادہے۔

أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا يُعْثِرَ مَافِى الْقُبُورِ وَحُصِيلَ مَا فِى الصَّدُورِ (العاديات: 9-10)

"کیاوہ اس وقت کو تمیں جانتاجب نکال لیاجائے گاجو کھ قبروں میں ہے اور ظاہر کردیاجائے گاجو سینوں میں (پوشیدہ)ہے" اسی طرح ایک اور آیت میں فرمایا:

وَكُلُّ إِنْسِنَانِ ٱلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنْقِهِ (الاسراء: 13) "اور ہر انسان گی (قسمت کا) نوشتہ اس کے گلے میں ہم نے لئکار کھاہے"

### تيسري فصل

اجساد میں روحول کی د کا نیں: \_

ا۔ روح جسمانی کی دکان پورا جسم ظاہری جو ارح کے ساتھ ہے۔ اس کا سامان تجارت بر بعت ہوئے اللہ تعالیٰ کے عائد کردہ فرائض کی ادائیگ ہے۔ جبسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

وَلَا يُشْمُرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً (التَصَف: 110) "أورنه شريك كرك التِحْد الله عَبادت مِين كسي كو" حضور علي في فرمايا:

إِنَّ اللَّهَ طَبِّبٌ لَا يَقُبَلُ إِلَّا الطَّيِّبِ لَا

''الله تعالی پاک ہے اور صرف پاک ہی کو قبول فرما تاہے'' اسی طرح حضور علیہ کاایک اور ارشاد گرامی ہے۔

إِنَّ اللَّهَ وِتُرُّ يُحِبُّ الْوِتُرَ

"الله تعالی وتر ہے اور وتر کو پہند فرما تاہے"

لفظ وتر سے مراد نمود و نمائش سے بلند تر ہونا ہے ( یعنی اللہ تعالیٰ بناوٹ میں ایسا میں ان ص

سے پاک ہے اور اعمال میں اخلاص کو پیند فرما تاہے)

1۔ روح جسمانی کا نفع ولایت، مکاشفہ اور تحت الثریٰ ہے آسان بالا تک پوری کا ئنات کا مشاہدہ ہے۔ اس کی مثال کر امات کو نیہ ہیں جو مر اتب ر صبانیت سے۔ ہے۔ مثلایانی پر چلنا، ہوا میں اڑنا۔ طے مکانی، دور سے سننااور باطن میں جھانکنا اوراس قتم کی دوسر ی کرامات۔ آخرت میں اس کا نفع جنت، حور، و قصور، غلمان، شر اب طهور۔ تمام نعمین، جنت الاولی میں گھر جو جنت الماؤی ہے۔

2 روح روانی کی د کان قلب ہے۔ اٹر کی متاع علم طریقت اور اس کا کاروبار اللہ تعالیٰ کے بارہ، اصولی اساء میں سے پہلے چار اساء میں مشغول ہونا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاارشاد گرامی ہے۔

ولِلهِ الْأَسِنَمَاءُ الْحُسِنَى فَادْعُونُهُ بِهَا (الاعراف: 180) "أور الله بى كے ليے بين نام التھے التھے۔ سو پكارواسے انہيں نامول سے"

اوریہ آیت اشارہ کررہی ہے کہ اساء مشغول ہونے کا محل ہیں۔اوریمی علم باطن ہے۔ معرفت اسائے توحید کا متیجہ ہے جیسا کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا۔

. "إِنَّ لِلَّهَ شِنْعَةُ وِسِنْعِيْنَ إِسْمًا مَنُ أَحْصَاهَا دَخُلَ الْحَنَّةَ" لَـ

"بیشک الله تعالیٰ کے نناویں نام ہیں جس نے ان کاور د کیاوہ جنت میں داخل ہوا"

حدیث میں لفظ احصاء سے قر ادان اساء سے متصف ہونا ہے۔ اور ان اخلاق خداوندی کو اپنی ذات میں جاری کرنا ہے۔ بیبارہ اساء اللہ تعالی کے تمام اساء کی بنیاد اور اصول ہیں۔ جن کے عدد کلمہ "لاالہ الااللہ" کے حروف کے برابر ہیں۔ پس اللہ تعالی نے قلوب کی گر ائیوں میں ہر ایک حرف کے لیے ایک اسم کو شبت فرما دیا ہے۔ ہر ایک عالم کے لیے تین اساء ہیں۔ اللہ تعالی انہیں اساء کے ذریعے محسنین کے دلوں کو اثبات بختا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی کاار شاد گرامی ہے۔ ذریعے محسنین کے دلوں کو اثبات بختا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی کاار شاد گرامی ہے۔ فریا کہ اللّٰہ اللّٰه اللّٰہ اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰہ اللّٰہ

الدُّنْيَا وَفِي اللَّهِ رَةِ (الابرأَبِيم: 27)
"فابت قدم ركهمًا م الله تعالى الل ايمان كواس بخته قول (ك

برکت ہے دینوی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی "
اللہ تعالی ایسے لوگوں پر انسیت کی خاص کیفیت نازل فرما تا ہے جے
سکینہ کیا جاتا ہے۔ اس میں شجر تو خید پر وان چڑھتا ہے جس کی جڑسا تو یں زمین
میں بلعہ تحت الحری میں ہے اور مٹمنیال ساتویں آسان تک بلند ہیں۔ بلعہ عرش
کے او پر تک پینچی ہوئی ہیں۔ جیسا کہ ارشاد ہے۔

كَشْنَجْرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصِنْلُهَا قَابِتُ وَفَرْ عُهَافِى السَّمَاءِ (ايراثيم: 24)

"پاکیزه در خت کی مانند ہے جس کی جڑیں بڑی مضبوط ہیں اور شاخیں آسان تک پینجی ہوئی ہیں:"

روح روانی کواس کار دبار ہے جو نفع ہو تا ہے دہ دل کی زندگی ہے۔ عالم الملحوت کودہ اپنی دل کی آئھ سے عیاب دیکھا ہے۔ جنت کے باغ اسے دکھائی دینے لگتے ہیں۔ اہل جنت، جنت کے انوار اور فرشتے اس کے روبر وہوتے ہیں۔ اور جب دہ اسا کے باطن کا مشاہدہ کرتا ہے تواپی زبان سے باطنی گفتگو کرتا ہے جو بلاحرف و صوت ہوتی ہے۔ اس کا روبار کی وجہ سے اس کا ٹھکانا دوسر کی جنت یعنی جنت النعیم قراریا تا ہے۔

3۔ روح سلطانی کی د کان جان ہے۔اس کا سامان تجارت معرفت اور کاروبار بارہ اساء میں سے در میانی چاراساء کادل کی زبان سے ور د ہے۔ جیسا کہ حضور علیہ نے ارشاد فرمایا:

'اَلْعِلْمُ عِلْمَانِ عِلْمٌ بِاللِّسَانِ وَذَالِكَ حُجَّةُ اللّٰهِ تَعَالَىٰ عَلَى الْعِلْمُ النَّافِعُ" عَلَى الْعِلْمُ النَّافِعُ" عَلَى ابن آدَمَ وَعِلْمٌ بِالْجَنَانِ فَذَالِكَ الْعِلْمُ النَّافِعُ" عَلَم كَلَى ووقتميں ہیں (1) علم لسانی (2) علم جنائی ہی علم نافع ہے" علم لسانی الله تعالی کی ابن آدم پر جمت ہے اور علم جنائی ہی علم نافع ہے" کیونکہ علم کے تمام فائدے اسی دائرہ میں ہیں۔ حضور عَلَیْ کا ارشاد ہے۔ اِنَّ لِلْقُرْآنِ ظَهُراً وَبَطْنًا وَلِبَطُنِهِ بَطْنًا إلَى سَنْعَةِ اَبْطُنِ " فَا لَمْ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ

''قرآن کاایک ظاہر ہے اور ایک باطن ہے۔ اور ہر باطن کا پھر ایک باطن ہے (یہ سلسلہ)سات باطنوں تک (دراز)ہے'' آپ علیہ کاار شاد ہے:

إِنَّ اللَّهَ اَنْزَلَ الْقُرُآنَ عَلَى عَشْرَةِ اَبُطُنٍ فَكُلُّ مَا اللَّهَ اَنْزَلَ الْقُرُآنَ عَلَى عَشْرَةِ اَبُطُنٍ فَكُلُّ مَا هَوَ اَبُطَنُ فَهُوَ اَنْفَعُ وَاَرْبَحُ لِاَنَّهُ مِفَنُ لَٰ اللهِ تَعَالَى فَ مَا اللهِ تَعَالَى فَ مَا اللهِ عَلَى اللهِ تَعَالَى فَ مَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

میں پہلے کی نسبت زیادہ عجائب ہیں"

یہ اساء ان بارہ چشمول کی مانند ہیں جو عصائے موسی کی ضرب سے پھوٹے تھے جیساکہ قرآن مجید میں ارشاد اللی ہے۔

وَ إِذِ اسْتَسَعُى مُوسْنَى لِقَوْمِهِ فَقُلُنَا اصْرِبُ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانُفَجَرَتُ مِنْهُ إِثْنَتْى عَشْنَرَةَ عَيْنًا قَدُ عَلِمَ كُلُّ أُنَاس مَّشْنُرَبَهُمْ (الِقره: 60)

"اوریاد کرو جب پانی کی دعامانگی موسی نے اپنی قوم کے لیے تو ہم نے لیے تو ہم نے لیے تو ہم نے اپنا یا ماروا پنا عصا فلال چٹان پر تو فور ابہہ فکلے اس چٹان سے بارہ چشمے۔ پہچان لیا ہر گردہ نے اپناا پنا گھائ"

علم ظاہری اس پاک پانی کی مانند ہے جو عارضی ہو جبکہ علم باطن چشے کے اصلی پانی جیسا ہے (جو جمعی ختم نہیں ہوتا) علم باطنی ، علم ظاہری کی نبیت زیادہ نفع خش ہے۔اور علم کا یہ چشمہ لیدی ہے جمعی خشک نہیں ہوتا۔ کے

ارشادربانی ہے:

وَاَيَةٌ لَّهُمُ الْاَرُضُ الْمَيُتَةُ اَحْيَيُنْهَا وَاَخْرَجُنَامِنُهَا حَبَّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ (يس:33)

''اورایک نشانی ان کے لیے یہ مردہ زمین ہے۔ ہم نے اسے زندہ کر دیااور ہم نے نکالااس سے غلہ پس دہ اس سے کھاتے ہیں'' الله تعالی نے روئے زمین سے ایک دانا نکالا جو حیوانات نفسانیہ کی خوراک ہے، زمین انفس سے ایک دانا پیدا کیا جوارواح روحانیہ کی خوراک ٹھسرا جیساکہ حضور علیہ کاار شاد گرامی ہے۔

مَنُ أَخُلُصَ لِلَّهِ تَعَالَى أَرْبَعِيْنَ صَبَاحًا ظَهَرَتُ مَنَ أَخُلُصَ لِلَّهِ تَعَالَى أَرْبَعِيْنَ صَبَاحًا ظَهَرَتُ يَنَابِيْعُ الْحِكُمَةِ مِنَ قَلْبِهِ عَلَى لِسَانِهِ أَنَّ وَاللَّهِ فَ اللَّهِ عَلَى لِسَانِهِ أَنَّ وَاللَّهِ فَ وَاللَّهِ فَ الله عَ طُوص مِيْنَ كِينَ تَوَاللَّهِ فَ الله فَ الله عَلَى خُلُوص مِينَ كِينَ تَوَالله فَ الله الله عَلَى وَالله فَ الله فَا ا

جیساکہ اللہ تعالی کاار شادہے۔

مَاكَذَبَ الْفُو َأَدُ مَارَأَى (النجم :11)
"نه جھٹلایاول نے جود یکھا (چیثم مصطفیٰ) نے:"
اس طرح حضور عیالیہ کاار شاد گرامی ہے:
اَلْمُوْمِنُ مِنْ أَةُ الْمُوْمِنِ فِ

"ایک مؤمن دوسرے مؤمن کا آئینہ ہے"

پہلے مؤمن ہے مراد ،بند و کادل ہے اور دوسر نے سے مراد اللہ تعالیٰ کی دات بار کات ہے۔ جیساکہ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا صفاتی نام مؤمن آیا ہے

اَلُمُوُّمِنُ الْمُهَدِّمِنُ الْعَزِيْزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ (الحشر:23) "امان خشخ والا، نگهبان، عزت والا، تُوٹے ولوں کو جوڑنے والا، متکبر"

صاحب المرصاد فرماتے ہیں کہ اس طاکفہ کا مسکن تیسری جنت یعنی

جنت الفر دوس ہے۔

روح قدسی کی دکان باطن ہے۔ جیسا کہ حدیث قدسی ہے۔ اَلْاِنْسنانُ سیرِی وَاَنَاسیرُّهٔ ۱۰۰۰ "انبان میر اراز اور میں اس کاراز ہول'

روح قدی کی متاع علم الحقیقت ہے جے علم التوحید کہتے ہیں۔اوراس کا معاملہ (کاروبار) اسمائے توحید کاور د ہے۔ یعنی آخر چار اسماء کاور د۔ مگریہ وظیفہ ظاہر کی زبان سے نہیں باطن کی زبان ہے بغیر نطق کے کرنا ہو تاہے اوراس کے لیے وقت مقرر نہیں دائمی ہے۔اللہ تعالیٰ کاار شادگر امی ہے :

وَإِنْ تَجْهَرُ مِالْقَوْلِ فَانَّهُ يَعْلَمُ السَيِّرَ وَأَخُفَى (ط:7)

"اور اگر توبلند آوازے بات کرے (تو تیری مرضی) وہ تو
بلا شبہ جانتا ہے رازوں کو بھی اور دل کے بھید وں کو بھی"
اس کار وبار کا فائدہ یہ ہے کہ طفل معانی کا ظہور ہو جاتا ہے۔ اور وہ باطن کی آنکھ سے جلال وجمال خداوندی کوروبر وبغیر کی پر دہ کے دیکھا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی کار شادیا کہ ہے۔

وُجُوهُ يَّوْمَئِذٍ نَاصِرَةُ إِلَى رَبِهَا نَاظِرَةُ (القامة: 22-23)

"كُلُ چَرے اس روز تر و تازہ ہول گے اور اپنے رب کے

(انوار جمال) کی طرف دکھ رہے ہول گے "

نے دیدار بلا کیف و کیفیت اور بلا تثبیہ ہوگا جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

لَیُس کَمِثُلِم شنیءٌ وَ هُوَ السّمَونِعُ الْبَصِیدُ (الشوری: 11)

"نمیں ہے اس کی مائند کوئی چیز اور وہی سب کھے سننے والا

دیکھنے والا ہے "

جب انسان اپنے مقصود کو پالیتا ہے تو عقلیں سوچنے سے قاصر ، دل عالم تحر میں سر گردال اور زبانیں گنگ ہوتی ہیں۔ حتی کہ صاحب مقام خود بھی کوئی خبر نہیں دے سکتاوہ کے بھی تو کیا کے۔اللہ تعالیٰ مثال سے پاک ہے۔اگر علماء تک ایسی چیزیں پنچیں تو انہیں چاہیے کہ وہ ان مقامات قلوب کو خوب سمجھیں ان کے حقائق کو جائے کی کو شش کریں۔اور کسی اعتراض کے بغیر اعلیٰ علیین کی طرف متوجہ ہو جائیں۔اس طرح انہیں بارگاہ خداوندی سے علم لدنی حاصل ہوگا اور ذات احدیت کی معرفت تک رسائی ہوگی۔وہ ہرگز ہرگز اس مقام کا انکارنہ کریں اور تعرض کی روش سے بچیں۔

### حواشي

ایک حدیث کا نکرا ہے جے امام مسلم نے اپنی صحیح میں نقل کیا ہے۔ دیکھے صحیح مسلم کتاب الز کوۃ باب قبول الصدق من الحرب الطیب و تربیتھا۔ 1015 حدیث حضرت ابو هرین رضی اللہ عند سے مروی ہے۔ حدیث کا تتر یول ہے " ساللہ تعالی نے مؤمنین کوائی چیز کا حم سلین علیم السلام کو حکم دیا۔ ارشاد فرمایا "یا ایبھا الرسسل کلوا من الطیبات واعملوا صالحا انی ہما تعملون علیما (المؤمنون: 51) پھر حضور علیمة نے ایک شخص کا تذکرہ فرمایا جو طویل سفر کر کے آتا ہے پر آگندہ حال غبار آلود جم ہاتھ المحاکر دعاکر تا ہے اے میرے دب! اے میرے دب! کتا ہے۔ اس کا کھانا۔ اس کا کھانا۔ بینااور لباس حرام کا ہے تواس کی دعا کیے قبول ہوگی ؟ دیکھے جامع الاصول۔ از۔ بیم جلد 10 می 566-566

یہ ایک طویل حدیث کا عکرا ہے جے امام ترندی نے "الجامع الاصول" کتاب الدعوات 3507 میں خطرت ابو هریره رضی الله عنه سے روایت کیا ہے۔ اس حدیث کے اختتام پر اسائے حتی ہیں اس کے لیے ویکھے این اثیر رحمۃ الله علیہ کی جامع الاصول جلد جہارہ صفحہ 173-184

سے اس کی تخ تا پہلے ہو چک ہے۔

ہمیں ان الفاظ میں یہ حدیث نہیں ملی۔ طبر انی کی ایک حدیث اس کی شاہد ہے جے انہوں نے "الکبیر" جلد 10 ص 130 پر رقم کیا ہے۔ یہ حدیث حضرت عبداللہ بن مسعود سے دوایت ہے وہ حضور علیقہ سے روایت کرتے ہیں۔ آپ علیقہ نے فرمایا :اگر میں کسی کو خلیل بنا تا تو ایو بحر کو بنا تا۔ لیکن تہمار ایہ ساتھی اللہ کا خلیل ہے۔اللہ تعالی نے قر آن سات قرا توں میں اتارا ہے۔ ہر آیت کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن این حبان اپنی صحیح میں عبداللہ بن مسعود سے مر فوعار وایت کرتے ہیں۔ "بیشک قر آن کر یم کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ایک انتزاء ہے اور ایک ابتداء"

۵- پیر حدیث ہمیں نہیں ملی۔

٢- لفظ مفن كامعنى زياده تعجب خيز ب- ديكھي لسان العرب جلد سوم ص 326

2 - حاشيه (ظ) مين آيا ہے كه شيخ محود الاسكدارى نے فرمايا غير نافع علم كااهل حق كے زديك

کوئی اعتبار نہیں۔ جیسا کہ حضور علیہ نے فرمایا (سلم۔ صحیح مسلم کتاب الذکروالد عاوالتوبہ و الاستغفار باب التعوذ من شرما عمل و من شرمالم يعمل 2722) حفزت زيدين أرقم ہے مروى م كه حضور عليه في فرمايا" اللَّهُمَ انى اعوزبك من علم لا ينفع"ا الله میں بے فائدہ علم سے تیری بناہ چاہتا ہوں۔ طالب کو چاہیے کہ علم ظاہری ضرورت کے مطابق حاصل کرنے پر اکتفاکرے۔ یعنی انتاعلم کہ اعتقاد صیح کو سمجھ سکے اور کیفیت عمل کو جان سکے۔ پھر ساری توجہ علم طریقت پر مبذول کروے۔ اور علم طریقت نام ہے اخلاق فاسدہ ہے دل کا تزکیہ اور اغراض دیناہے صفائی کا بیا علم فرض عین ہے جیسا کہ علماء کے قاوی سے ظاہر ہے۔ حضرت جیندر حمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ علم دو ہیں علم عبودیت لینی علم شریعت اور علم ربوبیت یعنی علم طریقت اور الن دو کے علاوہ باقی سب ہوا،وھوس ہے۔ ابو تعيم "الحليه" . 5 ص 189 - بدروايت انهول نے مکول عن ابي ابوب الانصاري رضی اللہ عند کے طریق سے نقل کی اور بیر مر فوع ہے۔ ملاعلی قاری "الاسر ارالمر فوعہ" ص 454 ير لكھتے ہيں كه يه حديث حفزت امام احد سے زهد ميں حفزت مكول سے مر فوعار وایت کی گئی ہے۔ لیکن وہال طھر ت کی جگہ تھی ہے۔ سیوطی "الجامع الصغیر" ص8361 ير بھى اسے ذكر كرتے ہيں۔ جامع الاصول بيں ابن اثير نے بھى الير رايت کیاہے۔ دیکھے جلد گیارہ 557 امام غزالی الاحیاء جلد چہاڑم ص 382 پر فرماتے ہیں کہ حضور علی کا فر مودہ اخلاص کے بارے شافی بیان ہے آپ علی ہے اخلاص کے بارے یو چھاگیا تو آپ نے فرمایا"افلاص بہے کہ تو کے میرارب اللہ ہے پھراس پراس طرح ثابت قدم رہ جس طرح تحقی تھم دیا گیا ہے۔ یعنی ہوائے نفس کی عبادت نہ کر۔ صرف اور صرف اپ رب کی عبادت مجالا جیسا مجھے تھم دیا گیاہے۔اس میں اشارہ ہے کہ غیر کی طرف نظر اٹھاکر دیکھنا بھی جائز نہیں۔ یمی اخلاص ہے۔ یہ حدیث کا مکڑا ہے۔ دیکھے سنن ابی داؤد۔ کتاب الادب باب ماجاء فی الصحة والحیاطة صدیث 4818مید حدیث حفرت الدہر یرہ سے روایت ہے اور آخری الفاظ کھے اس

یہ حدیث کا عزا ہے۔ ویکھے سمن ائل داؤد۔ کتاب الادب باب ماجاء کی الصحیحة والحیاطة حدیث 4818 یہ حدیث حضرت الدہر رہ سے روایت ہے اور آخری الفاظ کچھ اس طرح ہیں "المقومن یکف علیه صبیعته ویحوطه من وراؤله دیکھے جامع الاصول از ائن اثیر جلد ششم ص 563 بذل جہود میں علامہ سمار نیوری فرماتے ہیں۔ انسان آئینے میں اپنی صورت دیکھتا ہے کہ اپنے سراپ کی اصلاح کر لے۔ اس طرح مؤمن مؤمن کے لیے آئینہ ہے وہ اپنے بھائی کی اطلاع اور تنبیہ پراپی اصلاح کر نانے یہ مومن میں منیں مل سکی

-1

-9

### چوتھی فصل

علوم کی تعداد:۔

علم ظاہر بارہ فنون پر مشتل ہے۔اسی طرح علم باطن کی بھی بارہ شاخیس ہیں۔ اس علم کو عوام ، خواص اور اخص الخواص کی استعداد کا لحاظ رکھتے ہوئے تقسیم کیا گیاہے۔

جمله علوم چاراقسام میں منحصر ہیں۔

1- شریعت کا ظاہری علم-مثلاً امر، نهی اور دوسر احاحکام

2۔ شریعت کاباطنی علم۔اے علم طریقت کہتے ہیں۔

3 علم طريقت كاباطن-اسے علم معرفت كہتے ہيں-

4 باطنی علوم کاباطن اسے علم حقیقت کانام دیاجا تا ہے۔

ان تمام علوم کا حصول ضروری ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا فرمان

مبارک ہے۔

الشَّريُعَتُ شَبَجَرَةٌ وَالطَّرِيْقَةُ اَغُصَانُهَا وَالْمَعُرَفَةُ اَفُصَانُهَا وَالْمَعُرَفَةُ اَوْرُاقُهُا وَالْقَرُ آنُ جَامِغُ بَجَمِيعِهَا اورُاقُهَا وَالْقُرُ آنُ جَامِغُ بَجَمِيعِهَا بِالَّدَّلَالَةِ وَالْإِشْنَارَةِ تَفْسِينُوا وَتَأْوِيلاً وَالْقَرْالَةِ وَالْإِشْنَارَةِ تَفْسِينُوا وَتَأْوِيلاً وَالْمَالِةِ وَالْإِشْنَالِ بِينَ وَرَحْت ہے۔ طریقت اس کی شنیال بین معرفت اس کی شنیال بین معرفت اس کے پے بین اور حقیقت اس کا پھل ہے۔ قرآن ولائڈ، اثارة "اور تاویلاان تمام کا جامع ہے"

الجمع کے مصنف فرماتے ہیں کہ تغییر عوام کے لیے ہے اور تاویل خواص کے لیے ہے اور تاویل خواص کے لیے کیونکہ خواص ہی رسوخ فی العلم کے حامل ہوتے ہیں۔ کیونکہ رسوخ کامعنی ہے علم میں ثبات،استقرار اور استحکام جیسا کہ مضبوط سے کابلند ترین در خت جس کی شاخیں آسان تک جا پینچی ہوں۔ رسوخ فی العلم کلمہ طیبہ کا نتیجہ ہے جو دل کی زمین کو پاک کر کے اس میں کاشت کیا جاتا ہے۔ ایک قول کے مطابق "الداسد خون فی العلم" کاعطف" الدالله "پرہے (آل عمر ان: 7) مطابق "الداسد خون فی العلم" کا عطف اللہ الله "پرہے (آل عمر ان: 7) صاحب تغییر کبیر (امام رازی رحمۃ اللہ علیہ) فرماتے ہیں کے اگر یہ دروازہ کھل جائے توباطن کے سب دروازے کھل جاتے ہیں۔

انسان اللہ تعالیٰ کے امر و منی کاپاید ہے۔اسے بارگاہ خداد ندی ہے بہ تھم مل چکاہے کیہ ان چار دائروں میں سے ہر ایک دائرہ میں نفس کی مخالفت کرے۔

لفس دائرہ شریعت میں مخالف شریعت کا موں کاوسوسہ ڈالتا ہے۔ دائرہ طریقت میں موافقات کی تلبیس کاوسوسہ ڈالتا ہے مثلاً دعویٰ نبوت وولایت اور دائر کہ معرفت میں شرک خفی کاوسوسہ ڈالتا ہے جسے وہ اپنے ئیس نورانیات کے دائر کہ معرفت میں شرک خفی کاوسوسہ ڈالتا ہے جسے وہ اپنے ئیس نورانیات کے دائرے کی چیز سمجھ رہا ہوتا ہے مثلاوہ ربوبیت کے دعویٰ کے لیے وسوسہ اندازی کرتا ہے۔ جیسا کہ رب قدوس نے فرمایا:

اَفَرَأَیُتَ مَنِ اتَّخَذَاِلْهَهُ هَوَیٰهُ (الجاثیه :23) "فرااس کی طرف تو دیکھو جس نے بنالیا ہے اپنا خداا پی خواہش کو"

رہا حقیقت کا دائرہ تو اس میں شیطان، نفس اور ملائکہ داخل نہیں ہو سکتے۔ کیونکہ اس دائرے میں غیر خدا جل کر خاکشر ہو جاتا ہے۔ جبر ائیل آمین نےبارگاہ نبوت میں عرض کی تھی۔

لَوُدَنُونَ أَنْمُلَةً لَاحْتَرَقُن مَ

"اگر میں انگلی کے پورے کے برایر بھی آگے بردھا تو جل ایر ملا"

جاؤل گا"

اس مقام پر پہنچ کربند ہ مؤمن اپنے دونوں دشمنوں، نفس اور شیطان سے چھٹکاراحاصل کرلیتاہے۔اور مخلص سی شار ہونے لگتاہے جیسا کہ رب قدوس کا فرمان مبارک ہے۔'

فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُويَنَّهُمُ اَجُمَعِيْنَ اِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخُلَصِيْنَ <sup>هِ</sup> (صُ 82-83)

" تیری عزت کی قتم! میں ضرور گراہ کردول گاان سب کو سوائے تیرے ان بندول کے جنہیں ان میں سے تونے چن لیاہے"

اور جوبندہ حقیقت کے دائر ہے تک نہیں پہنچ سکتاوہ مخلص نہیں کہ السکتا۔
کیونکہ بھر کی صفات کی فناء بجر بخلی ذات کے ممکن نہیں۔اور جہولیت معرفت ذات
سبحانہ کے بغیر مرتفع نہیں ہو سکتی۔ جب بندہ حقیقت کے دائرے میں پہنچ جاتا ہے
توجہولیت مکمل ختم ہو جاتی ہے کیونکہ وہال تواللہ تعالیٰ بندے کو علم لدنی سے نواز تا
ہے۔بغیر کسی واسطہ کے اپنی معرفت عطاکر تاہے اور بندہ خضر علیہ السلام کی طرح
اللہ تعالیٰ کی تعلیم کے مطابق اس کی عبادت میں مشغول ہو جاتا ہے۔

یی مقام مشاہدہ ہے جہال انسان ارواح قدسیہ کودیکھتا ہے۔ایے محبوب نبی کریم محمد مصطفی علیقت کو پہچانتا ہے۔اس کی انتاء ابتداء کے ساتھ منطبق ہو جاتی ہے۔انبیاء علیم السلام اسے ابدی وصال کی خوشخری دیتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالی کاار شاد گرامی ہے۔

وَحَسِنُنَ أُولَٰ لِكَا رَفِيْقًا (ِالنَّسَاء: 69) "اوركيابى الجِمْع بين برساحَى"

اور جواس علم (علم حقیقت) تک نہیں پہنچاوہ حقیقت میں عالم ہی نہیں اگر چہ اس نے ہزاروں کتب پڑھی ہوں۔ ل

جسمانیت جب ظاہری علوم پر عمل پیرا ہوتی ہے تو جزاء میں اسے صرف جنت ملتی ہے جمال وہ تجلی صفات کا عکس یا تاہے مگروہ حریم قد س اور قربت میں داخل نہیں ہو سکتا کیونکہ یہ ظاہری علم کاکام نہیں ہے۔ حریم قدس اور قرمت پرواز کاعالم ہے۔ پرندہ بغیر پرول کے اڑ نہیں سکتا۔ صرف وہی بندہ ان علوم تک پہنچ سکتا ہے جو علم ظاہری اور علم باطنی کے دونوں پر رکھتا ہو جیسا کہ حدیث قدسی ہے۔

يَا عَبُدِى إِذَا اَرَدْتَ اَنُ تَدُخُلَ حَرَمِى فَلَا تَلْتَفِتُ اِلَى الْمُلُكِ وَالْمَلَكَ شَيَطان لُاللَّا الْمُلُكَ شَيَطان لُالْمُلُكِ وَالْمَلَكُونِ وَالْجَبَرُوت لِانَّ الْمُلُكَ شَيَطان لُعارِف وَالْجَبَرُوت لَا الْعَالِم وَالْمَلَكُون شَيَطان للعارِف وَالْجَبَرُوت شَيَطان الْعَالِم مِنْهَا فَهُوَ شَيْطان الْوَاقِفِ مَن رَضِي باحدٍ مِنْهَا فَهُوَ مَطُرُون عِنْدِي حَنْها فَهُوَ مَطُرُون عِنْدِي حَنْها فَهُوَ

"اے میر ے بندے! جب تو میرے حرم میں داخل ہونے کا ارادہ کرے تو ملک، ملکوت اور جروت کی طرف متوجہ نہ ہو۔ کیو تکہ ملک عالم کا شیطان ہے۔ ملکوت عارف کا شیطان ہے اور جروت واقف کا جو ان میں سے کسی ایک عالم سے راضی ہو گیا تووہ میرے نزدیک مردودہے"

مقصدیہ ہے کہ اسے قربت حاصل نہیں ہوگی۔ ہاں وہ مطرود الدرجات نہیں ہوگا (یعنی ثواب سے محروم نہیں ہوگا) چھوٹی منزلوں پر قناعت کرنے والے قربت حاصل نہیں کر سکتے کیونکہ وہ مقصد کی پوری لگن نہیں رکھتے۔ گویاوہ ایک پرسے اڑناچاہتے ہیں۔ (وہ ملک، ملکوت اور جروت کی نعمتیں بھی چاہتے ہیں) جب کہ اهل قربت کو توہ ہاں تک رسائی ہوتی ہے جمال وہ کچھ ہوتا ہے۔

مَالَاعَيُنُّ رَأَتُ وَلَا أُذُنُّ سَمَعِتُ وَلَا حَطَرَعَلَى قَلْبِ

"جونہ کی آگھ نے دیکھا ہے۔ نہ کسی کان نے ساہ اور نہ کسی انسان کے دل میں اس کا خیال گزراہے"

وہ جنت القربت ہے اس جنت میں نہ تو حورو قصور ہیں اور نہ شمد اور

دودھ (کی نہریں)

انسان کو اپنی حثیت بھانی جاہے۔ کسی الی چیز کا دعویٰ نہیں کرناچاہیے جس کااہے حق نہیں پنچا۔

امیر المؤمنین علی فین انی طالب رضی الله عنه فرماتے ہیں :
"الله تعالی ایسے آدمی پر رحم فرمائے جس نے اپنی حیثیت کا اندازہ لگایا اور اپنی حیثیت سے آگے نه بردها، اپنی زبان کی حفاظت کی اور اپنی عمر کوضائع شیں کیا"

عالم کو چاہیے کہ انسان حقیق یعنی طفل معانی کا مطلب سمجھے اور اسائے توحید پر مواظبت اختیار کر کے اس کی تربیت کرے۔ اسے عالم جسمانیت سے نکل کر عالم روحانیت میں آنا چاہیے۔ عالم روحانیت، باطن کی دنیا ہے جمال اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی نہیں بستا۔ یہ دنیانور کا گویا ایک صحر اء ہے جس کی کوئی انتہاء نہیں۔ اور طفل معانی اس میں محو پر واز ہے۔ اس کے عجائب و غرائب کو دیکھتا پھر رہا ہے مگر کسی کو خبر دینے کا امکان نہیں۔ یہ ان موحدین کا مقام ہے جو اپنی ذات کو عین وحدت میں فناکر چکے ہوتے ہیں۔ ان کے باطن میں جمال خداوندی کا نور ہوتا ہے وہ ددیکھتے ہیں۔ نے

پس یوں سمجھیئے کہ جس طرح انسان سورج کو دیکھے تو دوسری کسی چیز کو نہیں دیکھ سکتا ہی طرح جب انسان مشاہدہ حق میں مستغرق ہو جاتا ہے تو جمال خداوندی کے مقابلے میں وہ کسی اور کو کیسے دیکھ سکتا ہے کیونکہ بیدوہ مقام ہے جمال انسان اپنی ذات سے محو ہو جاتا ہے اور سر اپا چیرت بن جاتا ہے۔ جیسا کہ حضرت سیدنا عیسیٰ این مریم علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا تھا:

انسان آسانوں کی بادشاہی میں اس وفت تک داخل نہیں ہو سکتا جب تک وہ پر ندوں کی طرح دوسرِ می مرتبہ پیدا نہیں ہوتا

یمال دوسری پیدائش سے مراد طفل معانی کی پیدائش ہے۔ یہ پیدائش روحانی ہے اور بہ پیدائش انسان کی حقیق قابلیت سے ہوتی ہے۔اور وہ ہے انسان کا باطن طفل معانی کا وجود صرف اسی وقت ظاہر ہو تا ہے جب علم شریعت اور علم حقیقت یکجا ہوتے ہیں۔ کیونکہ مچہ والدین کے نطفوں کے اجتاع سے پیدا ہو تا ہے جیسا کہ قرآن میں ہے۔ حبیبا کہ قرآن میں ہے۔

اِنَّا حَلَقُنَا الْإِنْسِنَانَ مِنْ نُطُفَةٍ اَمُسْنَاجٍ (الدهر:2)
"بلاشبہ ہم ہی نے انسان کو پیدافر مآیا کیک مخلوط نطفہ ہے"
اس معنی کے ظہور کے بعد بندہ عالم خلق سے عالم امرکی گر ائیوں تک پہنچ جاتا ہے۔ بلعہ تمام عالم عالم الروح کے سامنے ایسے ہی ہیں جیسے قطرہ سمندر کے سامنے۔ اس ظہور کے بعد علوم لدنی روحانی کا فیض بلاحرف وصوت پہنچار ہتا ہے۔ سامنے۔ اس ظہور کے بعد علوم لدنی روحانی کا فیض بلاحرف وصوت پہنچار ہتا ہے۔

#### حواشي

ا حاشیہ (ظ) میں آیا ہے: کہا گیا ہے کہ معراج کی رات اللہ تعالی اور حضور علی ہے در میان نوے ہزارہا تیں ہو کیں۔ان میں سے تین ہزار کا تعلق احکام شریعت سے تعا۔ تین ہزار کا احکام طریقت سے اور تین ہزار کا احکام حقیقت ہے۔ حضر تبایزید بسطامی کا قول ہے شریعت سمندر کے پانی کو پی جانا ہے اور حقیقت سمندر کے پانی کو پی جانا ہے اور حقیقت سمندر کے تمام پانی کو حصم کرنے کی مانند ہے۔

تفییر کبیر ۔ از زاز کی جلد 7ص 166-178 امام صاحب نے سیر حاصل گفتگو فرمائی ہے۔

۳ ۔ اس کی تخریج ہو چکل ہے۔ گذشتہ صفحات میں دیکھیں

نم ۔

احیاء العلوم جلد چہارم ص 381-382 پر امام غزالی فرماتے ہیں کہ بعض علاء کا قول ہے کہ اخلاص فی العمل کا مطلب ہیہ ہے کہ شیطان بندے کے عمل پر مطلع نہ ہو سکے کہ اے خراب کردے اور نہ ہی فرشتہ مطلع ہو کہ ثواب لکھ سکے دوم فرماتے ہیں اخلاص فی السل کا مطلب ہیہ ہے کہ انسان بغیر کسی عوض کے ارادہ کے نیک اعمال کرے۔ امام قشیری اپنے مطلب میں صفحہ 163-164 پر لکھتے ہیں کہ حفزت حذیفہ مرعشیٰ فرماتے ہیں کہ خلوت و جلوت کا یکسال ہونا اخلاص ہے۔ اخلاص کی تعریف میں بیہ قول بھی ملتا ہے کہ عبادت اس خیال ہے کرنا کہ اللہ تعالی عبادت کے لائت ہے ای جذبے کانام اخلاص ہے۔ یہ بھی کما گیا خیال سے کہ اخلاص اعمال پہ نظر ندر کھنے کانام ہے۔ ایک شخص سے اخلاص کے بارے پو چھا گیا تو اس نے کمااخلاص ہے۔ یہ تھی کما گیا اس نے کمااخلاص ہے۔ یہ نظر ندر کھنے کانام ہے۔ ایک شخص سے اخلاص کے بارے پو چھا گیا تو اس نے کمااخلاص ہیہ ہے کہ اللہ کے سواء تیرے عمل پر کوئی گواہی ندرے سکے۔

اتحاف السادة المتمين جلد 10 ص 44 پر حصرت زميدى فرماتے ميں كه حصرت سديفه رضى الله عنه فرماتے ميں ميں نے بى كريم عليقة سے اخلاص كے بارے بوچھا تو آپ عليقة نے فرمايا۔ ميں نے جريل امين سے بوچھا كہ اخلاص كياہے؟ توانهول نے فرمايا كہ ميں نے جريل امين سے بوچھا كہ اخلاص كياہے ؟ توانهول نے فرمايا كہ ميں نے بيہ سوال بارگاہ اللى ميں كيا تورب قدوس نے فرمايا كہ اخلاص مير سے الك راز ہے جے ميں نے اپنے مجبوب بندول كے دل ميں دو بعت فرما رادول ميں سے آيك راز ہے جے ميں نے اپنے مجبوب بندول كے دل ميں دو بعت فرما ركھا ہے۔ امام قشيرى كا اپنے رسالہ ميں ص 162-163 پر لكھتے ہيں كه حضرت ذوالنون مصرى رحمة الله عليه نے فرمايا اخلاص اس وقت تك مكمل نميں ہو تاجب تك انسان الله ميں صورت ميں مكمل ميں صورت ميں مكمل موتی ہے كہ الله ميں انسان مخلص ہو جائے اور اس پر صبر نہ كرے۔ اور سي تى صورت ميں مكمل موتی ہو تا جائے اور اس پر صبر نہ كرے۔ اور سي تى معداومت اختيار نہ كرے۔

حاشیہ (ظ) میں آیا ہے کہ شخ محمود آفندی الاسحد ارٹی فرماتے ہیں۔ جس نے اصطلاحات کی تدریس اور تصنیف میں ہزاروں سال صرف کر دے وہ پھر بھی قلب کی خو شبو نہیں سونگھ سکتا۔ علم القلب ہی معتبر علم ہے۔

به حدیث جمیں نہیں ملی

سے ظاری کی روایت کر دہ ایک حدیث کا گلوا ہے۔ دیکھے صحیح ظاری۔ کتاب بدء الخال بابا عام ای صفۃ الجنۃ وانحا کلوقۃ حدیث نمبر 1307ء مسلم نے بھی ذکر کیا ہے۔ دیکھے صحیح مسلم کتاب الجنۃ وصفۃ تعجما واصلحا حدیث نمبر 1282ء کی اوی حفر ت الدیم برہ ہیں اور حدیث کے الفاظ بیہ ہیں قال اللہ تعالی۔ اعددت لعبادی الصالحین مالاعین رأت وازن سمعت ولا خطر علی قلب بشر فاقرہ وا ان شئتم فلا تعلم نفس ما اخفی سمعت ولا خطر علی قلب بشر فاقرہ وا ان شئتم فلا تعلم نفس ما اخفی علی بن الی طالب بن عبر المطلب بن ہاشم۔ ایو الحن۔ حضور علی المول۔ از ابن النجر۔ 1940ء کی بیان فل طالب بن عبر المطلب بن ہاشم۔ ایو الحن میں بڑے ہوئے۔ آپ کو یہ شر نی بھی علی بن ابی طالب کی عبر میں۔ حضور علی کے بیا دارہ ہوائی ہیں۔ حاصل ہے کہ لوگوں میں سب سے پہلے آپ نے بی رسول اللہ علی ہوئے۔ آپ کو یہ شر نی بھی حاصل ہے کہ لوگوں میں سب سے پہلے آپ نے بی رسول اللہ علی ہوئے۔ آپ شجاعت و بہادر ی کی تبوک کے علاوہ تمام غزوات میں شر یک ہوئے۔ اس غزوہ میں آپ اہل بیت علیم میں مشہور ہیں۔ چاہوں کی شہید ہوئے۔ آپ کی بیرت کے لیے دیکھے میں مشہور ہیں۔ چاہوں میں جو کی تہذیب الشیخ نایف العباس۔ تحقیق خالد سی مشہور ہیں۔ چاہوں کی تہذیب الشیخ نایف العباس۔ تحقیق خالد مین مشہور ہیں۔ کو المان عزول۔ یہ کیاب دار الباب د مشق سے طبع ہوئی ہے۔ المان عزول۔ یہ خدیاں عزول۔ یہ کی تہذیب الشیخ نایف العباس۔ تحقیق خالد میں دری میں کی میں کی تبدیل میں کہ میں کی تبدیل میں کی تبدیل میں کی تبدیل میں کو کی تبدیل کی تبدیل

حاشہ (ظ) میں کسی آدمی کا نام مذکور نہیں لیکن بعض نسخوں میں قال الشیخ زین الدین عطا رحمہ اللہ کے الفاظ ہیں۔

# يانچويں فصل

توبه لـاور تلقين :\_

یاد رکھے مذکورہ مراتب کی توبہ الور تلقین مرشد کے بغیر ہاتھ نہیں آتے۔ جیساکہ اللہ تعالی کاارشاد گرامی ہے۔ وَالْزَمَهُمْ كَلِمَةَ اللَّقُومیٰ (اَفْتِی 26) "اورانہیں استقامت مخش دی تقویٰ کے کلمہ پر" اس سے مرادیہ ہے کہ کلمہ طیبہ لاالہ الااللہ کی ایسے مرشد کامل سے

اس سے مرادیہ ہے کہ کلمہ طیبہ لاالہ الااللہ سی ایسے مرشد کائل سے
لے جس کادل پاک وصاف ہو اوراس دل میں اللہ کے سواء کسی اور کابسیر انہ ہو۔
اس سے مرادوہ کلمہ نہیں جو عوام الناس کی زبان پر جاری ہو تاہے۔ اگرچہ عوام اور
خواص کے کلمے کے الفاظ توایک جیسے ہیں لیکن الن کے معانی میں بہت فرق ہے۔
کیونکہ دل تو حید کا بینج جب کسی زندہ دل سے اخذ کر تاہے تو وہ بھی زندہ ہو جاتا
ہے اور ایسابیج کامل بینج بن جاتا ہے۔ ایک نا مکمل بینج بھی نہیں اگ سکتا۔ اسی لیے
کلمہ تو حید کے بینج کا تذکرہ قرآن کریم میں دوجگہ آیاہے۔

1 - أيك توظامرى قول كساته جيساكه الله تعالى كارشاد كراى ب-إذا قِيْلَ لَهُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ (الصافات: 35)

"جب انہیں کہ اجاتا ہے کہ نہیں ہے کوئی معبود اللہ کے سوا" 2۔ اور دوسرے علم حقیقی کے ساتھ جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشادیا ک ہے: فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَا اِللَّهُ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغُفُورُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُوْمُونِيْنَ

وَالْمُؤْمِنْتِ (كُم :19)

''پس آپ جان لیں کہ نہیں کوئی معبود بجز اللہ کے اور دعامانگا کریں کہ اللہ آپ کو گناہ سے محفوظ رکھے نیز مغفر ف طلب کریں مومن مر دوں اور عور توں کیلئے''

یہ آیت اپنے شان نزول کے سبب خواص کی تلقین کے لیے نازل کی گئی
ہے۔ بستان شریعت میں ہے کہ سب سے پہلے جس شخص نے بارگاہ نبوت میں
قریب ترین، آسان اور افضل راستے کی تمنا ظاہر کی وہ حضر ت علی بن ابی طالب
رضی اللہ عنہ ہیں نبی کریم علی نے وحی کا انظار فرمایا حتی کہ جبر ائیل امین حاضر
ہوئے اور کلمہ طیبہ لا الہ الا اللہ کی تین بار تلقین کی۔ حضور علی نے اس کلے کو
دھر ایا اور پھر حضر ت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کو اس کی تلقین فرمائی سے پھر
آپ علی صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے پاس تشریف لے گئے انہیں بھی تلقین
کی۔ اور فرمایا:

رَجَعُنَا مِنَ الْجِهَادِ الْمَاصِعُو إلى الْجِهَادِ الْمُكَبَرِ<sup>٣</sup> "ہم چھوٹے جمادے بوے جماد کی طرف لوٹ آئے" یمال جماد اکبر سے مراد نفس کے خلاف جماد ہے۔ جیسا کہ ایک اور حدیث میں فرمایا:

اَعُدیٰ اَعْدَائِكَ مَفْسُكُ الَّتِی بَیُنَ جَنْدِكَ هُوسِ "تیراسب سے برادشمن تیرااپنانس ہے جو تیرے پہلومیں ہے" تواس وقت تک اللہ تعالیٰ کی کامل محبت حاصل نہیں کر سکتا جب تک اپنے اندر نفس امارہ، نفس لوامہ اور نفس مظمہ کو شکست فاش نہیں دے لیتا۔ نفس شکست کھا گیا تو گویا تواخلاق ذمیمہ سے پاک صاف ہو گیا۔ میری مراد اخلاق حیوانیہ مثلاً کھانے پینے اور سونے میں زیادتی، لغوویہودہ گفتگو۔ اخلاق سبعیہ مثلاً غصہ، گالی گلوچ، الزنا جھگڑنا۔

اخلاق شیطانیہ مثلاً کبرونخوت، حسد رکینہ وغیرہ اس کے علاوہ اور بھی

بہت ہے اخلاق ذمیمہ ہیں۔ یہ تمام نفس سے تعلق رکھتے ہیں خواہ بدنی ہویا قلبی۔ جب انسان ان اخلاق ذمیمہ سے پاک ہو جاتا ہے تواس وقت وہ گنا ہول سے واقعی پاک ہو چکا ہوتا ہے۔اور اس کا شار مظھرین اور توابین میں ہونے لگتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کارشادگر امی ہے۔

إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْتَقَّابِيُنَ وَيُحِتُّ الْمُتَطَهِّرِيْنَ (البَقره: 222) . "
"بيعك الله تعالى دوست ركهنا ب بهت توبه قبول كرنے والوں كواور دوست ركھنا ب صاف ستھر ارہے والوں كو"

طاہری گناہوں سے توبہ کرنے والے اس آیت کا مصداق نہیں ہیں۔ اگر چہوہ تائب ہیں لیکن وہ تواب نہیں ہیں۔ کیونکہ تواب مبالغہ کا صیغہ ہے اور اس سے مراد خواص کی توبہ ہے۔

ظاہری گناہوں سے توبہ کرنے والے شخص کی مثال اس شخص کی سی ہے جو گھاس کو کاٹ دیتاہے جڑسے اکھیڑ تا نہیں۔ ظاہر ہے یہ گھاس دوبارہ اگے گی اور پہلے سے زیادہ اگے گی۔

تواب کی مثال گھاس کو جڑھے اکھیر نے والے کی ہے۔ یہ گھاس دوبارہ منیں اگے گی آگر اگ بھی آئی تو معمولی سی ہو گی جے بآسانی اکھیڑا جاسکتا ہے۔
تلقین ایک ایسا آلہ ہے جو مرید کے دل سے غیر اللہ کو کاٹ ڈالتا ہے کیونکہ کڑوا
در خت کاٹ کر ہی اس کی جگہ میٹھے پھل کا در خت لگایا جاسکتا ہے۔ اس بات میں غور و فکر کر واور سمجھنے کی کو شش کرو۔ جیسا کہ اللہ تعالی کاار شاد ہے :۔

وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُو عَنِ السِّيئَاتِ (شورى :25) السِّيئَاتِ (شورى :25)

''اور وہی ہے جو توبہ قبول کر تاہے اپنے بندوں کی اور در گزر کر تاہے ان کی غلطیوں ہے'' ایک اور آیت کریمہ میں فرمایا :

مَن 'تَابَ وَآمَن وَعَمَل صِالِحًا فَأُولَٰثِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ

سبینگاتهم ٔ حسننات (الفر قان: 70)

"وه جس نے توبہ کی اور ایمان لے آیا اور نیک عمل کیے توبہ وہ

لوگ ہیں بدل دے گا اللہ تعالی ان کی برائیوں کو نیکیوں سے "

توبہ کی دوشمیں ہیں۔ عوام کی توبہ اور خواص کی توبہ عوام کی توبہ توبہ کے انسان گناہ کو چھوڑ کر اطاعت کی طرف آجائے۔ اخلاق ذمیمہ کو ترک کر

کے اخلاق حمیدہ کو اپنالے۔ جنہم کی راہ سے ہٹ کر جنت کے راستے پر چل دے۔ آرام و آسائش کی عادت کو چھوڑ کر ذکر و فکر اور مجاہدہ وریاضت کے ذریعے نفس کو مطبع کرنے کی کو شش کرے۔ (یہ عوام الناس کی توبہ ہے) خواص کی توبہ یہ کہ انسان عوام کی توبہ کے حاصل کر لینے کے بعد حسات سے معارف کی طرف، محارف سے درجات کی طرف، درجات سے قربت کی طرف، قربت و لذات معارف می طرف، درجات سے درجات کی طرف، درجات سے قربت کی طرف، قربت و لذات معارف سے لذات روحانیہ کی طرف اور نے۔ خواص کی توبہ گویا ترک ماسوااس سے انس اور اس کی طرف گئا ہے۔ خواص کی توبہ گویا ترک ماسوااس سے انس اور اس کی طرف گئا ہے۔

یہ تمام چیزیں وجود کے کسب سے تعلق رکھتی ہیں۔ اور وجود کاکسب گناہ ہے جیسا کہ کہا گیا ہے۔ تیر اوجود گناہ ہے اس سے بڑے گناہ کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا کے عرفاء کہتے ہیں کہ اہر ارکی حسنات مقربین کی سیأت ہیں اور مقربین کی سیأت اہر ارکی حسنات ہیں اسی لیے حضور علیقی روزانہ سوبار استغفار کرتے جیسا کہ رب قدوس کا

ارشاد ہے۔

وَاسِنُ تَغُفِرُ لِذَنْبِكَ (محمد: 19)
"اوراستغفار كياكريس كه الله تعالى آپ كوگناه سے محفوظ ركھ"
يمال گناه سے مراد وجود كاگناه ہے۔ اس كانام انامت ہے كيونكه انابت ماسواالله كو چھوڑ كر الله كا ہو جانا آخرت ميں قربت كے واسطے ميں داخل ہونا اور الله تعالى كى ذات گرامى كاديدار حاصل كرناہے جيساكہ حضور عيات نے فرمايا:
الله تعالى كى ذات گرامى كاديدار حاصل كرناہے جيساكہ حضور عيات نے فرمايا:
إِنَّ لِلَٰهِ عِبَاداً أَبْدَ انْهُمُ فِي الدُّنْيَا وَقُلُونُهُمُ تَحُتَ

الْعَرُشِ^

"الله تعالى كے ايسے بندے بھى ہيں جن كے بدن تو دنياميں ہيں ليكن ان كے دل تحت العرش ہوتے ہيں"

الله تعالیٰ کا دیداراس دنیامیں نہیں ہو سکتا۔ ہاں صفات خداد ندی کے عکس کو دل کے آئینے میں دیکھنا ممکن ہے۔ جیسا کہ حضرت سیدنا امیر المؤمنین عمر ابن الخطاب رضی اللہ عنہ کاار شاد ہے۔ فی

"میرے دل نے اپنے رب کا دیدار کیا" یعنی میرے رب کے نور کے ساتھ ۔ پس دل جمال خداوندی کے عکس کودیکھنے کا آئینہ ہے۔

یہ مشاہدہ مر شد کامل کی تلقین کے بغیر حاصل نہیں ہو تا۔ مگر ضروری ہے کہ شیخ واصل نمیں ہو تا۔ مگر ضروری ہے کہ شیخ واصل بحق ہو اور اس کا سلسلہ طریقت آخر تک متصل ہو۔ وہ حضور علیقی کے واسطہ سے اور اللہ تعالیٰ کے حکم سے ناقصوں کی سمیل کے لیے مقرر کیا گیا ہو (صاحب خلافت ہو)

اولیاء خواص کے لیے بھیجے جاتے ہیں عوام کے لیے ہمیں۔ یک فرق ہو ولی اور نبی میں نبی عام و خاص ہر ایک کے لیے متعل ہفتہ مبعوث ہوتا ہوتا ہولی مرشد صرف خواص کے لیے بھیجا جاتا ہے اور وہ متعل ہفتہ نہیں ہوتا۔ ولی کو ہر حال میں اپنے نبی کی ابتاع کرنا ہوتی ہے۔ اگر وہ استقلال ہفتہ کا دعویٰ کرے تو کا فر ہو جاتا ہے۔ حضور علی ہے نے اپنی امت کے علاء کو انبیاء بنی اسر ائیل جسیا فرمایا ہے۔ کیونکہ انبیاء نبی اسر ائیل حضر ت سیدنا موسی علیہ السلام کی شریعت کی ابتاع کرتے اور نئی شریعت کی ابتاع کرتے ہو۔ لیکن ان کے علاء دین کی تجدید کرتے اور نئی شریعت کی ابتاع کرتے اور نئی شریعت کی ابتاع کرتے ہو اور نئی سے ملاء جنہیں منصب ولایت پر فائز کیا گیاہے خواص کے لیے بھیجے گئے ہیں تاکہ وہ امر و نئی کی تجدید کریں۔ اور تاکید و تبلیغ، اصل شریعت کے تزکیہ کے تاکہ وہ امر و نئی کی تجدید کریں۔ اور تاکید و تبلیغ، اصل شریعت کے تزکیہ کے ذریعے عمل میں استحکام پیدا کریں۔ تصفیہ اور تزکیہ سے مراد دل کی پاکیز گی ہے۔ دل معرفت کا محل ہے۔ یہ لوگ حضور (کے علم کے ذریعے خبر دیتے ہیں۔ جیسا دل معرفت کا محل ہے۔ یہ لوگ حضور (کے علم کے ذریعے خبر دیتے ہیں۔ جیسا کہ اصحاب صفہ معراج سے پہلے اسر ار معراج بتایا کرتے تھے۔ امت محمد یہ کاکامل کہ اصحاب صفہ معراج سے پہلے اسر ار معراج بتایا کرتے تھے۔ امت محمد یہ کاکامل

ولی وہی ہے جس کو یہ نور عطاکیا گیا ہو۔ یہ نور نبوت کا ایک جزوہ اور ولی اللہ کے دل میں اللہ تعالیٰ کی امانت۔ عالم وہ نہیں جس کے پاس صرف ظاہری علم ہو۔ اگر چہ ظاہری عالم بھی وراثت نبوت کا حقد ارہے لیکن اس کی حیثیت ذوی الار حام کی سی ہے۔ کامل وارث وہ ہے جو بیٹے کی جگہ ہو۔ چہ اپنے والد کا ظاہر وباطن میں راز ہو تاہے۔ اسی لیے حضور عیالیہ نے فرمایا :

إِنَّ مِنَ الْعِلْمِ كَهَيْثَةِ الْمَكْنُونِ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا الْعُلَمَاءُ بِاللَّهِ تعالىٰ فَإِذَا نَطَقُوا بِهِ لَمْ يُنْكِرُهُ إِلاَّ اَهْلُ الْغَرَّةِ • الْمُ يُنْكِرُهُ إِلاَّ اَهْلُ الْغَرَّةِ • الْمَ

"علم ایک چیسی ہوئی چیز کی مانند ہے جے صرف علماء باللہ ہی جانتے ہیں۔ جب وہ اس علم کو زبان پر لاتے ہیں تو غافل لوگوں کے سواء کوئی انکار نہیں کرنا"

یمی وہ راز ہے جو معراج کی رات اللہ تعالیٰ نے نبی کریم علیہ کے قلب اطھر میں ودیعت فرمایا تھا۔ علم کے جو تمیں ہزار باطن ہیں۔ ان میں سے یہ آخری یاطن ہے۔ نبی کریم علیہ کے اس راز سے اپنے مقربین صحابہ اور اپنے اصحاب صفہ علیہ مالر ضوان کے علاوہ کسی عامی کو آگاہ نہیں فرمایا۔ اللہ تعالیٰ ان مقربین بارگاہ کی برکوں سے ہمیں مستفیض فرمائے اور ان کی نیکیوں اور احسانات کی بارش سے ہمیں سیر اب کرے۔ آمین یار ب العالمین۔

علم باطن اسی راز کی طرف رہنمائی کرتاہے۔ تمام علوم و معارف اسی راز کا چھلکا ہیں۔ جو علائے ظاہر ہیں وہ بھی اس راز کے وارث ہیں۔ بعض کی حیثیت صاحب الفروض کی ہے۔ بعض کی عصبات اور بعض کی ذوی الار حام کی۔ یہ لوگ علم کے چھلکے کود عوت الی سبیل اللہ کے ذریعے پھیلارہے ہیں یہ مواعظ حنہ سے کام لیتے ہیں لیکن مشاکن اھل سنت جن کا سلسلہ طریقت مولا علی رضی اللہ عنہ سے ماتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی وساطت سے ماتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی وساطت سے ماتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی وساطت سے ماتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی وساطت سے ماتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی وساطت سے ماتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی وساطت سے ماتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی طرف دعوت دیتا

www.makiaoan.org

ہیں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

أُذُّعُ اِلِّي سَنَبِيُل رَبِّكَ بِالْحِكُمَةِ وَالْمَرْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمُ بِالَّتِي هِيُ أَحُسَنُ (الْخُلِ: 125) "(اے محبوب!) بلائے (لوگوں کو) اسے رب کی راہ کی طرف حکمت سے اور عدہ تفیحت سے اور ان سے محث (ومناظره)اس اندازے کیلئے جوبڑاپندیدہ (اور شائستہ ہو"

علاء ظاہر اور علاء باطن کی گفتگو توایک جیسی ہوتی ہے لیکن فروعات میں فرق ہو تا ہے۔ یہ نتیوں معانی حضور عظیمی میں بدرجہ اتم موجود ہیں۔ لیکن مجموعی طور پر کسی اور کو عطانہیں کیے گئے۔ان معانی کو تین قسموں میں تقسیم کیا گیا ہے۔

1۔ پہلی قشم نے

علم کامغز ہے۔ یہ علم حال ہے۔ یہ ہے۔ یہ علم صرف مر دان باصفا کو عطا ہو تاہے جن کی ہمت کی تعریف حضور عظامی نے فرمانی ہے۔

"هِمَّةُ الرِّجَالِ تَقُلُعُ الْجِبَالَ" إِلَّ

"مر دول کی ہمت بہاڑوں کو اکھیر مھیئتی ہے

یمال ہیاڑوں سے مراد قساوت قلبی ہے جوبند گان خدا کی دعااور تضرع ہے محوہوجاتی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کارشاد گرامی ہے۔

> وَ مَنْ يُؤُتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُونِيَ خَيْراً كَثِيْراً (البقره: 269) ''اور جسے عطاکی گئی د انائی تو یقیناً اسے دے دی گئی بہت بھلائی''

2\_دوسرى فسم:\_

اس مغز کا چھلکا۔ یہ علماء ظاہر کا حصہ ہے اور اس سے مراد موعظت حنه ،امربالمعروف اور ننی عن المحرب - جیسا که رسول الله علی فی فرمایا -ٱلْعَالِمُ يَعِظُ بِالْعِلْمِ وَالْآدَبِ وَالْجَاهِلُ يَعِظُ بِالضَّرْبِ و الْغُضي ال

"عالم علم اورادب کے ذریعے سمجھا تاہے جبکہ جاہل مار پیٹ اور ناراضگی ہے" 3۔ تیسر کی قشم:۔

یہ تھلکے کابھی چھلکا ہے۔ یہ حصہ امر اء کودیاجا تاہے۔ وہ عدل ظاہری اور سیاست ہے جس کی طرف قر آن نے بایں الفاظ اشارہ کیاہے۔ وَجَادِلهُمُ بِالَّتِی هِی اَحْسینُ (الْحَل: 125)

یہ لوگ اللہ تعالی کی صفت قھر کے مظاہر ہیں۔ یہ نظام دین کی حفاظت
کا سبب بنتے ہیں۔ جس طرح کہ سفید چھلکا اخروث کی حفاظت کر تاہے۔ ظاہر ی
علاء کا مقام سرخ اور سخت چھلکے کی مانندہ اور فقرائے صوفیاء عارفین مغز ہیں جو
در خت اگانے کا اصل مقصود ہو تاہے۔ یمی لب لباب ہے۔ اسی لیے حضور علیہ فیلے نے ارشاد فرمایا:

عَلَيْكُمُ بِمَجَالَسَةِ الْعُلَمَاءِ وَاسْتِمَاعِ كَلَامِ الْحُكَمَاءِ فَإِنَّ اللَّهُ تَعَالَىٰ يُحْجِى الْقَلْبَ بِنُور الْحِكُمَةِ كَمَا يَحْجِى الْقَلْبَ بِنُور الْحِكُمَةِ كَمَا يُحْجِى الْأَرْضَ الْمَيْتَةَ بِمَاءِ الْمَطُرُ الْ يَحْجِى الْأَرْضَ الْمَيْتَةَ بِمَاءِ الْمَطُرُ الْ تَعَلَاءِ كَ مُجلول مِين بِيْهُو اور حَمَاء كاكلام سنو كيونكه الله تعالى نور حكمت مرده دلول كوزندگى خشتا بحس طرح مرده زمين كوبارش كياني سے زنده كرديتا بے "ايك اور حديث پاك ميں ہے۔ ايك اور حديث پاك ميں ہے۔ كيمة الْحَدَيْم اَحَدُهُ الْحَدَيْم وَحَدَهَا اللهِ كَنْ وَجَدَهَا اللهِ مَنْ اللهِ كَاللهِ عَلَيْم اَحْدُها حَدُثُ وَجَدَهَا اللهِ مَنْ اللهِ عَلَيْم اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْم اللهِ اللهِ عَلَيْم اللهُ اللهِ عَلَيْم اللهِ اللهِ عَلَيْم اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْم اللهِ اللهِ عَلَيْم اللهِ اللهِ عَلَيْم اللهُ اللهِ عَلَيْم اللهُ اللهِ عَلَيْم اللهُ اللهِ عَلَيْم اللهِ اللهِ عَلَيْم اللهُ اللهِ عَلَيْم اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

لوگوں کی زبانوں پر جاری کلمہ (لا الله الا الله محمد رسول الله) لوح محفوظ سے نازل ہواہے۔لوح محفوظ عالم الجروت کے درجات سے ہے۔اور

جو کلمہ واصلین کی زبانوں پر جاری ہے وہ لوح اکبر سے بلاواسطہ زبان قدرت کے ذریع قربت میں نازل ہوا ہے۔ ہر چیز اپنا اصل کی طرف لوٹتی ہے۔ اس لیے اصل تلقین (مرشد کامل) کی تلاش فرض ہے جیسا کہ حضور علی اللہ العلم فرنے مسئلہ و مسئلہ و مسئلہ مقرف فرض ہے "علم کا حصول ہر مسلمان مر داور عورت پر فرض ہے" مدیث پاک میں علم سے مراو علم معرفت و قربت ہے۔ باقی علوم ظاہرہ کی ضرورت اتنی ہے کہ انسان فرائض کو جالا سکے جیسا کہ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

حیاۃ القلب علم فادخرہ
وموت القلب جہل فاجتنبه
وخیرمرادك التقوى فزدہ
كفاك بما وعظتك فاتعظه
دلكى نرگى علم ہے۔اسے ذخرہ كرلے۔اور دلكى موت جمالت ہے
اسے دامن چالے۔

تیری بہترین مراد تقویٰ ہے اس میں اور اضافہ کر۔ میری یہ نفیحت تیرے لیے کافی ہے پس اسے پلے ہاندھ لے۔ تیرے لیے کافی ہے پس اسے پلے ہاندھ لے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کارشاد گرامی ہے۔

وَتَزَوَّدُوْا فَإِنَّ حَيُرَ الذَّادِ التَّفُوى (البقره: 197)
"اورسفر كاتوشه تيار كرواورسب عيبتر توشه توير بيزگارى ہے"
الله تعالى كى رضااس بيس ہے كه بنده قرمت كى طرف سفر كرے اور در جات (ثواب)كى طرف ملتفت نه ہو۔ جيساكه الله تعالى كار شادگرامى ہے۔ اِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَةِ (التحصف: 30)
اِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَةِ (التحصف: 30)
"بيشك وہ لوگ جوا يمان لائے اور انہوں نے نيک عمل کے "

اور فرمایا: www.maktabah.org

قُلُ لَّا اَسْنَلُکُمُ عَلَیْهِ اَجُراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِی اِلْقُرْبِی (الثوری:23)

"آپ فرمائے میں نہیں مائگتا اس (دعوت حق) پر کوئی معاوضہ بجز قرابت کی محبت کے "
ایک قول کے مطابق المودة فی القربی کا معنی عالم قربت ہے۔ حواثثی حواثثی

حافظ امن حجر عسقلانی رحمة الله علیه اپنی کتاب "الفتح" میں گیار ہویں جلد ص103 پر کلھتے ہیں کہ توبہ لغت میں گناہ کے کلھتے ہیں۔اور شریعت مطھر و میں گناہ کو اس کی قباحت کے پیش نظر ترک کرنا۔اس کے کرنے پر نادم ہونااور دوبار ہنہ کرنے کا پختہ عزم کرنا۔ جس کے ساتھ زیادتی ہوئی ہے امکانی حد تک اس کی تلافی کرنااور اس کے حق کو اداکرنا توبہ ہے۔ جبکہ اہل حقیقت کرنزدیک توبہ یہ ہے کہ گزری خطاؤوں پر ندامت کی جائے۔

ان ماجه اپی سنن میں حضر ت ابو عبید اللہ عن عبد اللہ سے وہ اپنے والدگرامی حضر ت ابن مسعود سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیقیہ نے فرمایا "گناہ سے توبہ کرنے والا ایسا بھی ہے جیسے اس نے گناہ کیا بی نہ ہو" دیکھے کتاب الزحد باب ذکر التوبہ حدیث نمبر 2450 وی میں حضر ت انس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔ حدیث نمبر 2432 وانہوں نے یہ اضافہ بھی کیا ہے" جب اللہ تعالیٰ بند سے محبت کرتا ہے تو اسے کوئی گناہ نقصان نمبیں پہنچا سکتا" زبیری اتفاظ کا اضافہ کرتے ہیں کہ پھر حضور علیقی اللہ تعالیٰ بند سے محبت کرتا ہے تو اسے کوئی گناہ نقصان نمبیں پہنچا سکتا" زبیری اتحاف السادة التقین جلد آٹھ ص 506 پر ان الفاظ کا اضافہ کرتے ہیں کہ پھر حضور علیقی اللہ سے بیادہ التوائین و سحب المطھر بین (البقرہ: 222) المام سیوطی الفتی الکیری 11/3 پر حضر سے سلمان رضی اللہ عنہ سے ریایت کرتے ہیں اللہ کی بارگاہ میں تو ہہ کرنے والے جو ان سے پہند یہ میں منیں ۔ وہ کی نبیت اور گناہوں پر اصرار کرنے والے بو جعہ کی رات کو یا جمعہ کے دن کو کی جائے اور وہ گناہ سب گناہوں کی نبیت زیادہ کی نبیت زیادہ کی نبیت زیادہ کی نبیت زیادہ کی نبیت کی ایک کو بسب گناہوں کی نبیت زیادہ کیا تھوں کی نبیت زیادہ کی نبیت زیادہ کیا تھوں کی نبیت زیادہ کی نبیت زیادہ کیا تو والے کو کی جائے اور وہ گناہ سب گناہوں کی نبیت زیادہ کی نبیت زیادہ کیا تو جمعہ کی رات کو یا جمعہ کی رات کو کی جائے اور وہ گناہ سب گناہوں کی نبیت زیادہ کیا تو کو خوالے اور وہ گناہ سب گناہوں کی نبیت زیادہ کیا تو کو کی جائے اور وہ گناہ سب گناہوں کی نبیت زیادہ کیا تھوں کیا تھوں کیا کو کی جائے اور وہ گناہ سب گناہوں کی نبیت زیادہ کیا تھوں کیا تھوں کو کیا ہے کو کیا گور وہ گناہ سب گناہوں کی نبیت زیادہ کیا تھوں کو کیا ہے کا در وہ گناہ سب گناہوں کی نبیت زیادہ کیا تھور کیا کیا تھور کیا تھور کیا کیا تھور کیا کیا تھور کیا کیا کیا کیا تھور کیا تھور کیا تھور کیا کیا تھور کیا

پندیدہ ہے جو جعد کی رات یادن کو کیا جائے۔ امام قشیر کی اپنے رسالہ میں ص 77 پر کھتے ہیں کہ توبہ سالحین کی پہلی منزل ہے۔ اور طالبین حق کے لیے یمی پہلا مقام ہے۔ حاشیہ (ظ) میں آیا ہے کہ امیر المؤ منین رضی اللہ عنہ نے عرض کی : یار سول اللہ! مجھے عبادت کا کوئی ایساطریقہ سکھاؤجو سل ترین ہولیکن اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب طریقوں سے بہتر شار ہو تا ہو حضر ت علیاتہ نے فرمایا۔ علی! خلوت میں ہمیشہ اللہ تعالیٰ کاذکر کرو۔ سے متعلقہ نے فرمایا آئیسیں بند کرواور مجھ حضر ت علی نے بوچھا حضور! کیسے ذکر کروں۔ آپ علیاتہ نے فرمایا آئیسیں بند کرواور مجھ حضور علیاتہ نے آئی بند کر کے تین مر تبہ کلمہ طیبہ لاالہ الااللہ کاورد فرمایا حضر ت علی صفی اللہ عنہ مرتبہ ورد کرو میں سنوں گا۔ حضور علیاتہ نے آئی بند کر کے تین مرتبہ کلمہ طیبہ لاالہ الااللہ کاورد فرمایا حضر ت علی من اللہ عنہ نے لاالہ الااللہ کا آئیسیں بند کرے کے تین مرتبہ در کیااور حضور علیاتہ سنیتہ رہے۔

یہ ایک حدیث کا نکراہے۔ حدیث کے آخری الفاظ یہ ہیں کہ صحابہ کر ام علیھم ار صوان نے یو چھاجماد اکبر کیاہے؟ آپ عظیم نے فرمایا:"جماد قلب"اس حدیث کوام غزال نے الاحیاء جلد سوم ص ہم پر نقل کیاہے۔ عراقی اپنی کتاب''المغنیٰ "میں فرماتے ہیں کہ اس حدیث کو پہنتی نے زمد میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ کے حوالے سے روایت کیا ہے۔اوریہ بھی فرمایا ہے کہ اس کی سند میں ضعف ہے۔امام پہنتی کے نزویک "الذهد الكبير" ص373 يريه حديث صفيف بتائي كئي ہے۔ امام سيوطي فرماتے ہيں كه خطيب بغدادی نے اپنی تاریخ میں جلد13 ص493 رحفرت جارر صنی اللہ عنہ کے حوالے ہے بیان فرماتے ہیں کہ حضور علیہ تشریف لائے اور اپنے صحابہ کرام کو خوش آمدید کما اور فرمایا ہم جہاد اصغرے جہاد اکبر کولوٹ رہے ہیں۔ صحابہ نے عرض کیا جہاد اکبر کیا ے ؟ نبي كريم عطي في فرمايا: انسان كا اپني خواہشات سے جماد كرنا مناوى "فيض القديد" جلد 4 ص 511 ير لكھنے ہيں كيد حضور عظيمة في صحابة كرام كے جواب ميں فرمايا! ہم ایک ایے وسمن سے جنگ کر کے آرہے ہیں جو ہم سے الگ تھگ رہتا ہے۔اوراب جمیں ایک ایسے دعمٰن کا سامناہ جو ہمارے ساتھ ساتھ ہے۔ اپنی خواہشات سے جنگ سب سے بردااور عظیم ترین جہاد ہے۔ کیونکہ کفار کے خلاف جنگ کرنا فرض کفایہ ہے اور نفس کے خلاف جنگ کرناہر مکلف پر ہروقت فرض عین ہے۔ای بوے جہاد کی طرف حدیث میں اشارہ کیا گیا ہے۔ حفر ت این او هم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں شدیدترین جماد۔

خواہشات کے خلاف جماد ہے۔ پس جس نے نفش کوخواہشات ہے روک لیا۔
اس حدیث کو امام غزالی نے "الاحیاء" جلد سوم ص 4 پر نقل فرمایا ہے۔ علامہ۔ عراقی
اپنی "المغنی" جلد سوم ص 4 پر فرماتے ہیں کہ اسے پہنی نے "الزھد الکبیر" میں حضر ت
ائن عباس رضی اللہ عنہ کے حوالے ہے بیان کیا ہے۔ اس حدیث کی سند میں ایک نام محمد
بن عبد الرحمٰن بن غروان کا ہے جو حدیث گھڑنے میں مشہور ہے۔ دیلمی نے "القدوس"
میں اور متقی ھندی نے کنزالعمال جلد 4 ص 431 پراے نقل کیا ہے۔

الم قشيرى فرماتے ہيں جس نے سزاكے خوف سے توب كى وہ صاحب توبہ ہے۔ جس نے تواب كيلئے توبہ كى وہ صاحب روبہ (متوجہ ہونے والا) ہے۔ یہ بھى كما گیا ہے كہ توب مؤمن كى صفت ہے۔ رب قدوس كا فرمان ہے۔ و تو يوا الى الله جميعا ايها المقومنوں (نور:31) انابت اولياء كى صفت ہے۔ رب قدوس كا فرمان ہے و جاء بقلب منيب (ق:33) روبہ انبياء ومر علين كى صفت ہے۔ رب قدوس كا ارشاد ہے۔ بقلب منيب (ق:33) روبہ انبياء ومر علين كى صفت ہے۔ رب قدوس كا ارشاد ہے۔ بقد منيب (قاب (ص:44))

جب انسان لذات روحانیه اور قربت حاصل کرلیتا ہاور فاء میں غرق ہو جاتا ہے وراللہ کی قربت حاصل کرلیتا ہے تواس کا مقصد پورا ہو جاتا ہے کیو نکہ انسان کے وجود کااصل مقصد ہی ہی ہی ہے (ویا خلفت البحن والانس الا لیعبدون) (فاریات: 56) اس مقام پر پہنچ کربند ہے کوا پی فات ہملاد پنی چاہیے۔ بلعہ اس فات کا یمال لا ثی ہو ناواجب ہے بندے کو ذیب ہی شمیل یہ ہے کہ وہ نور اللی کے سامنے معدوم ہو جائے اس مقام پر بھی اگر اس کا وجو دباقی ہے تو یمی سب ہے ہوا گئاہ ہوگا۔ کیو نکہ جس نے حق کو پہچانا اور اپنے اگر اس کا وجو دباقی ہے تو یمی سب ہے ہوا گئاہ ہوگا۔ کیو نکہ جس نے حق کو پہچانا اور اپنی دور وجود کو باقی رکھا تواس نے باد فی کی اور یہ بہت ہوا گناہ ہے حق فا ایمی کہ ابر ارکی حسات مقر بین کی سیئات ابر ال کے حسات ۲ ہے حضر ات الی صعد خراد کا کلام ہے۔ اسے ابن عساکر نے اپنی تاریخ میں جلد دوم ق 65 پر نقل کیا ہے۔ سیکن ذرکش نے اس حامل نے اپنی تاریخ میں جلد دوم ق 65 پر نقل کیا ور مقر بین فرق یہ ہے کہ مقر بین وہ لوگ ہیں جو حظوظ اور ارادہ سے لیے گئا دور مقر بین میں فرق یہ ہے کہ مقر بین وہ لوگ ہیں جو حظوظ اور ارادہ سے لیے گئا دور مقر بین میں استعال کے جاتے ہیں۔ عبادت اور طلب ہیں ان کی منزل مولا ہوتی کو پور اکر نے میں استعال کے جاتے ہیں۔ عبادت اور طلب ہیں ان کی منزل مولا حقوق کو پور اگر نے میں استعال کے جاتے ہیں۔ عبادت اور طلب ہیں ان کی منزل مولا

-0

-4

-/

کر ضاہوتی ہے ابر اروہ ہیں جوابے خطوط اور ارادوں کے ساتھ باقی ہوتے ہیں اور اعمالُ صالحہ اور مقامات یقین میں اسیس قیام مخشا جاتا ہے تاکہ وہ ال مجاھدوں سے ارفع در جات کی جزایا کیں واللہ اعلم "المصوع" ص 94

ا په حدیث جمیں نہیں ملی۔

عمر بن الخطاب بن نفیل بن عبر العزی ، القرشی ، العدوی ، ابو حفص - آپ عام الفیل کے تیرہ سال بعد پیدا ہوئے - ستائیس سال کی عمر میں اسلم قبول کیا۔ اشراف قریش میں شار ہوتے تھے - جاھلیت میں سفارت کا منصب آپ کے پاس تھا۔ آپ عشرہ بیس میں - نبی کریم علیق کے سسر ہونے کا شرف رکھتے ہیں - 23ھ میں شہید ہوئے تفصیل کیلئے و کھے کتاب "تهذیب تاریخ الخلفاء" از امام سیوطی تہذیب الشیخ نایف العباس، تحقیق خالد الرزع ۔ محمد غسان عزقول - دار الالباب دمشق

. . 1 .

ا ہے دیلی نے "الفر دوس" ص 802 پر حضر ت ابد هریرہ ہے روایت کر کے نقل کیا ہے۔ اس منذری نے "الر غیب والتر هیب" جلد اول ص 103 پر اسے ذکر کیا ہے۔ اس طرح اسے ابد عبدالرحمٰن سلمی "الاربعین فی التصوف" میں۔ سیوطی نے "الائی" جلد اول ص 221 پر نقل کیا ہے اور انتازا کد کیا ہے "قیامت کے دن اللہ تعالیٰ ایک جگہ علاء کو جمع فرمائے گاور ان ہے فرمائے گامیں نے تہیں اس لیے علم ودیعت نہیں کیا کہ تہمیں عذاب دینے کا ارادہ رکھتا تھا" حدیث میں اهل العزۃ ہے مراد اہل غفلت ہیں جود نیا کی طرف مائل ہوتے ہیں۔ دنیا کی زیب وزینت نے انہیں، دھو کے میں ڈال رکھا ہوتا ہے۔ طرف مائل ہوتے ہیں۔ دنیا کی زیب وزینت نے انہیں، دھو کے میں ڈال رکھا ہوتا ہے۔ شھوات نفسانی کی ابتاع کرتا ہے اللہ کی نافر مائی کرتا ہے۔ (اسی وجہ سے) اللہ اور اس کے رسول کے احکام کی نافر مائی کرتا ہے اور دین کو بالکل ترک کر دیتا ہے۔ یہ اشعار امام شافعی کی طرف منسوب میں۔

شكوت الى وكيع سوء حفظى فاوصانى الى ترك المعاصى فان العلم نور من اله ونور الله لا يعطى لعاصى

میں نے حضر ت وکیع کی خدمت میں اپنے حافظے کی کمزوری کی شکایت کی توانسول نے مجھے گناہ چھوڑنے کی تلقین فرمائی اور بتایا کہ علم اللہ کے نور سے نور ہے ایک نور ہے اور یہ نور

سر کش کو نہیں دیا جاتا۔

الجلونی "النشف" جلد دوم ص 444 پر لکھتے ہیں کہ مجھے علم نہیں ہو سکا کہ یہ حدیث ہے۔لیکن بعض لوگوں نے اسے شیخ احمد غزالی (امام غزالی کے سکے کھائی) سے نقل کیا ہے۔ پس اس کی مراجعت کیجے۔ الازهری نے "تخذیر "ص183 میں اس کی موافقت فرمائی ہے۔

به حدیث ہمیں نہیں ملی

یہ حدیث ہمیں تھیں تل یہ ایک حدیث کا ٹکڑا ہے جے الھیشمی نے ''الجمع'' جلد اول ص 125 پر حفز ت ایوامامہ سیا رضی اللہ تعالی عنہ کے حوالے ہے نقل کی ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا :'' حضرت لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کی :ا ے میرے بیٹے علماء کی مجلس میں بیٹھا کرو۔ اور دانشودول کا کلام ساکرواللہ تعالیٰ مر دہ دلول کو نور حکمت ہے اس <sup>ط</sup>رح زندہ کرتاہے جس طرح بارش کے پانی ہے مردہ ذہن کو۔الھی خصی فرماتے ہیں کہ اس حدیث کو طبر انی نے "الکبیر" میں روایت کیا ہے۔ ابو نعیم "حلیہ" جلد اٹھ ص82 پر لکھتے ہیں کہ حضرت جار رضی اللہ عنہ ہے مو قوفااور مر فوعاروایت ہے۔ آپ علیہ نے فرمایا: ہر عالم کی مجلس میں مت بیٹھو۔ صرف اس عالم کی مجلس میں بیٹھو جویانج چیزوں ے (ہٹ کر) یانچ چیزول (کو اپنانے) کی دعوت دیتا ہو۔ شک ہے یقین ریاء ہے اخلاص ، رغبت سے تکبر سے عاجزی ، اور عداوت سے نصیحت '' ۔ اسے امام غزالی نے بھی الاحیاء "میں جلداول ص 263 پرذ کر فرمایا ہے۔

امام قضاعی اینی مندییں (جلد اول ص65) حضرت ابد ہر ریرہ رضی اللہ عنہ ہے روایت كرتے بين فرماتے بين كه رسول الله عظالية نے فرمايا: دانائى كىبات عقلندى كمشده چيز ہوہ اے جمال پائے لینے کاسب سے زیادہ حق رکھتاہے "امام ترمذي "الجامع الصححے" میں (كتاب العلم باب ماجاء في فضل العلم "حكمت، كي بات مؤمن كي مكشده ميراث ہے۔ جمال اسے یا بے دوسر وال سے زیادہ اس کے لینے کا حق رکھتا ہے"

انن ماجه کی روایت کر دہ حدیث کا گلڑا ہے۔ (سنن ائن ماجہ ۔ کتاب المقدمہ باب فضل العلماء والحث على طلب العلم حديث نمبر 224) حفرت انس بن مالك سے روايت ہے۔ تمہ حدیث بیے ۔ .... نااهل کو علم سکھانا ہے ہے جیسے خزیر کے گلے میں سونے اور موتیوں کابار "مناوی (فیض القدیرے 4/ 267) فرماتے ہیں کہ حضرت سرور دی

(عوارف المعارف) میں فرماتے ہیں فرض علم کو نیاہے اس مارے اختلاف ہے بہلا قول یہ ہے کہ علم الاخلاص کہ الاخلاص اور آفات نفس کی معرفت کا علم فرض ہے کیونکہ اخلاص مامور یہ ہے جس طرح کہ عمل ما موریہ ہے۔ نفس کا وحوکہ اس کی سرنش اور شھوات اخلاص کی بنیادوں کو کھو کھلا کر دیتی ہیں۔ پس اخلاص کا علم فرض ہے۔ دوسر ا قول یہ ہے کہ معاملات مثلاً بیع و شراء کا علم فرض ہے۔ تیسرا قول یہ ہے علم التوحید فرض ہے تاکہ انسان اس نظر بے کو اپنا سکے۔استدلال کر سکے اور نقل کر سکے۔ یو تھا قول یہ ہے علم الباطن فرض ہے۔اور اس سے مراد ابیاعلم ہے جویقین میں اضافہ کر دے۔ یہ علم صحبت اولیاء سے میسر آتا ہے۔ کیونکہ وہ مصطفیٰ کر بم علیہ کے وارث ہوتے ہیں۔ امام غزالی (منهاج العابدين ص7-8) فرماتے ہيں ياد رکھيے جن علوم كا حصول فرض ہے ان کی کل تین قتمیں ہیں۔ علم توحید، علم باطن یعنی وہ علم جس کا تعلق دل اور اس کی مساعی سے ہے اور علم شریعت۔ان میں سے ہر علم کتنا سکھنا فرض ہے تو اس بارے عرض ہے کہ علم توحید ہے توا تنافرض ہے جس سے دین کے اصول معلوم ہو سکیں یعنی جس علم کے ذریعے توسمجھ جائے کہ تیر اایک معبود ہے جو عالم ، قادر ،اراد ہ فرمانے والا ، نمیشہ زندہ رہے والا متکلم ، سمیع وبھیر وحدہ لاشر یک ہے۔وہ صفات کمال سے متصف ہے۔ ہر عیب اور کمزوری سے پاک ہے وہ حدوث سے پاک قدیم ہے۔ ہر حادث کاخالق ہے اور محمد علی اس کے بعدے اور رسول ہیں جوشر بعت وہ لیکر آتے ہیں حق ہے اور اللہ تیارک وتعالیٰ کی طرف ہے ہے۔ رہاعکم باطن کی فرض مقدار نؤوہ واجہات اور مناھی کاعلم ہے۔ تاکہ تواس کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی عظمت کو سمجھ سکے اور اخلاص ، نیت اور بہترین عمل کرنے کے طریقے معلوم کر سکے۔علم شریف کی فرض مقدارا تی ہے کہ تواس کے ذریعے فرض کی متعینہ مقدار کو سمجھ سکے۔اوراس کی ادائیگی کے طریقے معلوم کر سکے۔مثلاطہارت، نمازوغیرہ۔اس مقدار سے زیادہ علوم کا حصول فرض کفایہ ہے۔

## چھٹی فصل

اهل تصوف لے کے بیان میں :۔

اہل تصوف کی وجہ تسمیہ یا تو یہ ہے کہ وہ نور معرفت و توحید ہے اپنے باطن کا تصفیہ کرتے ہیں۔ یا یہ کہ وہ اصحاب صفہ جیسی (فقیرانہ) زندگی گزارتے ہیں یا پھر یہ کہ وہ صوف (اون) کا لباس زیب تن کرتے ہیں۔ مبتدی پھیڑ کی اون کا لباس پہنتا ہے۔ حسب مراتب احوال ان کے باطن کی حالت بھی الیی ہی ہوتی ہے۔ کھانے پینے میں بھی مراتب احوال ان کے باطن کی حالت بھی الیی ہی ہوتی ہے۔ کھانے پینے میں بھی باہم تفاوت ہو تا ہے۔ تفییر مجمع البیان کے مصنف کھتے ہیں: اہل زہد کو چاہیے کہ وہ لباس اور کھانے پینے میں سخت چیزوں کا استعمال کریں۔اھل معرفت کے لیے مناسب یہ ہے کہ وہ زم چیزیں استعمال میں لائیں۔لوگوں کا پنے مراتب و منازل مناسب یہ ہے کہ وہ زم چیزیں استعمال میں لائیں۔لوگوں کا پنے مراتب و منازل سے فروتر ہو کر رہنا سنت ہے تا کہ کسی طریقے میں صدے تجاوز نہ ہو جائے۔اہل تصوف کی چو تھی وجہ تسمیہ یہ ہو سکتی ہے کہ وہ حضر ت احدیت میں پہلی صف کے تصوف کی چو تھی وجہ تسمیہ یہ ہو سکتی ہے کہ وہ حضر ت احدیت میں پہلی صف کے لوگ ہیں۔

تصوف كالفظ چار حروف پر مشمل ہے۔ تاء، صاد، واؤ، فار

-: 5

توبہ کو ظاہر کرتی ہے۔اس کی دوقشمیں ہیں ، ظاہر کی توبہ اور باطن کی توبہ ظاہر کی توبہ بیہ ہے کہ انسان اپنے تمام ظاہر می اعضاء کے ساتھ گناہوں اور اخلاق رذیلہ سے اطاعت وانقیاد کی طرف لوٹ آئے اور قولاو فعلا مخالفات کوتر ک

کر کے موافقات کواینالے۔

باطنی توبہ یہ ہے کہ انسان باطن کے تمام اطوار کے ساتھ مخالفات باسنیہ ہے موافقات کی طرف آجائے اور دل کو صاف کر لے۔ جب اخلاق ذمیمہ، اخلاق حسنہ میں تبدیل ہوجائیں تو تاء کا مقام مکمل ہوجاتا ہے۔اور ایسے شخص کو تائب کہتے ہیں۔

صاد: ـ

صفاء کو ظاہر کر تاہے۔ صفاک دوقشمیں ہیں۔ صفاء قلبی اور صفاء سری۔
صفاء قلبی توبیہ ہے کہ انسان بھری کدور تول سے اپنے دل کو صاف کر
لے مثلاً کشرت اکل کے وشرب، کشرت کلام، کشرت نوم جیسی دل سے تعلق رکھنے
والی کدور تیں اور اسی طرح ملاحظات دنیوی مثلا زیادہ کھانے کی فکر، زیادہ جماع،
اہل و عیال کی زیادہ محبت اور اسی طرح کی دوسری نفسانی کدور تیں جن سے اللہ تعالی نے روک دیا ہے۔

ان کدور تول ہے دل کو صاف کرنا ملازمت ذکر بغیر ممکن نہیں۔ شروع میں مرشداہنے مرید کوذکر بالجمر کی تلقین کرے تاکہ وہ مقام حقیقت تک پہنچ جائے جیسا کہ رب قدوس کاار شادگرامی ہے۔

> اَنَّمَا الْمُؤْمِثُونَ الَّذِيْنَ اِذَا ذُكِرَاللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمُ (الانفال:2)

"صرف وہی سے ایماندار ہیں کہ جب ذکر کیا جاتا ہے اللہ تعالیٰ کا توکانی اٹھتے ہیں ان کے دل"

یعنی ان کے دلوں میں خثیت پیدا ہو جاتی ہے <sup>کے</sup> ظاہر ہے خشیت صرف اس صورت میں پیدا ہو سکتی ہے کہ دل غفلت کی نیند سے بیدار ہو جائیں۔ اور ذکر خداوندی سے اس کا زنگ اتر جائے۔ خشیت کے بعد خیر وشر جو ائجی تک مخفی ہو تا ہے اس کی صورت دل پر نقش ہو جاتی ہے جیسا کہ کما جاتا ہے عالم نقش بھما تا ہے اور عارف اسے صیقل کر تا ہے۔ رہی صفائے سری تواس کا مطلب میہ ہے کہ انسان ماسوااللہ کودیکھنے سے اجتناب کرے اور اس کو دل میں جگہ نہ دے۔ اور میہ وصف اسمائے تو حید کا لسان باطن سے مسلسل ورد کرنے سے حاصل ہو تاہے۔ جب میہ تصفیہ حاصل ہو جائے توصاد کا مقام پورا ہو جاتا ہے۔

واؤ:\_

واوولایت کو ظاہر کرتی ہے۔اور ولایت تصفیہ پر مرتب ہوتی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

الَّا إِنَّ اَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خُونُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ عَ (يونس: جِعُ)

"خبر دار! بیشک اولیاء الله کونه کوئی خوف ہے اور نه وہ عمکین ہول گے"

ولایت کے نتیج میں انسان اخلاق خداد ندی کے رنگ میں رنگ جاتا ہے جیسا کہ رسول اللہ علیہ کارشاد گرامی ہے۔

> تَخَلَّقُوا بِأَخُلَاقِ اللَّهِ ٥-"اخلاق خداوندى كواپنالو"

یعنی صفات خداوندی ہے متصف ہو جاؤ۔ ولایت میں انسان صفات بشر ی کاچولہ اتار بھینکنے کے بعد صفات خداوندی کی خلعت زیب تن کر لیتا ہے۔ حدیث قدسی میں اللہ تعالیٰ کاار شادہے۔

> اذا احببت عبدا کنت له سمعا وبصرا ویدا ولیسانا فبی یسمع وبی یبصر وبی یبطش و بی ینطق وبی یمشی ا

> "جب میں کسی بندے کو محبوب بنالیتنا ہوں تواس کے کان، آنکھ ، ہاتھ اور زبان بن جاتا ہوں۔ (اس طرح) وہ میری ساعت کے ذریعے سنتا ہے۔ میری بصارت کے ذریعے دیکھتا

ہے۔ میری قوت سے پکڑتا ہے میری زبان قدرت سے گفتگو کرتا ہے اور میرے پاؤل سے چلتا ہے"

جو آدمی اس مقام پر فائز ہو جاتا ہے وہ ماسوای اللہ سے کٹ جاتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

وَقُلُ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ (الاسراول81)
"اور آپ (اعلان) فرماد بجئ آگیاہے حق اور مٹ گیاہے
باطل بیشک باطل تھاہی مٹنے والا"
یمال واؤکامقام مکمل ہوجاتاہے۔

-: 51

یہ حرف فناء فی اللہ کو ظاہر کر تاہے۔ یعنی غیر سے اللہ تعالیٰ میں فناہو جانا جب بشر ی صفات فناہو جاتی ہیں تو خدائی صفات باقی رہ جاتی ہیں۔ اور خدائی صفات نہ فناہوتی ہیں نہ فساد کا شکار اور نہ زائل ہوتی ہیں۔

پس عبد قانی رب باقی اور اس کی رضا کے ساتھ باقی بن جاتا ہے اور ہند ہ فانی کا دل سر ربانی اور اس کی نظر کے ساتھ باقی ہو جاتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

كُلُّ شْنَى ، هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُ '(القصص: 88) "برچيز هلاك مونے والى ہے سوائے اس كى ذات كے "

یمال بیر احتمال بھی ہے کہ اس سے مراد اللہ کی رضا اور خوشنودی لی جائے۔ بعنی ساری چیزیں فانی ہیں سوائے ان اعمال مالحہ کے جن کو صرف اللہ تعالیٰ کی رضاء اور خوشنودی کے لیے سر انجام دیا جائے۔ پس وہ راضی برضا ہوجاتا ہے اور میں بقاہے۔

عمل صالح کا نتیجہ حقیقت انسان کی زندگی ہے جسے طفل معانی کتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کارشادگرامی ہے۔

إِلَيْهِ يَصِعُدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ

(قاطر:10)

"اس کی طرف چڑ هتاہے پاکیزہ کلام اور نیکہ، عمل پاکیزہ کلام کوبلند کر تاہے"

ہر وہ کام جو غیر اللہ کے لیے ہو شرک ہے اور شرک کامر تکب ھلاک ہونے والا ہے۔ جب انسان فناء فی اللہ کے مقام پر فائز ہو جاتا ہے تو اسے عالم قرمت میں بقاحاصل ہو جاتی ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

> فِی مَقَعَدِ صِدُقِ عِنْدَ مَلِیكِ مُقْتَدِرِ (القَمر: 55) ''بڑی پیندیدہ جگہ میں عظیم قدرت والے باوشاہ کے پاس (بیٹھے) ہوں گے"

عالم لاھوت میں بھی انبیاء واولیاء کے ٹھسرنے کی جگہ ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے۔

> وَكُونُواْ مَعَ الصَّادِقِينَ (التوبه: 119) ع "اور ہو جاؤتے لوگول كے ساتھ"

جب حادث قدیم ہے مل جاتا ہے تو حادث کا اپنا وجود نہیں رہتا کسی شاعر نے اسی طرف اشادہ کرتے ہوئے کہاہے۔

صفات الذات والا فعال طرا قدیمات مصونات الزوال اللہ تعالیٰ کی تمام صفات اور افعال قدیم ہیں جو زوال پزیر ہونے سے

محفوظ ہیں۔

جب فناتمام ہو جائے تو صوفی حق کے ساتھ ہمیشہ کیلئے باقی بن جاتا ہے ^ قرآن کر یم میں ہے:

اولئك اصحاب الجنة هم فيها خالدون (البقره:82) "وبي جنتي بين وهاس جنت مين بميشه ريخ والع بين"

### حواشي

امام قشیر ی (الرسالہ ص 217-218) فرماتے ہیں کہ ابد محد جریری سے تصوف کے بارے دریافت کیا گیا توانسول نے فرمایا: سنت کے مطابق اخلاق اپنالینااور برے اخلاق ے منہ موڑلینا تصوف ہے۔ فرمایا میں نے ابد حمزہ بغدادی رحمۃ الله علیه کو فرماتے سنا سے صوفی کی نشانی ہے ہے کہ وہ غنا کے بعد فقر اختیار کر لے۔ عزت ملنے کے بعد غنی کا اظهار كرے ، ذلت كے بعد كرون اكر الے اور كمناي كے بعد شهرت كاطالب مو - عمر بن عثان کی سے یو چھا گیا کہ تصوف کیا ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا۔ بہتر سے بہتر کی طرف سفر تصوف ہے۔رویم سے بھی یمی سوال ہوا توانہوں نے فرمایا: تفس کی باگ ڈور اللہ تعالیٰ کے وست قدرت میں وے دینا کہ جیسا چاہے اس سے خدمت لے۔ حضرت جنیدر حمة الله علیہ سے يو جھا گيا تصوف كياہے ؟ توانمول نے فرمايا تصوف يد ہے کہ بغیر کی غرض کے تواللہ کی معیت حاصل کرے۔ آپ نے فرمایا: میں نے حضرت رویم کو فرماتے سنا: تصوف تین خصلتوں پر مبنی ہے فقر اختیار کرنا،بذل وایثار پر عمل پیرا ہونااورا بی منشااورارادے کو ترک کر دیناحضرت جینید کا قول ہے تصوف زمین ک ما تند ہے جس پر جمان بھر کی گندگی سینے کی جاتی ہے لیکن اس سے جو پکھ ٹکلتا ہے وہ ملیح اور خوصورت ہو تاہے۔ حفرت شبل نے صوفی کی تعریف میں فرمایا۔ صوفی وہ ہے جو خلق سے تعلق توڑ لے اور حق سے واصل ہو جائے۔ میں نے حضرت جندر حمة الله عليه ے سنا: تصوف بدے کہ اللہ تعالی مجھے تھے ہے مردہ کر دے اور مجھے اپنے ساتھ زندہ كردے۔ايك دفعہ آپ نے تصوف كے بارے جواب ديا۔ تصوف بيہے كہ توكى چيز كا مالک ہولیکن وہ تیری مالک نہ بن سکے حضرت جینید نے فرمایا تصوف بورے ول و جان ہے الله كاذكر كريا،الله تعالى كانام سنتے ہى وجد كى كيفيت طارى ہو جانااور سنت كى ابتاع ميں عمل پیراہونا۔ آپ ہی کاار شاد ہے صوفی زمین کی مانند ہے جے گتاخ سر دی روندتی ہے اس ابرک ماندہے جوہر چزیر سامیہ فکن ہوجاتاہے اور الی بارش کی طرح ہے جوہر چزکو سیراب کرتی ہے۔ حضرت تھل بن عبداللہ فرماتے ہیں کہ صوفی وہ ہے جوایے خون کو هدر جانے اور اپنی ملک کو مباح سمجھے۔ حضرت نوری کا ارشاد ہے: صوفی کی تعریف بیہ

ا۔

ہے کہ پچھ نہ ہو تو سکون میں ہواور پچھ ملے تواٹیار کا، طیر ہ اختیار کرلے۔ حضرت شبلی فرماتے ہیں۔ تصوف بغیر غم کے اللہ کے ساتھ بیٹھنا ہے۔ حضرت جریری فرماتے ہیں تصوف حق کی تصوف نام ہے مراقبہ احوال اور لزوم ادب کا۔ حضرت مزین فرماتے ہیں تصوف حق کی فرما نبر داری ہے۔ حضرت ابو تراب خضل میں کا قول ہے صوفی وہ ہے جس کو کوئی چیز مکدرنہ کرے اور اس کے ذریعے ہر چیز صاف ہو جائے۔ ابو الحن سیر وانی کا ارشاد ہے صوفی اور اوے شمیں وار دات سے بنتا ہے۔ ذھبی (الیسر 534/147) حضرت کائی کے حوالے نے فرماتے ہیں تصوف حسن خلق کا دوسر انام ہے۔جو خلق میں تجھ سے جنبا آگے ہوگا۔

عاشیہ (ظ) پیس آیاہے کہ ابو سلیمان دار انی نے فرمایا: دنیا کی چائی سیر ببطنی ہے اور آخرت
کی کنجی بھوک ہے یکی نن معاذر ازی فرماتے ہیں: بھوک نور ہے اور سیر ببطنی آگ
ام قشیر ی (الرسالہ ص 101-102) فرماتے ہیں کہ ابوالقاسم الحکیم کاارشادہ ہو شخف
کی چیز ہے ڈر تا ہے اس ہے دور بھاگتا ہے گرجو شخص فوف فدار کھڑا ہے وہ اس کی طرف
بھاگتا ہے حضر ہے بھڑ حافی کا قول ہے خوف ایک فرشتہ ہے بجو صرف پاک دل ہیں قیام
کر تا ہے۔ فرماتے ہیں کہ میں نے حضر ہے نور کی ہے سنا فرمایا کرتے تھے۔ جس شخف کے
دل میں اللہ کا خوف ہو وہ اللہ کی طرف ہے بھاگ کر اللہ تعالیٰ ہی کی طرف آتا ہے۔ سلمی
(طبقات صوفیہ ص 303) واسطی کے حوالے ہے فرماتے ہیں خوف اللہ اور بعد ہے کہ
در میان مجاب ہے۔ خوف مایوسی ہے اور امید لالجے۔ اگر تو اس ہے ڈرے گا تو اُسے خیل
در میان مجاب ہے۔ خوف مایوسی ہے اور امید لالجے۔ اگر تو اس ہے ڈرے گا تو اُسے خیل
کے لیے ہے رخصت عابدوں کے لیے، خشیت عالموں کے لیے، وجداهل مجلس کے لیے
اور ھیبنت عارفوں کے لیے۔ کیونکہ انکوکوئی خوف نہیں ہو تا جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے
الا ان الاولیاء الله لا خوف علیهم ولا ھم یخزنون (یونس: 62)

حضرت تشیری (الرسالہ ص203) فرماتے ہیں کہ حضرت ابو سعید خراز نے فرمایا اللہ تعالیٰ اپنے بندوں میں ہے کی بندے کو جب منصب ولایت پر فائز کرنا چاہتا ہے تواس کے لیے ذکر کا دروازہ کھول دیتا ہے۔ جب ذکر کی لذت ہے اسے کامل آشنائی ہو جاتی ہے تواس پر قرمت کا دروازہ واکر دیتا ہے۔ پھر اسے مجالس انس پر بلند کرتا ہے۔ پھر اسے

کرسی توحید پر بٹھا دیتا ہے۔ اس کے بعد سامنے سے پر دے ہٹا دیتا ہے اور اس کو دار فروانیہ میں داخل کر دیتا ہے۔ یہاں جلالت وعظمت سے پر دہ اٹھ جاتا ہے اور آوی کی نظر جلال وعظمت پر پڑ جاتی ہے جس سے وہ انسان بلا ہو او هوس بن جاتا ہے۔ یہ وہ مقام ہے جمال ہندہ لحمہ فانی بن جاتا ہے اللہ کی حفظ وامان میں چلا جاتا ہے۔ اور دعوی نفس سے بری ہو جاتا ہے۔

یوالفاظ بمیں نہیں ملے حیثی نے (الجمع جلد:8ص20) حضرت عمار بن یاسر کی روایت سے الفاظ بمیں نہیں ملے حیث کے دوایت سے میہ صفور عیالیہ نے فرمایا۔ "حُسنَن الْحُلُق حُلُق اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله الله علم الله علم

کتاب الاحادیث القدسیہ ص 81-84 مام خاری رحمة اللہ علیہ بھی (سیح ابخاری کتاب الرفاق باب التواضع) حضرت ابو هریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کردہ ایسی ہی ایک حدیث نقل کرتے ہیں۔ رسول کریم علیقے نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے فرمایا: جس نے میرے ولی سے دحمنی رکھی میں نے اس کے خلاف جنگ کا اعلان کر دیا میں نے اپ میر عدول پر جو فرض عاکد کیے ہیں ان کی نسبت کوئی چیز مجھے محبوب نہیں کہ وہ ان کے خدر لیع میر اقرب حاصل کریں۔ بندہ نوا فل کے ذریعے میر اقرب حاصل کرتاجاتا ہے حتی کہ میرا قرب حاصل کرتاجاتا ہے حتی کہ میرا محبوب بن جاتا ہے اور جب میرا محبوب بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے۔ اس کی محبین جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے۔ اس کے ہواں بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے۔ اس کے ہواں بن جاتا ہوں جس سے وہ وہ چکتا ہے۔ اس کے ہوئی بن جاتا ہوں جس سے وہ چکتا ہے۔ اس کے ہوئی بن جاتا ہوں جس سے وہ چکتا ہے۔ اس کے کیونکہ وہ بیتا ہوں جس سے وہ چکتا ہے۔ اس کے کیونکہ وہ بیتا ہوں جس سے وہ چکتا ہوں جس سے کیونکہ وہ موت کونا پہند کرتا ہوں۔ کس سے کیونکہ وہ موت کونا پہند کرتا ہوں جس سے کیونکہ دہ موت کونا پہند کرتا ہوں۔

نشخول میں واللہ مع الصاد قین لکھا ہوا ہے۔ یہ آیت نہیں بلعہ نصحیت ہے۔

حضرت قشیری (الرساله ص 217) فرماتے ہیں که حضرت جنیدے پوچھا گیا تصوف
 کیاہے ؟ توانہوں نے فرمایا کہ مختص بلاعلاقہ اللہ تعالیٰ کی معیت حاصل ہو۔

### ساتویں فصل

ذ کرواذ کار کے بارے میں :۔

الله تعالی ذکر کرنے والوں کی رہنمائی کرتے ہوئے ارشاد فرما تاہے۔ وَاذْکُرُونُهُ کَمَا هَدَاکُمُ (البقره 198) لِ "اور ذکر کرواس کا جس طرح اس نے تہیں ہدایت دی"

اور در حروان ۱۰ م حرب سے میں ہدیت والی اللہ تعالی کا اس طرح ذکر کروجس طرح اس نے تمہارے ذکر کے مراتب کی طرف تمہاری رہنمائی فرمائی۔ نبی کریم علیہ کاار شاد گرامی ہے۔

اَفُضَلُ مَاأَقُولُ اَنَاوَمَا قالَهُ النَّبِيُّونَ مِنُ قَبُلِيُ لَاالِٰهَ النَّبِيُّونَ مِنُ قَبُلِيُ لَاالِٰهَ اللَّهُ ۖ

بہترین کلمہ وہ ہے جس کاور دمیں کرتا ہوں اور مجھ سے پہلے انبیاء علیہم السلام کرتے رہے ہیں۔وہ کلمہ لاالہ الااللہ ہے۔ ذکر کے ہر مقام کا ایک خاص مرتبہ ہے خواہ ذکر جھری ہویا خفی ہو۔

پہلا مرتبہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بعدوں کی زبانی ذکر کی طرف رہنمائی کی ہے۔ پھر ذکر نفس ہے پھر ذکر قلب، ذکر روح، ذکر سر، ذکر خفی اور آخر میں ذکر

اخفی الخفی کامرتبہ ہے۔

لسانی ذکر:۔

گویادل کو بھولا ہوا سبق یاد کرانا ہے۔وہ اللہ تعالیٰ کاذ کر بھول چکا تھااس ذکر کے ساتھ اس کو پیہ بھولا ہوا سبق یاد آجائے گا۔

ذكرنفس: \_

یہ ذکر سنائی نہیں دیتااور اس میں حرف وصوت پائے جاتے ہیں ہاں یہ باطن میں حس دحر کت کے ذریعے سنائی دیتا ہے۔ ذکر قلبی :۔

اس کاطریقہ ہیہے کہ دل اپنی تہہ میں اللہ کے جلال دجمال کو ملاحظہ کرے۔ ذکر روحی:۔

(صرف روح ذکر کرتی ہے) اس کا نتیجہ یہ ہے کہ تجلیات صفات کے انوار مشاہدہ میں آنے لگتے ہیں۔

ذكر ترى:

اس سے مراد اسرار اللی کے مکاشفہ کے لیے مراقبہ کرنا ہے۔ ذکر خفی :۔

مقصد صدق میں حجال ذات احدیت کے انوار کامعاقبہ ذکر خفی ہے۔ ذکر اخفی المحضی:۔

حق الیقین کی حقیقت پر نظر رکھنا ذکر اخفی المحفی ہے۔اس ذکر سے سوائے اللہ تعالیٰ کے کوئی مطلع نہیں ہو سکتا۔ جیسا کہ ارشاد ربانی ہے۔

فَإِنَّهُ يَعُلُّمُ السِّرَّ وَآخُفٰي (ط :7)

''وہ توبلاشبہ جانتاہے رازوں کو بھی اور دل کے بھیدوں کو بھی'' ذکر کی بیہ صورت تمام عالموں تک پہنے والی اور تمام مقاصد کو پانے والی ہے '' یادرہے کہ ایک اور روح بھی ہے۔ روح کی بیہ قتم تمام ارواح سے زیادہ لطیف

ہے۔ای دوسری روح کانام طفل معانی ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کاایک خاص عطیہ ہے جو

بدے کوان اطوار کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی طرف بلاتا ہے۔ عرفاء فرماتے ہیں کہ سے روح ہر ایک کو نہیں ملتی بلعہ صرف خواص کودی جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔ یُلْقِی الرُّوحَ مِن اَمُرِهِ عَلٰی من یَشْمَاءُ مِن عِبَادِهِ

(غافر: 15)

"نازل فرماتا ہے وحی اپنے فضل سے اپنے بندون میں سے جس پر چاہتا ہے"

یہ روح ہمیشہ عالم قدرت میں رہتی ہے اور عالم حقیقت کا اس طرح مشاہدہ کرتی ہے کہ اس کی نظر غیر کی طرف بھی ملتفت نہیں ہوتی جیسا کہ حضور علیقی کارشاد گرامی ہے۔

اَلدُّنَيُّا حَرَامٌ عَلَى اَهُلِ الْآخِرةِ وَالْآخِرةُ حَرَامٌ عَلَى اَهُلِ الدُّنيَّا وُهُمَا حَرَامَانِ عَلَى اَهُلِ اللَّهِ "ونياالِ آخرت پر حرام ہے اور آخرت اهل دنیا پر حرام - اور پر دونوں (ونیاد آخرت) الله والوں پر حرام ، ہے" ہم سالت اللہ کے پینخز کا واحد راستہ ہے کہ جسم میجوشام شریعہ

الله تعالیٰ تک پہنچنے کاواحدراستہ یہ ہے کہ جسم صبح وشام شریعت مطسرہ کی پابندی کر کے صراط مستقیم پر گامز ن رہے طالبان حقیقت پر فرض عین ہے کہ وہ ہمیشہ اللہ کی یاد میں رہیں جیسا کہ اللہ کر یم کاارشاد ہے۔

اَلَّذِيُنَ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا قَ قُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمُ وَيَتَفَكَّرُونَ (آل عَران: 191)

"وہ عقل مند جو یاد کرتے رہتے ہیں اللہ تعالیٰ کو کھڑے ہوئے اور بیٹھے ہوئے اور پہلوؤں پر لیٹے ہوئے اور غور کرتے

رہتے ہیں " آیت کریم میں قیام سے مراددن ہے قعود سے مرادرات ہے اور جنوب سے مرادیہ ہے کہ قبض، پسط، صحت، پیماری، پننی، فقر، شکی وتر شی ہر حالت میں اللہ تعالیٰ کویاد کرتے رہتے ہیں۔

### حواشي

نسخول میں" فاذ کر اللہ کماہد اگم"لکھا ہواہے جو کہ تقحیف ہے۔

منذری (الترغیب والترهیب جلد: 2ص 401) فرماتے ہیں کہ حفزت الوهریرہ ہے روایت ہے نبی کریم علیف نے فرمایا" اللہ تعالیٰ فرما تا ہے۔اے ابن آدم!جب تو مجھے یاد کر تاہے تو میراشکر جالا تاہے اور جب مجھے بھول جاتاہے تو میر اکفر کر تاہے "من ری فرماتے ہیں کہ اس حدیث کو طبرانی نے "الاوسط" میں روایت کیا ہے۔ امام تشیری (الرساله ص 173) فرماتے ہیں۔ میں نے استاد ابو علی وَ قاق سے سنا فرماتے تھے۔ ذکر ولایت کا منشور ہے۔ جے ذکر کی تو فیق ارزانی ہو گی اسے ولایت کا منشور مل گیا۔اور جس ہے ذکر کی سعادت سلب ہو گئی تووہ معزول ہو گیا۔ان حدیث کو امام ترندی نے الجامع السيح كتاب الدعوات باب ماجاء في الدعاء يوم عرفه ميں بيان فرمايا۔ اس كے راوي عمر و بن شعیب ہیں۔وہ اپنے والدے وہ اے دادار صنی اللہ عنہ سے اسی ہے ملتے جلتے لفظوں میں بیان کرتے ہیں۔اے امام مالک نے "الموطا" کتاب القر آن۔باب ماجاء فی الدعاء میں حفرت طلحہ بن عبید اللہ بن کریزر صنی اللہ عنہ کے حوالے سے بیان کیا ہے۔ پوری حديث أس طرح ب\_ افضل الدعاء دعاء يوم عرفة كوافضل ماقلت انا والنبيون من قبلي الااله لا الله وحده لا شريك له الن كثرك جامع الاصول كود كمه. این منظور ( مختصر تاریخ مدینة د مثق جلد :8ص249) فرماتے ہیں کہ عبدالر حمٰن بن بحر کا قول ہے۔ میں نے ذوالنون مصری رحمۃ اللہ کو فرماتے سناجس نے اللہ تعالیٰ کااس حال میں ذکر کیا کہ وہ حقیقت میں ذاکر تھا تووہ ار دگر د کو بھول گیااللہ تعالیٰ نے ہر چیز ہے اس کی حفاظت فرمائی اور ہر چیز ہے اسے عوض مل گیا سلمی (طبقات صوفیہ ص 477) فرماتے ہیں کہ ابوالعباس دنیوری کا قول ہے ادنی ذکر ہیہ ہے کہ انسان غیر کو بھول جائے۔ اعلیٰ ذکر بیہے کہ ذاکر ذکر میں ذکر کو بھی بھول جائے اور صرف مذکور (اللہ تعالیٰ) میں گم ہو جائے اور پھر ذکر کی طرف واپس نہ آئے۔ یہ فناء الفناء ہے۔ امام قشیری (الرسالہ ص173) فرماتے ہیں ذکر بالقلب مریدین کی تلوارے حاشیہ (ظ) میں آیاہے کہ محمود آفندی اسجداری فرماتے ہیں کہ ذکر ہے ہے کہ ذاکر مذکور میں فناہو جائے اور اس میں مستغرق رے۔ایک قول یہ بھی ہے کہ قلبی ذکر زبانی ذکر سے ستر گنازیادہ ثواب کا حامل ہے۔

-1

-1

- 1

م ب

اس حدیث کودیلمی نے "الفر دوس" نمبر 3110 ذکر کیاہے سیوطی نے "الجامع الصغیر" نمبر 4269میں نقل کر کے اسے حسن قرار دیاہے۔ مناوی (فیض القدیر جلد: 3 ص 544 پر لکھتے ہیں کہ اس کی سند میں جبلہ بن سلیمان ہے جس کے بارے ذھبی نے (میزان الاعتدال جلداول ص386) لکھاہے کہ بقول ابن معین کے بیہ ثقہ نہیں ہے۔ دنیاابل آخرت پر اور آخرت اهل دنیا کے لیے ممنوع ہے کیونکہ جو دنیا کے معاش سے فائدہ اٹھا تا ہے وہ آخرت کیلئے زیادہ نیک اعمال کر سکتا ہے اور جو متاع و نیامیں وسعت حاصل کر لیتا ہے وہ عمل آخرت میں وسعت پر قادر نہیں ہو تا کیونکہ یہ دونوں چیزیں متضاد ہیں۔ حضرت امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ فزماتے ہیں کہ جو شخص یہ دعویٰ کرے کہ اس کے دل میں دنیااور اللہ تعالی دونوں کی محبت جمع ہے تووہ جھوٹا ہے۔ دنیااور آخرت الل الله پر ممنوع ہیں کیونکہ عامة المؤمنین کی جنت وہ جنت ہے جو نیک اعمال کرنے والول کو دی جائے گی مگر عار فین کیلئے ایک اور جنت ہے جو و هبی جنت ہے۔ اہل موهب الله اس طرح ڈرتے ہیں جس طرح اس سے ڈرنے کا حق ہے۔ ندانہیں جنم کی آگ کا خوف دامن گیر ہو تا ہے اور نہ جنت کی لا چے۔ان کی جنت اللہ کر یم کے جمال کا دیدار ہے اور جنہم اللہ کے دیدار ہے محرومی ہے کی عذاب ہے ان کے لیے اور حجابات کا اٹھ جانا سب سے بوی جنت ہے بایز ید بسطای فرماتے ہیں جنت میں کچھ اسے لوگ بھی ہیں اگر کی آئکھ ہے ایک بل بھی دیدار کی نعت چھن جائے تووہ جنت ہے پناہ ما گنے لگیں جس طرح اہل جہنم آگ سے پناہ مانگتے ہیں۔ اس سے بیہ ظاہر ہو تا ہے کہ اہل الله يرد نيااور آخرت دونول كوحرام كرديا گياہے۔واللہ اعلم

# آٹھویں فصل

شرائطذكر:\_

ذکر کرنے والے کے لیے ضروری ہے کہ اچھی طرح وضو کرے۔ذکر کرتے ہوئے (نفی واثبات کی) ضرب سخت لگائے اور آواز میں قوت پیدا کرے تاکہ انوار ذکر اس کے باطن میں پہنچ جائیں۔اور ان انوار کے ذریعے اس کا دل حیات لیدی اخروی حاصل کرلے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

لا يذوقون فيها الموت الا الموتة الاولى (الذفان: 56) "نه چكيس گے وہال موت كاذا كقه براس كه كى موت ك" اس كه كى موت ك" اس طرح حضور عليلة كارشاد گرامى ہے۔

الا نبياء والا ولياء يصلون في قبورهم كما يصلون في بيوتهم ل

"انبیاء واولیاء آپی قبرول میں اس طرح نماز اداکرتے ہیں جس طرح اپنے گھرول میں نمازاداکرتے تھے"

یعنی وہ ہمیشہ اپنے رب سے مناجات کرتے رہتے ہیں۔ یمال ظاہری نماز مراد نہیں ہے۔ جس میں قیام۔ رکوع، سجود اور قعدہ ہو تاہے بلعہ اس سے مراد ہندہ کا پنے رب سے مناجات کے صلہ میں اپنی معرفت عطا کرنا ہے۔ پس عارف آئی قبر میں احرام باندھے اپنے رب کی طرف محوسفر رہتا ہے جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا رشاد گرامی ہے۔ طرف محوسفر رہتا ہے جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا رشاد گرامی ہے۔

اَلُمُصِلَّی یُنَاجِی رَبَّهٔ عُلِی "نمازی این رب سے مناجات کرتاہے" یں جس طرح زندہ ول نہیں سوتا اسی طرح وہ مرتا بھی نہیں ہے کے حضور علیقی کا ارشاد گرامی ہے۔

> تَنَامُ عَيُنِيُ وَلَا يَنَامُ قَلْبِي<sup> ؟</sup> "ميري آئکھيں سوتی ہيں اور مير اول نہيں سوتا"

مَنُ مَاتَ فِي طَلْبِ الْعِلْمِ بَعَثَ اللَّهُ فِي قَبُرِهِ مَلَكَيُنِ يُعَلَّمَانِهِ عِلْمَ الْمَعْرِفَةِ وَقَامَ مِنُ قَبْرِهِ عَالِمًا وَعَارِفًا هُ يُعَلَّمَانِهِ عِلْمَ الْمَعْرِفَةِ وَقَامَ مِنُ قَبْرِهِ عَالِمًا وَعَارِفًا هُ ثَعْلَمُ اللهُ تَعْلَمُ اللهُ تَعْلَمُ اللهُ تَعْلَمُ اللهُ قَبْلُ اللهُ قَبْمِ وَعَلَمُ وَعَلَمُ مِعْرِفْتَ كَى تَعْلَمُ وَيَ قَبْمِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

دو فرشتوں سے مراد نبی کریم علیہ الرحمۃ کی روحانیت ہے کیونکہ فرشتے عالم معرفت میں داخل نہیں ہو سکتے اور نہ وہ تعلیم دے سکتے ہیں۔ نبی کریم علیہ کارشاد گرامی ہے۔

> كُمُ مِنُ رَجُلٍ مَاتَ جَاهِلًا وَقَامَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ عَالِمًا وَعَارِفًا. وَكَمُ مِنُ رَجُلٍ مَاتَ عَالِمًا وَقَامَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ جَاهِلًا وَمُفْلِسًا لِـ

> " کتنے ہی آیسے آدمی ہیں جو جاہل مریں گے لیکن قیامت کے دن عالم مرنے دن عالم اور عارف بن کر انھیں گے اور کتنے ہی عالم مرنے والے قیامت کے دن جاھل اور کنگال بن کر انھیں گے " اسی طرح اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے :

اَذْهَبُتُمُ طَيِّبَاتِكُمُ فِى حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتُمُتَعُثُمُ الدُّنْيَا وَاسْتُمُتَعُثُمُ بِمَا كُنْتُمُ بِمَا كُنْتُمُ تَسْتَكُبرُونَ (الاحقاف: 20)

"تم نے خم کر دیا تھا پی نعمتوں کا حصہ اپن دیوی زندگی میں اور خوب لطف اٹھالیا تھا تم نے ان سے۔ آج تمہیں رسوائی کا عذاب دیا جائے گاہ جہ اس گھمنڈ کے جو تم کباکرتے تھ" حضور نبی کر یم علیہ کا ارشاد ہے۔ اِنَّمَا الْاَعُمَالُ بِالنَّیَّاتِ کِ صفور علیہ کا دارومدار نیتوں پرہے" حضور علیہ کی ایک اور حدیث مبارکہ ہے۔ دفور علیہ کی ایک اور حدیث مبارکہ ہے۔ نیتَهُ الْمُقُومِنِ خَیْرٌ مَنْ عَمَلِم وَنِیَّهُ الْفَاسِقِ شَیرٌ مِنْ عَمَلِم وَنِیَّهُ الْفَاسِقِ شَیرٌ مِنْ مِن مَالِه وَنِیَّهُ الْفَاسِقِ شَیرٌ مِن مِن مِن مِن کے میں میں کہ ہے۔

عُمَلِهِ ^ "مؤمن کی دیده اس کرعمل سریمة سران فاسق کی دیده

"مؤمن کی نیت اس کے عمل سے بہتر ہے اور فاسق کی نیت اس کے عمل سے بھی ری ہے"

کیونکہ نیت اعمال کی بنیاد ہے جیسا کہ ابھی صدیث گزری ہے۔ ظاہر ہے صحیح بنیاد ہوگی تو اس پر جو عمارت کھڑی ہوگی وہ بھی صحیح ہوگی اور اگر بنیاد میں فساد ہوگا تو پوری عمارت میں بیہ فساد آئے گا۔ اللہ تعالیٰ کاار شاد پاک ہے

مَنُ كَانَ يُرِيدُ حَرُثَ الْآخِرَةِ نَزِدُ لَهُ فِي حَرُثِهِ وَمَنُ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤُتِهِ مِنْهَا وَمَالَهُ فِي اللَّانِيَا نُؤُتِهِ مِنْهَا وَمَالَهُ فِي الْآخِرَةِمِنُ نَّصِيبُ (الثورى: 20)

"جو طلب گار ہو آخرے کی کھیتی کا تو ہم (اپنے فضل و کرم سے)اس کی کھیتی کو اور بڑھادیں گے اور جو شخص خواہشمند ہے (صرف) دنیا کی کھیتی کا ہم اسے دیں گے اس سے اور نہیں ہوگااس کے لیے آخرے میں کوئی حصہ"

انسان کیلئے ضروری ہے کہ وہ اس دنیا میں اہل تلقین (مرشد) ہے حیات قلبی اخروی طلب کرے۔ قریب ہے کہ وقت گزر جائے۔ حضور علیہ

نے فرمایا:

مَنُ طَلَبَ الدُّنْيَا بِأَعُمَالِ الآخِرةِ فَلَا نَصِيبَ لَهُ فِي الْآخِرةِ فَلَا نَصِيبَ لَهُ فِي الْآخِرةِ فَلَا نَصِيبَ لَهُ فِي الْآخِرةِ <sup>9</sup> "جس نے اعمال آخرت کے ذریعے دنیا طلب کی اس کا آخرت (کی نعمتوں) میں کوئی حصہ نہیں ہوگا" دنیا آخرت کی کھیتی ہے۔جو یہال نہیں ہوگا وہال کچھ حاصل نہیں کر یا گا یہاں کھیتی ہے مرادوجود کی زمین ہے آفاق کی نہیں۔

#### حواشي

جمیں یہ الفاظ نہیں مل سکے۔ایک اور حدیث اس کی شاہد ہے جے ابویعلی نے اپنی مند

میں جلد ششم ص 147 پر نقل کیا ہے۔اس کے راوی حفز ت انس بن مالک رضی اللہ
عنہ ہیں۔ حضور علیلیہ نقل کیا ہے۔اس کے راوی حفز ت انس بن مالک رضی اللہ
عنہ ہیں۔ حضور علیلہ نے فرمایا: "انبیاء اپنی قبروں میں زندہ نماز اداکرتے ہیں،" اے
مشمی نے "الجمع" جلد 8 ص 211 پر نقل کیا ہے۔ آپ فرماتے ہیں کہ اس حدیث کو ابو
یعلی اور براز نے روایت کیا ہے اور ابو یعلی کے روایات ثقة ہیں۔اسے کشف الاسر ار جلد
سوم ص 0 0 1، دیلمی کی الفردوس ص 3 0 4 سخاوی کی القول البدیع
صوم ص 0 0 1، دیلمی کی الفردوس ص 3 0 4 سخاوی کی القول البدیع
صحفیق قابل ملاحظہ ہے۔

یہ ایک حدیث کا مکرا ہے جے امام مالک نے "المؤطا" کتاب الصلوة باب: العمل فی القر آة میں حضرت بیاضی رضی اللہ عنہ کے حوالے سے نقل کیا ہے "رسول کر یم میں اللہ عنہ کا شانہ اقد س سے باہر آکر دیکھا تولوگ نماز پڑھ رہے تھے اور قرائت میں الن کی آوازیں بلند ہور ہی تھیں۔ آپ نے فرمایا نمازی اپنے رہ سے مناجات کر تا ہے۔ پس اسے دیکھنا چاہیے کہ کیا کمہ رہا ہے۔ ایک دوسر سے سے آواز بلند کر کے قرآن پڑھنے کی کوشش نہ کرو" امام سیوطی (بتو یہ الحوالک" ج آر 102) فرما۔ تے ہیں کہ حدیث میں جو یہ کما گیا ہے کہ "نمازی اپنے رب سے مناجات کر تا ہے" تو یہ نماز کے معنی سے خبر دار رہنے پر عنی سے خبر دار رہنے پر عنی سے تاکہ انسان ایسے ناپندیدہ حرکات سے احراز کرے جو نماز میں نقص کاباعث بیت ہیں۔ "آواز بلند نہ کرو" بہتھے ہیں۔ "آواز بلند نہ کرو"

کا حکم اس لیے دیا گیاہے تاکہ دوسرے لوگوں کو تکلیف نہ ہواور وہ باسانی نماز پڑھ سکیں اور توجہ مبذول کر سکیس۔

این حجر (الدرایہ ج1ر 182-183) فرماتے ہیں این حبان نے عبادین کثیر رملی کے حالات زندگی میں لکھا ہے کہ نمازی کے سر پر خیر بھری ہوتی ہے آسمان سے لیکر کھوپڑی تک اور فرشتے اس کے قد موں سے آسمان سے اسے گھیر سے ہوتے ہیں ایک فرشتہ بلند آواز سے اعلان کر تا ہے۔ اگر نمازی بندہ جانتا کہ وہ کس سے گفتگو کر رہا ہے تو ادھر اوھر توجہ نہ کر تا۔ اس حدیث کے روای حضرت حسن ہیں انہوں نے انس من مالک سے اور انہوں نے اس حدیث کے روای حضرت حسن ہیں انہوں نے انس من مالک سے اور انہوں نے اس کا دھات فی الصلوق ) نقل کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ امام خاری (صحیح صفح الصلوق باب الالتفات فی الصلوق ) نقل کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ رسول کر یم میلائے سے نماز میں اوھر اوھر دیکھنے کے متعلق ہو چھا تو آپ علیات نے فرمایا وسو سہ اندازی ہے۔ شیطان نماز میں اوھر اوھر دیکھنے کے متعلق ہو چھا تو آپ علیات نے فرمایا وسو سہ اندازی ہے۔ شیطان نماز میں بعہ سے کے دل میں اس کا خیال قالئے۔

و مستح البخاري كتاب المناقب باب كان النبي تنام عينه ولا ينام قلبه غير حديث 3376 حضرت عائشه راوي بين جامع الاصول از ابن كثير 67 99 د كيھ

يه حديث جميل نهيل ملي

٧- يه حديث جميل نبيل مل سكي

- 4

اس مدیث کو امام خاری نے اپنی صحیح میں بیان کیا ہے دیجھے (اٹھیج للخاری۔ کتاب بدء الوحی۔باب کیف کان بدء الوحی الی رسول اللہ علیات عن ابن عمر رضی اللہ عنہ) حضرت الن حجر اپنی کتاب الفتح۔ 10 م 18 میں فرماتے ہیں کہ اس مدیث پاک ہے یہ استدلال کیا گیا ہے کہ جب تک کسی کام کے بارے عظم معلوم نہ ہو جائے اسے شروع کرنا جائز فسیں ہے۔ کیونکہ مدیث سے واضح ہے کہ جب کوئی عمل نیت سے خالی ہو تو وہ کوئی فائدہ نہیں دیتا۔ اور جب تک کسی کام کے بارے عظم معلوم نہ ہو جائے نیت صحیح ہو ہی فائدہ نہیں دیتا۔ اور جب تک کسی کام کے بارے عظم معلوم نہ ہو جائے نیت صحیح ہو ہی خیس کتی۔ امام نووی فرماتے ہیں (شرح صحیح مسلم ج13/133) مسلمانوں کا اس مدیث کی خطیم واقع ہونے پر انفاق ہے۔ سب اس بات پر انفاق رکھتے ہیں کہ یہ حدیث کی فوائد کی حامل ہے اور صحیح ہے۔ امام شافعی اور کئی دوسرے برز گول کا ارشاد ہے یہ حدیث تمائی اسلام ہے عبد الرحمٰن محمد کی وغیرہ فرماتے ہیں کہ مصنفین کو جائے کہ کتاب کی

ابتداء ميل بيان اخير ج11/555

زرکشی "الآلی" می 65 پر لکھتے ہیں کہ یہ ایک حدیث کا پہلا کاوا ہے جے پہتی نے شعب الایمان میں یوسف بن عطیہ کے حوالے سے نقل کیا ہے انہوں نے یہ حدیث طابت سے ،انہوں نے حفر سے انس رضی اللہ عنہ بے روایت کی ہے۔ عکری نے اس اس سند سے مر فوعاً روایت کیا ہے۔ ویلی (الفر دوس نمبر 6842) سھل بن سعد رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں "مؤمن کی نیت اس کے عمل سے بہتر ہو تا ہے اور منافق اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں "مؤمن کی نیت اس کے عمل سے بہتر ہو تا ہے اور منافق کو من کو فکام کرتا ہے تواس کے ول میں نور چھاجا تا ہے جب مناوی رحمۃ (فیض القد یو۔ ہم مناوی رحمۃ (فیض القد یو۔ کام کرتا ہے تواس کے ول میں نور چھاجا تا ہے" مناوی رحمۃ (فیض القد یو۔ کھر ارادہ بنتا ہے پھر انسان اللہ ی طرف کر اور ہنتا ہے پھر انسان اللہ ی مناوی رضا کی فاطر کام کرنے کے لیے اٹھ کھڑ اہو تا ہے پھر اس کے بعد واصل حقی ہو جاتا ہے انسان اینی عقل فکر اور عزم وہمت کو کام میں لا تا ہے تو نیت مکمل ہو جاتی ہے۔ اس کے بعد واصل حقی ہو جاتا ہے انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کہ مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور انسان رفید کیا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے دور کیا کی مقام کے مقام کے دور کیا کیا کہ کو کی کی کور کیا ک

جُلونی (الحث ج ٢/٢٣٣ ) فرماتے ہیں کہ اس مدیث کو دیلی نے حضرت انس رضی اللہ عند سے روایت کیا ہے۔ طبر انی نے اسے "الکبیر" ج 268/2 میں جارود بن عمرو سے روایت کیا ہے آپ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ عقطی نے فرمایا۔ من طلب الله نیا بعمل الآخرة طمس وجهه ومحق ذکره واثبت اسمه فی المناد جس نے آخرت کے عمل کے ذریعے دنیا کی طلب کی اس کا چره فاک آکود ہوا۔ اس کا ذکر مث گیااور اس کا نام جنہموں میں لکھ دیا گیا" جعنرت عیشی فرماتے ہیں بعض راوی ایسے بھی ہیں جن کے بارے میں کھے نہیں جانتاد کھے انجھے الجمعی میں جن کے بارے میں کھے نہیں جانتاد کھے الجمعی میں جن کے بارے میں کھے نہیں جانتاد کھے الجمعی میں جن کے بارے میں کھے نہیں جانتاد کھے الحمدی ا

## نویں فصل

ديداراللي :\_

دیدارالی کی دوصور تیں ہیں۔(۱) آخرت میں آئینہ دل کی وساطت کے بغیر اللہ تعالیٰ کے جمال کا دیدار کرنااور (۲) دنیا میں آئینہ دل پر صفات خداوندی کا عکس ملاحظہ کرنا۔ دنیا میں دیدار دل کی آئکھ سے ہے۔ اور اس میں صفات خداوندی کا عکس آئینہ دل پر پڑتا ہے توانسان دل کی آئکھ سے اس عکس کا مشاہدہ کرتا ہے۔رب قدوس کا ارشاد گرمی ہے۔ ماکذب الفُقُ ادُ مَا رَائی (النجم : 11)

مَاكَذَبَ الْفَوَّادُ مَارَای (اسم: 11)
"نه جھلایادل نے جودیکھا(چیثم مصطفل) نے "
نی کریم علی کاار شادگرامی ہے۔
اَلُمُوُ مَنُ مَنُ مَنُ أَهُ الْمُوَّمِنِ لِیَّ
"مؤمن مؤمن کا آئینہ ہے"

پہلے مؤمن ہے مراد بندہ مؤمن کا دل ہے جبکہ دوسرے مؤمن سے مراد ذات باری تعالیٰ ہے۔ جیسا کہ ارشاد اللی ہے۔

السَسَّلامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيَمِنُ (الحشر: 23) "سلامت ركھے والا، امان تشخے والانگربان"

جس نے دنیا میں صفات خداوندی کا دیدار کر لیادہ بلا کیف آخرت میں اللہ تعالیٰ کی ذات کے دیدار کا شرف حاصل کرے گا۔ رہے وہ دعوے جو اولیاء

کرام علیهم الرحمۃ نے دیدار خداوندی کے بارے کیے ہیں۔ مثلا حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میرے دل نے میرے رب کادیدار کیا۔ یعنی میرے رب کے نور کے ذریعے۔ حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ وجھہ نے فرمایا۔

میں ایسے خداکی عبادت نہیں کرون گا جسے میں نے دیکھانہ ہو۔ ان تمام دعووں کو مشاہدہ صفات پر محمول کریں گے۔ پس جو شخص شیشے میں سورج کا عکس دیکھے وہ یہ کہہ سکتاہے کہ میں نے سورج دیکھا۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ اپنے نور کوباعتبار صفات مشکوۃ سے تشبیہ دیتاہے۔ ارشاد خداوندی ہے

كَمِشكوة فِيهُهَا مِصنبَاحُ (النور:35) "مِس يراغ مو" "مِس يراغ مو"

صوفیاء فرماتے ہیں طاق ہے مر ادبند ہُمؤ من کادل ہے اور المصباح یعنی چراغ باطن کی آنکھ ہے۔ یمی روح سلطانی ہے اور شیشے سے مر اد جان ہے اس کی صفت دریت ہے جو شدت نورانیت کو ظاہر کرتی ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اس نور کے معدن وماخذ کا تذکرہ فرما تاہے۔

يُونَقِدُمِن شَعَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ (نُور: 35)

"جوروش کیا گیاہ برکت والے زیتون کے در خت ہے"

یمال در خت سے مراد تلقین کادر خت ہے (بوٹی جو مرشد دل کی زمین میں بوتا ہے) توحید خاص کا صدور زبان قدس سے بلاواسطہ ہوتا ہے جس طرح حضور علیہ کا قرآن کریم سے اصل تعلق ہے۔ پھریہ قرآن حضرت جبر ئیل علیہ السلام کی وساطت سے تدریجانازل ہوتار ہا۔ دوبارہ نزول بذریعہ جبر ائیل عوام کے فائدہ کے لیے تھا۔ اور اس لیے بھی کہ کافرو منافق اس کا انکار نہ کر سکیں۔ اس پر دلیل رب قدوس کا یہ فرمان مبارک ہے۔

لَتَلَقِّى الْقُرُآنَ مِنُ لَّدُنُ حَكِيْمٍ عَلِيْمِ (النمل: 6) "اور بيشك آپ كو سكها يا جاتا ہے قرآن تحكيم براے واناسب پچھ جانے والے كى جانب ہے" اسی لیے حضور علیہ پہلے ہی ایک قانون مرتب فرماتے اور اس کے بعد جرائیل امین وحی کیکر حاضر ہوتے۔ حتی کہ یہ آیت کریم نازل ہوئی۔ وَلَا تَعُجَلْ بِالْقُرُانِ مِنْ قَبُلِ أَنْ يُقُصَلَى اِلَيْكَ وَحُيُهُ فَ وَلَا يَعُدَا وَحُيُهُ فَ اِلْكَالَ مِنْ عَبُلِ أَنْ يُقُصَلَى اِلْيُكَ وَحُيُهُ فَ اِلْكَالَ مِنْ قَبُلِ أَنْ يُقُصَلَى اِلْيُكَ وَحُيُهُ فَ اِلْكَالَ مِنْ قَبُلِ أَنْ يُقُصَلَى اِلْيُكَ وَحُيُهُ فَالَا اِلْقُرُانِ مِنْ قَبُلِ أَنْ يُقُصَلَى اِلْيُكَ وَحُيُهُ فَالْتَعْمِلُ اِلْقُرُانِ مِنْ قَبُلِ أَنْ يُقُصَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

"اورنہ عجلت کیجیئے قر آن کے پڑھنے میں اس سے پہلے کہ پوری ہوجائے آپ کی طرف اس کی وحی" یہ سرچھ سر سے کہ سرکاری کا ساتھ کیا ہے۔

یمی وجه تھی کہ معراج کی رات جبر ائیل امین سدرۃ المنتهیٰ پر رک گئے

اورایک قدم بھی آ گے نہ بڑھا سکے۔

الله تعالى في در خت كى توصيف كى اور فرمايا:

لاَشْهَرُ قِيَّةٍ وَلَاغَرْبِيَّةٍ (النور: 35) "جونه شرق عن غربي عن "

اسے حدوث، عدم، طلوع و غروب معارض نہیں آتے با جہ یہ در خت
ازلی ہے بھی زائل نہیں ہوا۔ جس طرح کہ اللہ تعالی واجب الوجود ہے۔ قدیم
ہے، ازلی اور لبدی ہے۔ کیونکہ یہ صفات اللہ تعالیٰ کا نور اور تجلیات ہیں۔ اور یہ
ایک نسبت ہے جو اس کی ذات سے قائم ہے۔ ناممکن نہیں کہ فض کا تجاب دل
کے چرے سے ہٹ جائے۔ دل ان انواز کے عکس سے زندہ ہو جائے اور روح
اس طاق سے صفات حق کا مشاہدہ کرے۔ کیونکہ تخلیق کا نئات کا اصل مقصد بھی
اس طاق سے صفات حق کا مشاہدہ کرے۔ کیونکہ تخلیق کا نئات کا اصل مقصد بھی
اس طاق سے صفات حق کا مشاہدہ کرے۔ کیونکہ تخلیق کا نئات کا اصل مقصد بھی

رہاذات خداد ندی کا دیدار تووہ صرف آخرت میں ہو گااور بلاواسطہ ہو گا۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔ یہ دیدار باطن کی آنکھ سے ہو گا جسے طفل معانی بھی کہتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شادگر امی ہے۔

وجوہ یومئد ناصرۃ الی ربھا ناظرۃ (القیامۃ:22)
"کی چرے اس روز ترو تازہ ہوں گے اور اپنے رب کے . (انواروجمال) کی طرف دیکھ رہے ہوں گے"

حضور علی کارشاد ہے:

رأیت رہی علی صورۃ شاب امرد ہے۔ "میں نے ایخرب کا ایک بے ریش نوجوان کی صورت میں

ويداركيا"

شاید اس ارشادگرامی میں نوجوان ہے مراد طفل معانی ہو اور اللہ تعالیٰ و اس صورت میں آئینہ روح پربلاکسی واسطے کے مجلی فرمائی ہو۔ورنہ اللہ تعالیٰ تو صورت، مادہ، جسم کے خواص ہے پاک ہے۔ صورت دکھائی دینے والے کے لیے آئینہ ہے۔وہنہ توخود شیشہ ہے اور نہ خود دیکھنے والا ہے۔ پس اس تکتے کو سیجھنے کی کوشش کیجیئے یہ بہت گر اراز ہے۔ صفات کا انعکاس عالم صفات میں ہے عالم ذات میں تو سارے واسطے جل جاتے ہیں اور محو ہو جاتے ہیں وہاں صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ساستی ہے کوئی غیر نمیں جیسا کہ رسول جاتے ہیں وہاں صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ساستی ہے کوئی غیر نمیں جیسا کہ رسول اللہ عالیہ مساللہ مساللہ عالیٰ کہ دات ساستی ہے کوئی غیر نمیں جیسا کہ رسول

عَرَفْتُ رَبِّي بِرَبِی فَرِدِ کِورِ کِورِ لِي بِحِانا"

"میں نے اپ رب کو ،اپ رب کے ذریعے۔

لیخی اپ رب کے نور کے ذریعے۔

حقیقت انبان نے ای نور کے لیے محرم ہے جیسا کہ حدیث قدی ہے۔

الْمانِ سُعِرِی وَاَناسِرُهُ لَی اللّٰهِ سَعِرِی وَاَناسِرُهُ لَی اللّٰهِ تَعَالَی وَالْمُونُ مِنْوُنُ مِنْی کے میں اللّٰہ تعالی وَالْمُونُ مِنُونُ مِنْی کے میں اللّٰہ تعالی وَالْمُونُ مِنْوُنُ مِنْی کے میں اللّٰہ تعالی وَالْمُونُ مِنْوُنُ مِنْی کے میں اللّٰہ تعالی وَالْمُونُ مِنْ مُونِ مَن مُح سے ہیں "

ایک اور حدیث قدی ہے۔

ایک اور حدیث قدی ہے۔

شیر نے محر (علی اللّٰہ مِن نُورِ وَ جُھی کُر سے بیدائیا") وائی ذات کے نور سے بیدائیا"

یمال مقصود الله تعالیٰ کی ذات مقدسہ ہے جو صفات رحمت میں جل فرماتی ہے۔ جیساکہ ایک حدیث قدی میں الله تعالیٰ نے فرمایا:

سبقت رحمتی غضبی و شمیری رحمت مرے فضب پر سبقت لے گئ "

الله تعالی نے اپنے نی حفرت محمد علی الله تعالی نے اپنے نی حفرت محمد علی الله نیاء: 107) لے وَمَا اَرُسْلَذَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ (الانبياء: 107) لے "اور نمیں بھیجا ہم نے آپ کو، مگر سر اپار حمت بنا کر سارے جمانوں کے لیے "

ایک اور جگه ار شاد فرمایا:

قَدُ جَاءَكُمُ مَنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مَّبِينٌ (المائده: 15) "بيتك تشريف لايائ تمهار عياس الله تعالى كى طرف سے ايك نور اور ايك كتاب ظاہر كرنے والى " الله تعالى حديث قدى ميں فرماتے ہيں۔ لوْلَاكَ لَمَا خُلَقْتُ الْاَفْلَاكَ الله "اگر آپ (مقصود)نه ہوتے، تو ميں افلاك كويدانه كرتا"

### حواشي

صحیح مسلم - کتاب الا بمان - باب اثبات رویة المؤمنین فی الآخرة ربھم سجانه و تعالی 297 حفرت صهیب روی سے روایت ہے وہ نی کر یم علیق سے روایت کرتے ہیں کہ آپ علیق نے فرمایا"جب جنتی جنت میں داخل ہو جائیں گے تواللہ تعالی فرمائےگا۔ کیا تمہیں کچھ اور چاہیے؟ تووہ کمیں گے۔ کیا تو نے ہمارے چروں کوروشنی نمیں دی؟ کیا تو نے ہمیں جہنم سے نجات نمیں دی؟ کیا تو نے ہمیں جہنم سے نجات نمیں دی؟ حضور علیق نے فرمایار ب قدوس حجاب سرکادےگا۔ نعت دیدار سے زیادہ پندیدہ چیز انہیں کوئی اور نہیں ملی جوگھ جامع الاصول از این اثیرے 10/10

اس کی تخ تا پہلے گزر چکی ہے۔

صفات الذات والا فعال طرا . قديمات مصونات الزوال

الله تعالی کی ذات اور افعال تمام کے تمام قدیم ہیں اور زوال سے محفوظ ہیں .

اسے سیوطی نے ''اللآلی'' جاول ص 30 پر حضر تائن عباس ہے مرفوعاذکر کیا ہے۔
ابلی زرعہ سے ابن صدقہ بیان کرتے ہیں کہ ابن عباس کی اس حدیث کا انکار معتزلہ کے
سواء کوئی نہیں کر تا۔ بعض روایات میں ''بفق ایدہ'' کے الفاظ ہیں۔اگر حدیث کو خواب
پر محمول کریں تو کوئی اشکال وارد نہیں ہو تا اگر بیداری پر محمول کریں تو ؟ ابن الحمام
جواب دیتے ہیں کہ یہ صورت کا حجاب ہے۔ شاید اس گفتگو سے مدعا مجلی صوری ہو۔
بہر حال اسے مجلی حقیق پر محمول کرنا محال ہے۔اللہ تعالی کی تجلیات کی کئی صور تیں ہیں
کچھ تجلیات ذاتی ہوتی ہیں اور پچھ صفاتی۔اسی طرح قدرت کا ملہ اور قوت شاملہ میں اس
فر شتوں کی نبست بہت زیادہ برتری ہے۔وہ مختلف صور تیں اور ھیئات میں جلوہ گر ہو
سکتا ہے۔ لیکن وہ جسم صورت اور جمات سے پاک ہے اپنی ذات کے اعتبار سے۔یہ فرمان
ملاعلی قاری کا ہے دیکھے ''الا سر اراطم فوعہ''ص 209واللہ اعلم

یہ حدیث ہمیں نہیں ملی۔ ایک آب میں اے حضرت عمر کی طرف منسوب کیا گیا۔ ہے یہ حدیث ہمیں نہیں مل سکی۔

اس کی تخ تک پہلے گزر چک ہے۔

۸۔ اس کی تخزیج بھی پہلے ہو چکی ہے

- 4

یہ حدیث کاایک کلزاہے (صحیح مخاری التوحید باب: قول اللہ تعالیٰ (بل هوا قرآن مجید۔
فی لوح محفوظ (البروج 21/85-22) نمبر حدیث 7114-7115) یہ حدیث
حضرت ابد ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے اور اس کے الفاظ یہ ہیں "جب اللہ تعالیٰ
نے مخلوق کی تخلیق کا فیصلہ کیا تواپنیاس ایک کتاب میں لکھاغالب آگئیا فرمایا۔ سبقت
لے گئی میری رحمت میرے غضب پر۔وہ کتاب عرش پر اللہ تعالیٰ کے پاس ہے۔اس
حدیث کے دوسرے شواہد موجود ہیں۔ دیکھئے۔ صحیح مسلم کتاب التوب باب فی سعة رحمة
اللہ تعالیٰ وانھا سبقت عضب نمبر حدیث 2751 ندید دیکھے الن اثیر کی "جامع الاصول"
جلد چہارم ص 518-519 نودی شرح صحیح مسلم جلد سترص 68 پر لکھتے ہیں کہ علاء کا
ارشادہ عضب خداوندی اور رضاء خداوندی سے مقصود اللہ تعالیٰ کاارادہ ہے جب اس

کاارادہ بدے کے نفع ہے متعلق ہو تاہے تواہے رحمت اور رضا کہتے ہیں اور جب گناہ گار کو عذاب اور ذلیل وخوار کرنے سے متعلق ہو تاہے تواسے غضب کہتے ہیں۔اور اراد ہ الله تعالی کی صفت ہے جو قدیم ہے۔اس سے وہ تمام چیزوں کا ارادہ فرماتا ہے۔ علماء نے کہاہے کہ حدیث میں لفظ سبقت اور غلبہ سے مرادر حمت کی کثرت اور وسعت ہے حاشیہ (ظ) میں مذکورے کہ ابو بحر بن طاہر نے فرمایا۔ اللہ تعالیٰ نے رسول کریم علیہ کو رحمت کی صفت سے آراستہ فرمایا۔ پس آپ کا وجو سر ایار حمت قرار پایا۔ آپ کے تمام شائل اور صفات مخلوق پر رحمت ہیں۔ پس جس کسی کو آپ کی رحمت ہے فیض حاصل ہواوہ دارین میں ہر ناپندیدہ چیز سے نجات یا گیا۔ کیاد کھتے نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمايا م وما ارسلناك الا زحمة للعالمين - آب علية كي حيات بهي مبارك ر حمت اور آپ کی وفات بھی رحمت ہے۔ جیسا کہ بیٹمی نے "کشف الاسرار" کیاب الجنائز باب ما يحصل لامته منه في حيامة وبعد و فاية ص 845 پر حضرت عبدالله بن مسعود رضی اللہ عند سے روایت کرتے ہیں کہ حضور علیہ فیے نے فرمایا "اللہ تعالیٰ کے ایسے فرشتے بھی ہیں جو زمین میں سر کرتے ہیں اور مجھ تک میری امت کا سلام پہنچاتے ہیں حضور نے فرمایا: "میر ی زندگی بھی تمہارے لیے بہتر ہے تم باتیں کرتے ہواور تم ہے باتیں کی جاتی ہیں۔اور میر اوصال بھی تمہارے لیے بہتر ہے۔ مجھے پر تمہارے اعمال پیش ہوں گے۔ میں جو بھلائی دیکھوں گااس پراللہ کی حمدو ثناکروں گااور جوبر ائی دیکھوں گااس براللہ تعالیٰ کی جناب میں تمہارے لیےاستغفار کروں گا۔

اے ملاعلی قاری نے "الاسرار الرقوع" ص 385 میں نقل فرمایا ہے۔ صغانی نے "الموضوعات" ص 78 پراسے نقل کیا ہے۔ اس حدیث کی شاہد دیلمی کی وہ حدیث ہے جے انہوں نے "الفردوس" میں حضرت انن عباس رضی اللہ عنما کی روایت ہے مرفوعا ذکر کیا ہے۔ "میرے پاس جبریل امین آئے اور کھنے لگے۔ اے محمد! علیہ "اگر آپ نہ ہوتے تومیں جنم کو پیدانہ کرتا"

-10

-11

## دسویں فصل

ظلمانی اور نورانی حجابات: ـ

الله تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

وَمَنُ كَانَ فِي هَذِهِ أَعُمَى فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعُمَى وَهُو فِي الْآخِرَةِ أَعُمَٰى وَأَضَالُ سَبِيلًا (الاسراء: 72)

"اور جو شخص بنار ہاس دنیا میں اندھاوہ آخرت میں بھی اندھا ہو گااور بڑا گم کر دہ راہ ہو گا"

یمال اندے بن سے مراد ول کا اندھا بن ہے جیسا کہ ایک دوسری

آیت ہے واضح ہے۔

فَاِنَّهَا لَا تَعُمٰى الْأَبُصَارُ وَلَكِنْ تَعُمٰى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ الَّيِ الْتِي فِي الصَّدُورِ (الْحُ : 46)

"حقیقت توبیہ ہے کہ آنکھیں اندھی نہیں ہو تیں بابحہ وہ دل

اندھے ہو جاتے ہیں جو سینوں میں ہوتے ہیں"

دل کے اندھا ہونے کا سبب حجابات کی ظلمت ، غفلت اور نسیان ہے۔ کیونکہ رب قدوس سے کیے گئے وعدہ کو ایک طویل عرصہ گزر چکا ہے۔ غفلت کا سبب امر اللی کی حقیقت سے ناوا قفیت ہے اور جمالت اس لیے ہے کہ دل پر ظلماتی صفات چھاگئی ہیں۔مثلا تکبر ، کینہ ، حسد ، مخل ، غضب ، غیبت ، چغلی ، چھوٹ اور اس فتم کی کئی دوسری بری چیزیں۔ یہی صفات انسان کے بدترین حالت کی

طرف لوشخ كاسببني بيل

ان صفات مذمومہ کے ازالے کی واحد صورت سے ہے کہ دل کے آیئے کو توحید کی "ریی" کے ساتھ صیقل کیا جائے اور علم ، عمل اور ظاہر وباطن میں سخت مجاہدہ اپنا کر دل کو صاف کیا جائے۔ اگر اس طریقہ کو اپنایا جائے تو دل اساء وصفات کے نور سے ایک نئی زندگی حاصل کر لے گا اور اسے اپناو طن اصلی یاد آجائے گا۔ پھر یہ دل اپنے وطن کے لیے مشتاق ہو گا۔ وہاں لوٹے کے لیے بے تاب ہو گا اور اللہ رحمٰن ورحیم کی عنایت سے اپنی منزل تک پہنچنے میں کا میاب ہو جائے گا۔ حجابات ظلمانیہ کے ازالے کے بعد نور انیت باتی رہ جائے گی اب روح کی آئھ بینا ہو جائے گی۔ اساء و صفات کے نور سے باطن میں روشنی پھیل جائے گی۔ اساء و صفات کے نور سے باطن میں روشنی پھیل جائے گی۔ اساء و صفات کے نور سے باطن میں روشنی پھیل جائے گی۔ سے منور ہو جائے گا۔ ور دل نور انی حجابات بھی اٹھتے جائیں گے اور دل نور ذات سے منور ہو جائے گا۔

یاد رکھے باطن میں دل کی دو آئکھیں ہیں۔ ایک چھوٹی آئکھ ہے اور دوسر ی بڑی آئکھ۔

چھوٹی آنکھ :۔

یہ آنکھ اساء و صفات کے نور سے تجلیات صفات کا انتہائے عالم در جات تک مشاہدہ کرتی ہے۔

برطى آنكھ:\_

یہ آنکھ عالم لا ہوت میں انوار ذات کی تجلی کا مشاہدہ کرتی ہے۔اس سے مراد نور توحید احدیت کے ذریعے قربت ہے۔ یہ وہ مرتبہ ہے جیسے انسان موت کے بعد حاصل کرتا ہے یا موت سے پہلے بھری نفسانی صفات کو فنا کر کے حاصل کرتا ہے۔ جول جول وہ بھری صفات سے منقطع ہوتا جائے گااسی قدر وہ اس عالم تک رسائی حاصل کرتا جائے گا۔

وصول الی اللہ کا مطلب ہیہ ہر گز نہیں کہ انسان کا جسم (نعوذ باللہ) اللہ تک پہنے جائے جیسے ایک جسم دوسرے جسم تک علم معلوم تک، عقل معقول تک یاوہ ہم موھوم تک پہنچاہے۔ بلعہ اللہ تک پہنچنے کا مفہوم ہیہ ہے بلا قرب وبعد، جھت ومقابلہ اور اتصال وانفعال کے بغیر اللہ تک رسائی حاصل کی جائے۔ جس قدر غیر سے انقطاع ہوگائی قدر اللہ تعالیٰ سے وصال ہوگا۔ اللہ تعالیٰ پاک ہے جس کے ظہور و خفاء مجل و استتار اور جس کی معرفت میں عظیم حکمت پوشیدہ ہے۔ جس کے جس کے علیہ و شیدہ ہے۔ ہم ان میں کا میاب ہوا۔ ورنہ اسے عذاب قبر وحشر اور عذاب حیاب لیا تو وہ دونوں جہان میں کامیاب ہوا۔ ورنہ اسے عذاب قبر وحشر اور عذاب حیاب و میز ان اور شدائد بل صراط کا سامنا کرنا ہوگا۔

## گياروين فصل

سعادت وشقاوت ك

یاد رہے کہ لوگ ان دوصور تول سے خالی نہیں ہیں۔ اسی طرح یہ دونول (سعادت اور شقاوت) ایک انسان میں بھی پائی جاسکتی ہیں۔ جب انسان کی نکیال اور اخلاص غالب آجا تا ہے تو اس کی بد بختہ خورشد ختی میں بدل جاتی ہے، نفسانیت کی جگہ روحانیت لے لیتی ہے۔ نیکن جب انسان خواہشات نفسانی کی اجباع شروع کر دیتا ہے تو معاملہ اس کے بر عکس ہو جاتا ہے۔ اگر (نیکی اور جہتیں مساوی ہو جائیں تو ایسے میں رجاء اور خیر کی تو قع رکھنی چاہیے کیونکہ رب قدوس کاار شادگر امی ہے

من جاء بالحسنة فله عشر امثالها (انعام: 160) "جوكوئى لائے گاايك نيكى تواس كے ليے دس بول گى اور اس كى انذ"

وضع میزان انہیں دونوں کی وجہ ہے ہے۔ کیونکہ جب نفسانیت کلیۃ روحانیت کا روپ دھار لیتی ہے تو میزان کی ضرورت نہیں پڑتی اور انسان بغیر حساب کے بارگاہ قدس میں حاضر ہو جاتا ہے اور اس کا ٹھکانا جنت قرار دے دیاجاتا ہے۔ اس طرح جس شخص میں صرف پر ائی اور بدہ ختی ہو وہ بلا حساب و کتاب جنم رسید ہو جاتا ہے۔ تیسری صورت یہ ہے کہ ایک انسان کی پر ائیاں اور نیکیاں دونوں نامہ اعمال میں درج ہیں۔ اگر نیکیاں زیادہ ہیں توابیا شخص بلا عذاب جنت

میں جائے گا جیسا کہ قرآن کر یم میں ہے۔فامامن ثقلت موازینه فھو فی عيشة راضية (القارعه: 6-7) " لیں جس کے (نیکیوں کے) پلڑے بھاری ہوں گے تووہ دل پند عیش (ومسرت) میں ہو گئے" اور جس شخص کی برائیار، زیادہ ہوں گی تر سے برائیوں کے مطابق عذاب دیا جائے گا۔ پھر اے جہنم ہے نکال کر جنت میں پہنچایا جائے گالیکن ایمان شرطے۔ (کفار کے لیے دوزخ کادائی عذابے) سعادت و شقاوت سے ہماری مداد نیکیوں اور بر ائیوں کا ایک دوسرے کی جگہ لیناہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا۔ "اَالسَّعِيدُ قَدِيشَنقَى وَ الشَّقِيُّ قَدُيَسنَعَدُ كَ "سعادَت مند بھی ہدبخت بن جاتا ہے اور بدبخت سعادت مند ہوجاتاہے" جب نیکیاں غالب آجاتی ہیں تو انسان سعادت مند شار ہونے لگتا ہے اور جب برائیاں غالب آجاتی ہیں سعادت مند شقی کہلانے لگتاہے۔انسان اگر توبہ كرلے ايمان لائے اور نيك روش اختيار كرلے تواللہ تعالى اس كى بد بختے كو خوشِ بختی میں بدل دیتا ہے۔ رہی ازلی سعادت و شقاوت جو ہر انسان کی تقدیر میں لکھی جاچکی ہے جیسا کہ حضور علیہ کار شاد ہے۔ اَلسَّعِيْدُ سَعِيْدٌ فِي بَطْنِ أُمِّهِ وَالشَّقِيُّ شَنَقِيٌّ فِي بَطْنِ أُمَّهِ ٢ "سعیدانی مال کے بیٹ میں سعید ہوتا ہے اور شقی اپنی مال كے بيك ميں شقى موتاب" تواس موضوع پربات کرنے کی اجازت نہیں۔ کیونکہ یہ راز تقدیر ہے تعلق رکھتاہے اسے ججت نہیں بنایا جاسکتا۔ صاحب تفییر البخاری فرماتے ہیں :بہت سے رازایسے ہیں جنہیں سمجھا

تو جاسکتا ہے لیکن ان کے متعلق گفتگو نہیں کی جاسکتی۔ جیسا کہ نقدیر کاراز۔ اہلیس نے اپنی سر کشی کو نقدیر کے سر تھوپ دیا۔ اس لیے اس پر لعنت کی گئی جبکہ آدم علیہ السلام نے اپنی خطاکو اپنی ذات کی طرف منسوب کیا۔ اسی وجہ سے وہ کامیاب ہوئے اور ان پر رحم کیا گیا روایات میں آتا ہے کہ کسی عارف کامل نے بارگاہ خداوندی میں عرض کیا: تو نے فیصلہ فرمایا، تو نے ارادہ فرمایا۔ تو نے ہی میر سے نفر ط نفس میں معصیت کو پیدا کیا غیب سے آواز آئی۔ اے میر سے بندے! یہ تو شرط تو حید ہے۔ بتا شرط عبودیت کیا؟ اس عارف نے پھر التجاکی۔ اور عرض کیا: تو حید ہے۔ بتا شرط عبودیت کیا؟ اس عارف نے پھر التجاکی۔ اور عرض کیا: فرمولا!) میں نے خطاکی۔ میں گناہوں میں مبتلا ہوا، میں نے اپنی جان پر ظلم کیے۔ فیب سے پھر آواز آئی: میں نے تیرے گناہ معاف کر دیئے۔ تیری خطاء وں سے فیب سے پھر آواز آئی: میں نے تیرے گناہ معاف کر دیئے۔ تیری خطاء وں سے در گزر کیا اور تجھ پر رحم و کرم فرمایا:

پچھ لوگوں نے مذکورہ حدیث کی بیہ تاویل کی ہے کہ لفظ ام (مال) سے مراد مجمع العناصر ہے جس سے قوئی بشری تولد ہوتے ہیں۔ مٹی اور پانی سعادت کے مظھر ہیں کیونکہ بیہ دونوں حیات مخش ہیں اور دل میں علم، ایمان اور تواضع پیداکر نے والے ہیں۔ مگر آگ اور ہواان کے بر عکس جلانے والی اور موت کا پیغام ہیں۔ پاک ہے وہ ذات جس نے ان دو متضاد خصوصیات کے مادوں کو ایک جسم میں ہیں۔ پاک ہے وہ ذات جس نے ان دو متضاد خصوصیات کے مادوں کو ایک جسم میں جمع فرمادیا جس طرح کہ بادل میں پانی اور آگ، نور اور ظلمت اکتھے کر رکھے ہیں۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

هُوَ الَّذِي يُرِيْكُمُ الْبَرُقَ خُوفُا وَطَمَعًا وَيُنشَبِئُي السَّحَابَ الثِقَالَ (الدعد: 12) "وبى ہے جو تہيں دکھاتا ہے (بھی) ڈرانے کے ليے اور (بھی) اميد دلانے کے ليے اور اٹھاتا ہے (دوش ہواپر) معارى بادل"

یکی بن معاذرازی رحمة الله علیه سے پوچھاگیا: الله تعالیٰ کی پیچان کا ۔ یعد کیاہے ؟ تو "انہول نے فرمایا مضاد چیزوں کوایک جگه جمع کر تاہے "اس لیے ۔ معد کیاہے کا معالم معالم کا معالم کا

انبان ام الکتاب کا نسخہ اللہ تعالیٰ کے جلال وجمال کا آئینہ اور پوری کا ئنات کا مجموعہ ہے۔ انسان پوری کا ئنات اور عالم کبریٰ کہلا تا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اسے اپ دونوں ہاتھوں بعنی صفت قہر ولطف سے پیدا فرمایا ہے۔ قھر ولطف کی دو متضاد صفات کی وجہ یہ ہے کہ آئینے کی دوجہتیں ہوتی ہیں ایک کثیف اور دوسری لطیف۔ پس انسان دوسرے تمام اشیاء کے ہر عکس اسم جامع کا مظھر ہے۔ کیونکہ باقی تمام اشیاء کی تخلیق ایک ہاتھ لیعنی ایک صفت سے ہوئی ہے۔ رہی صرف بی باقی تمام اشیاء کی تخلیق ایک ہاتھ کی پیدائش عمل میں آئی ہے۔ اور صفت لطف تواس سے صرف ملائکہ جیسی مخلوق کی پیدائش عمل میں آئی ہے۔ اور فرشتے اسم سبوح وقدوس کاہی مظہر ہیں۔ سی

اہلیس اور اس کی ذریت کی پیدائش صفت قھر ہے ہے جو کہ اسم الجبار کا مظھر ہے۔اسی لیے اس نے آدم علیہ السلام کو سجدہ سے انگار کیااور تکبر میں مبتلا ہو گیا۔

جب انسان پوری کا ئنات، علوی و سفلی کے تمام خواص کا جامع ہے تو یہ ہمیں ہو سکتا کہ انبیاء واولیاء لغزش سے خالی ہوں۔ پس انبیاء نبوت ور سالت کے بعد کبائر سے معصوم ہوتے ہیں صغائر سے نہیں۔ جبکہ اولیاء معصوم نہیں ہیں۔ بال یہ عموما کہا گیا ہے کہ کمال ولایت کے بعد اولیاء کبائر سے محفوظ ہو جاتے ہیں۔ حضرت شقیق بلخی رحمۃ اللہ علیہ هے فر ماتے ہیں: سعادت کی پانچ علامتیں ہیں دل کی نرمی، کثرت بکاء، دنیا سے بے رغبتی، امیدوں کا کم ہونا اور حیاء کی کثرت۔

اور شقاوت کی پانچ نشانیال ہیں۔ دل کا سخت ہونا۔ آنکھوں کا آنسوؤں سے خالی ہونا، دنیامیں رغبت، لمبی امیدیں اور حیاء کی کمی۔ حضور علیہ نے ارشاد فرمایا :

عَلَامَةُ السَّعِيْدِ اَرْبَعَةُ إِذَا أُقُتَمِنَ عَدَلَ وَإِذَا عَاهَدَ وَفَيْ وَإِذَا عَاهَدَ وَفَيْ وَإِذَا خَاصَمَ لَمْ يَشْتُمُ وَقَيْ وَإِذَا خَاصَمَ لَمْ يَشْتُمُ وَعَلَامَةُ الشَّقِيِّ اَرْبَعَةُ إِذَا أُقُتُمِنَ خَانَ وَإِذَا عَهَدَ

أَخْلَفَ وَ إِذَا تَكَلَّمَ كَذَبَ وَإِذَا خَاصَمَ يَشْنُتُمُ النَّاسَ وَلَا يَعْفُو عَنْهُمْ ﴿ -

" سعادت مند کی چار نشانیاں ہیں۔جب کوئی امانت سپر دہوتو عدل کرے گا۔ وعدہ کرے گا تو پورا کرے گا۔ یولے گا تو پچ کے گا۔ جھڑے گا تو گالی نہ دے گا۔ اور بدو بخت کی بھی چار نشانیاں ہیں۔ جب اے امین بنایا جائے گا تو خیانت کرے گا۔ وعدہ کرے گا تو وعدہ خلافی کرے گا۔ یولے گا تو جھوٹ یولے گا۔ کسی سے لڑے گا تو گالیاں دے گااور لوگوں کو معاف نہیں کرے گا"۔

جیساکہ اللہ تعالیٰ کارشاد گرای ہے:

''فمن عفا واصلح فاجرہ على الله''(شعورى: 140) ''پس جو معاف كر دے اور اصلاح كر دے تواس كا اجر الله تالي به ''

تعاليٰ پرڄ"

یاد رقعے! شقاوت کا سعادت میں تبدیل ہونا اور سعادت کا شقان کی جگہ لیناتریت کے بغیر ممکن نہیں۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کارشاد گرامی ہے:

كُلُّ مَوْلُوْدٍ يُولَدُ عَلَى فِطْرَةِ الْإسْلَامِ وَلَكِنُ اَبَوَاهُ يُهَوَّدَانِهِ اَوْيُنُصِرَانِهِ اَوْيُمَجَّسْنَانِهِ عَلَى فَعْدَ الْمُعَانِهِ عَلَى عَلَى فَعْدَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ المَالمُلْعِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ ا

"ہر کچہ فطرت اسلام پر پیدا ہو تائے۔ لیکن اس کے والدین اِسے یمودی بیادیتے ہیں ، نصر انی بیادیتے ہیں یا مجوسی بیادیتے ہیں"

اس حدیث سے یہ حقیقت عیال ہوتی ہے کہ ہر ایک انسان میں سعادت اور شقاوت دونوں کی قابلیت ہوتی ہے۔ یہ نہیں کہنا چاہیے کہ یہ شخص سعید محض ہے۔ ہاں یوں کہنا جائز ہے کہ فلال شخص خوش نصیب ہے جب کہ دکھر رہا ہو کہ اس کی نیکیاں بر ائیوں پر غالب ہیں۔ اسی طرح کسی کو اعلال یہ کی وجہ سے یہ بھی کہ سکتا ہے۔ جو شخص ایس اصول کو توڑے گا گر اہ

ہو جائے گاکیونکہ اس نے گویا یہ عقیدہ اپنالیا کہ کچھ لوگ نیک عمل اور توبہ کے بغیر بھی جنت میں جاسکتے ہیں۔ بغیر بھی جنت میں جاسکتے ہیں۔ ایسا کہنا قر آن وسنت کے منافی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کانیک لوگوں سے جنت کاوعدہ ہے اور شرک و کفر میں مبتلا ہرے لوگوں کو جنم کی آگ کی وعید سائی گئی ہے۔ جیسا کہ رب قدوس کاارشاد گرامی ہے۔

مِنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفُسِهِ وَمَنْ أَسَاء فَعَلَيْهَا (فصلت: 46)

"جو نیک عمل کرتاہے تو وہ اپنے بھلے کے لیے اور جو ہرائی کرتاہے تواس کاوبال اس پرہے"

اَلْيَوْمَ تُجُرِٰى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسنَبَتُ لَاظُلُمَ الْيَوْمَ (عَافْر: 17)

"آج بدلہ دیا جائے گا ہر نفس کو جو اس نے کمایا تھا۔ ذرا ظلم نہیں ہو گا آج"

وَأَنُ لَّيُسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَاسَعْى وَأَنَّ سَعَيَهُ سَوُفَ يُرىٰ (الْجُم :39-40)

''اور نہیں ملتاانسان کو مگر وہی کچھ جس کی وہ کو حشش کر تاہے اور اس کی کو حشش کا نتیجہ جلد نظر آجائے گا''

وَمَاتُقَدِّمُوا لِاَنْفُسْكِمُ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللهِ (القره: 110)

"اور جو کچھ آگے بھنچو گے اپنے لیے نیکیوں سے ضرور پاؤ گے اس کا ثمر اللہ کے ہاں"

## حواشي

حاشیہ (ظ) میں میہ بات ملتی ہے کہ حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا خوشادہ شخص جوازل سے سعادت مند ہے۔ وہ بھی ناکام نہیں ہو گا۔ اور جوازلی بدخت ہے افسوس وہ مجھی بھی مقبول بارگاہ خداد ندی نہیں ہو سکے گا

اس کے ساتھ والی حدیث کی تح تے و کیھے۔ حافظ ابن حجر (الفتح جلدیازد هم ص ۸۸۴) فرماتے ہیں کہ اعمال کا حسن و فتح علامات ہیں موجبات نہیں ہیں۔انجام کار قضاء و قدر سے مرتب یا تا ہے جس کا فیصلہ ابتداء میں ہو چکا ہو تا ہے۔ بیرائے خطابی کی ہے۔ سامع کو سیائی کا لیقین ولانے کے لیے تی بات پر قشم اس قبیل سے ہے۔اس سے مبداء و معاد اور انسان کی سعادت و شقاوت کی طرف اشارہ بھی ہے۔ اس میں بہت سارے احکام ہیں جو کہ اصول و فروغ اور حکمت وغیرہ سے تعلق رکھتے ہیں۔اس حدیث سے بدبات بھی ثابت ہوتی ہے کہ بدبخت نیک بخت بھی ہو سکتاہ اور بھی نیک مخت بدبختی کا شکار بھی ہو سکتاہے لیکن اس تبدیلی کی نسبت اعمال ظاہری کی طرف کی جائے گی۔ رہاعلم خداوندی میں تواس میں کوئی تبدیلی نہیں آتی۔ حدیث ہے متر شح ہور ہاہے کہ اعتبار خاتمہ کا ہوگا۔ حاشیہ (ظ) میں مذکور ہے کہ شقاوت کی چار علامتیں ہیں۔ گذشتہ گناہوں کو بھول جانا حالانکہ وہ اللہ تعالیٰ کے پاس محفوظ ہیں۔ گزری نیکیوں کو یاد رکھنا حالانکہ نامعلوم بارگاہ خداوندی قبول ہوئیں یا نہیں۔ دنیاوی اعتبار ہے بردول کو دیکھنااور دینی اعتبار ہے اپنے ہے كم ترير نظر كرنا- حفزت امام مسلم (صحيح مسلم-كتاب القدر-باب كيفية الخلق الآدى) فرماتے ہیں کہ عامرین واثلہ سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی الله عنہ سے سنا فرمارہے متھ شقی وہ ہے جو مال کے پیٹ سے شقی ہے۔اور سعیدوہ ہے جو دوسرول سے نصیحت حاصل کرے وہ حذیفہ بن اسید نامی صحافی نے ان سے کہا کیا تہیں تعجب ہور ہاے۔ میں نے حضور علیقہ سے ساآپ علیقہ فرمارے تھے جب نطفے (کومال کے پیٹ میں قرار کیڑنے) پر بیالیس راتیں گزر جاتی ہیں۔ تواللہ تعالیٰ ایک فرشتے کو بھجتا ہے۔ یہ فرشتہ اس نطفے کوایک صورت دیتا ہے اور اس کے کان آگھ جلد گوشت اور ہڈیال پیداکر تا ب پھر فرشتہ عرض کر تاہے۔اے میرے رب ند کریامؤنث ؟ پس آپ کارب فیصلہ فرماتا ہے جو چاھتا ہے۔ فرشتہ لکھ لیتا ہے۔ فرشتہ پھر عرض کرتا ہے۔ اے میرے رب اس کی

-

-1

۳

موت (كب واقع ہوگى)؟ پس تير ارب جو چاہتا ہے فرماديتا ہے۔ فرشته اس فرمان كو كھ ليتا ہے۔ فرشته اس فرمان كو كھ ليتا ہے۔ فرشته عرض كرتا ہے۔ اے ميرے رب! اس كارزق؟ (كتا لكھوں) پس تير ارب جو چاہتا ہے فيصله فرماديتا ہے اور فرشته اے لكھ ليتا ہے۔ اس كے بعد فرشته اپنے ہاتھ ميں ايك صحيفه لے كروا پس چلا جاتا ہے۔ اسے جو حكم ملتا ہے نداس سے كم كرتا ہے ندزیادہ '۔ دیکھیے حامع الاصول۔ از۔ اين اثير۔ 50-115/11 - 116

خطائی (شان الدعاء - 40 - 151) فرماتے ہیں السبوح کا مطلب ہے ہر عیب سے منزہ اور القدوس کا معنی ہے عیوب، مدمقابل اور اولاد سے پاک امام مسلم اپنی ضیح (کتاب الصلوة باب ایقال فی الرکوع والیجود 487) ہیں حضر سے عاکشہر صنی اللہ عنہا ہے روایت کرتے ہوئے کلصتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ کہ کوع اور مجود میں یہ کلمات پڑھتے تھے۔ "سکتیون قددوس کرتے ہوئے المملائو کی والمدوح کے بارے دو تول ہیں۔ ایک قول یہ کہ اس سے مراد جریل امین ہیں۔ ان کی تخصیص تمام ملا تکہ پر انہیں حاصل فضیلت کی وجہ ہے ۔ دوسرا قول یہ ہے کہ الروح فرشتوں کی ایک فتم ہے جن کی صور تیں انسانول جیسی ہوتی ہیں لیکن وہ انسان نہیں ہوتے واللہ اعلم درکئی (اعلام جوز اسان کے مشہور صوفی ہیں جو زھد و تقوی میں بہت شہرت رکھتے تھے شاید خراسان کے علاقہ میں آپ پہلے شخص ہیں جنہوں نے علم احوال پر گفتگو کی۔ آپ بڑے خواسان کے علاقہ میں آپ پہلے شخص ہیں جنہوں نے علم احوال پر گفتگو کی۔ آپ بڑے محاصدین میں شہر موتے تھے۔ ذھبی (السیر ج 1318) فرماتے ہیں کہ ایک روایت کے مطابق آپ بھوری کے دھبی (السیر ج 1318) فرماتے ہیں کہ ایک روایت کے مطابق آپ بھوری کی مقالہ آپ بھوری کی مقالہ کو لان میں ایک لڑائی میں شہر ہوئے۔ دھبی دوئے۔ مطابق آپ بھوری کی معارف کی معارف کی مقالہ کو دوری میں شہر ہوئے۔ دھبی دوئے۔ مطابق آپ بھوری کے دھری شہر میں کی مقالہ کو دوری میں شہر میں کی مقالہ کی دوری کیں میں جنہوں کے میں شہر ہوئے۔ دھبی دوئے۔ معارف کی میں شہر موتے ہیں کہ ایک روایت کے مقالہ کہ دوری شہر شہر میں کی مقالہ کہ کی دوری کے دھرین شہر میں خوری کی مقالہ کی دوری کے دھر کی میں شہر میں کی میں شہر میں کی میں شہر میں کی میں خوری کی مقالہ کو دوری کی میں خوری کی کی کے دوری کی مقالہ کی کو دوری کی کی کی کی کی کی کو دوری کی کی کو دوری کو دوری کو دوری کی کو دوری کی کو دوری کی کو دوری کو دوری کو دوری کو دوری کو دوری کو دوری کی کو دوری کو دوری کو دوری کو دوری کو دوری کو کو دوری کی کو دوری کو کور

ام خاری اپنی صحیح میں (کتاب البخائز۔باب اذااسلم الصدیبی ضمت) فرماتے ہیں کہ حضرت الدہ ہریرہ رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ نبی کریم علی اللہ نے فرمایا: "ہر ایک بچہ فطرت پر پیدا ہو تا ہے۔ پس اس کے والدین اسے یہودی، نصر انی یا مجو می ہنا دیتے ہیں۔ جس طرح ہر جانور صحیح سالم پیدا ہو تا ہے۔ کیا تم ان میں سے کسی کو کان کٹاد کھتے ہو؟" دیکھے "حامع الاصول" از۔این اخیر 36/12

## بار هویں فصل

فقراء كابيان : \_

بعض علاء فرماتے ہیں کہ فقراءا کثر صوف کالباس زیب تن کرتے ہیں اس لیےانہیں صوفی کہتے ہیں۔

میچھ لوگ ان کی وجہ تسمیہ بتاتے ہیں کہ ماسوی اللہ سے دل کے تصفیہ و تزکیہ کی وجہ سے انہیں صوفی کہاجا تاہے۔

ایک قول سے بھی ہے کہ وہ روز قیامت صف اول میں کھڑے ہونے والے مر دان باصفا ہیں۔ صف اول کی وجہ سے انہیں صوفی کہاجا تا ہے۔ صف اول عالم عالم قربت ہے۔ کیونکہ عالم چار ہیں لے عالم ملک ، عالم ملکوت ، عالم جروت اور عالم لا ہوت۔ اور عالم لا ہوت ، ہی عالم حقیقت ہے۔ اس طرح علم کی بھی چار قسمیں ہیں۔ علم شریعت ، علم طریقت ، علم معرفت ، اور علم حقیقت۔ اس طرح ارواح ہیں چار ہیں۔ روح جسمانی ، روح روانی ، سیر انی ، روح سلطانی اور روح قدسی۔

بالکل اسی طرح تجلیات بھی چار ہیں۔ تجلی آثار ، تجلی افعال ، تجلی صفات ، تجلی ذات اور عقل بھی چار ہیں۔ عقل معاشی ، عقل معادی ، عقل زمانی اور عقل کل لوگ چارعالموں کے مقابلے میں اقسام آربعہ کی قید لگاتے ہیں یعنی علوم اربعہ ، ارواح ، تجلیات اور عقول ہے گ

بعض لوگ علم اول، روح اول، عقل اول کو جنت اول یعنی جنت الماوی کے ساتھ مقید خیال کرتے ہیں۔ MANNEMEMEN بعض دوسری اقسام کو جنت ثانی کے ساتھ مقید کرتے ہیں دوسری جنت ہے ماتھ مقید کرتے ہیں دوسری جنت ہے مراد جنت النعیم ہے بعض تیسری اقسام کو جنت ثالثہ یعنی الفر دوس کے ساتھ مقید کرتے ہیں۔ یہ لوگ حقیقت سے واقف نہیں ہیں۔ اہل حق فقراء عارفین ان تمام امور سے آگے قربت خداوندی کی طرف نکل گئے ہیں وہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی چیز سے تعلق نہیں رکھتے۔ وہ اللہ

تعالی کے اس تھم کے پیروہیں۔ ففرواالی الله(ذاربات: 50) "پی دوڑواللہ کی طرف" جیسا کہ رسول اللہ علیہ کاارشادہ۔ وُکھُمًا حَرَامَانِ عَلٰی اَکھٰلِ اللهِ ﷺ "پیدونوں (دنیاو آخرت)اهل الله پرحرام ہیں"

حدیث قدی ہے۔ مَحَبَّتِی مَحَبَّهُ الْفُقَرَاءِ اللهِ "میری محبت فقراء کی محبت (میں) ہے". رسول کریم اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا: اَلْفَقُدُ فَخُدِی مُ

"فقرميرافخرس

فقر سے مراد فناء فی اللہ ہے۔ جس کے دل میں ذاتی کوئی خواہش نہ ہو اور نہ ہی اس کے دل میں کوئی غیر یا کسی غیر کی محبت ساسکتی ہو۔ جیسا کہ حدیث قدسی میں ہے۔

لَّا يَسْتَعُنِيُ أَرُضِي وَلَاسْتَمَائِي وَلَكِنُ يَسْتَعُنِي قَلْبُ عَبْدِي الْمُوْمِنِ لِلْ عَبْدِي الْمُوْمِنِ لِلْ عَبْدِي الْمُوْمِنِ لِلْ عَبْدِي الْمُوالِيِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

یعنی ایسابند ہُیوَ من جس کادل صفات بشری سے پاک اور منز ہ ہو اور کسی غیر کا خیال بھی اس میں نہ رہے۔ پس ایسے دل میں اللہ تعالیٰ کانور منعکس ہوتاہے اور یول وہ اس دل میں ساجاتا ہے۔

حفرت بایزید بسطامی قدس الله سره فرماتے ہیں کہ بند ہُموُ من کے دل
کے ایک کونے میں اگر عرش اور اس کے ملقات کور کھا جائے تواہے احساس تک
نہ ہو۔ جو ان اهل محبت سے تعلق خاطر رکھتے ہیں آخرت میں ان کے ساتھ ہوں
گے۔ فقیروں سے محبت کی علامت سے ہے کہ انسان ان کی صحبت میں بیٹھنا پہند
کرے۔ ہمیشہ الله تعالیٰ کا مشاق رہے اور اس کے دل میں وصال کی تمنا کروٹیں
لیتی رہے۔ جیساکہ حدیث قدسی میں ہے۔

أَلَا طَالَ شَنوُقُ الْأَبُرَادِ اللَّي لِقَائِيُ وَإِنِّي لَا شَندُ شَوَقًا الِيُهِم عَ

"نیک ہندول نے میری ملا قات کا شوق عرصے سے دل میں پال رکھا ہے۔ میں ان سے کہیں زیادہ ان کی ملا قات کا مشاق ہوں"

#### صوفياء كالباس :\_

صوفیاء کالباس تین طرح کاہو تاہے۔ مبتدی کے لیے بحری کی اون متوسط کے لیے بحری کی اون متوسط کے لیے بحری کی اون متوسط کے لیے بھیر کی اور ہنتی کے لیے پشم۔اس میں چار قسم کی اون ملی ہوتی ہے۔
تفییر ''الجمع'' کے مصنف کیھتے ہیں ''زھاد کے لا کُن سخت لباس اور سخت کھانا پینا ہے۔ کیونکہ وہ مبتدی ہیں۔ جبکہ عرفاء واصلین کے لیے زم لباس اور نرم کھانا ضروری ہے۔

اور نرم کھانا ضروری ہے۔ مبتدی کے عمل میں دونوں رنگ حمیدہ اور ذمیمہ ہوتے ہیں۔ متوسط میں اچھائی کے مختلف رنگ ہوتے ہیں۔ مثلاً شریعت کا نور، طریقت کا نور اور معرفت کا نور۔اس لیے ان کے لباس میں بھی تینوں رنگ ہوتے ہیں۔ یعنی سفید، نیلا اور سبز۔ جبکہ منتی کا عمل تمام رنگول سے خالی ہوتا ہے۔ جس طرح کہ سورج کی روشنی میں کوئی رنگ نہیں۔ اور اس کا نور رنگوں کو قبول نہیں کر تا۔ اس طرح منتی لوگوں کا لباس بھی تاریکی کی مانند کسی رنگ کو قبول نہیں کر تا۔ یہ فناء کی علامت ہے اور ان کی معرفت کے نور کے لیے نقاب ہے جس طرح رات سورج کی روشنی کے لیے نقاب کا کام دیتی ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

يُغُشِي اللَّيْلِ النَّهارَ (الاعراف: 54)
"وُها نَكَا ہے رات نے دن كو"
اسى طرح ايك اور ارشاد ہے۔
وَجَعَلُنَا اللَّيْلَ لِبَاسِمًا (النباء: 10)
"نيز ہم نے بناديارات كو پردہ پوش"
عقلمندول كے ليے اس ميں لطيف اشارہ ہے۔

ایک دوسری وجہ بھی ہے کہ اہل قربت اس دنیا میں گویا مسافر ہیں۔ ان کے لیے بید دنیا غم واندوھ، محنت و مشقت اور حزن و ملال کی دنیا ہے۔ جیسا کہ حضور علیہ کا ارشاد گرامی ہے۔

اَلدُّنْهَا سِجِنُ الْمُؤُمِنِ <sup>^</sup> "دنیامؤمن کے لیے قید خانہ ہے"

اسی لیے اس جمان ظلمت میں لباس ظلمت ہی زیب دیتا ہے۔ سیجے احادیث سے ثابت ہے کہ حضور علیقہ نے سیاہ لباس بہنا اور سیاہ عمامہ باندھا ہے فی سیاہ لباس مصیبت کالباس ہے۔ یہ ان لوگوں کے جسم پر سجا ہے جو مصیبت زدہ ہوں اور حالت غم واندوہ میں ہوں۔ صوفیاء اهل عزاء ہیں کیونکہ وہ مکاشفہ مشاہدہ اور معاینہ کے ذریعے اللہ سجانہ وتعالیٰ کے نور کے سامنے ہیں اور شوق عشق، اور روح قدسی، مرتبہ قربت و وصل کی طرح لبدی موت کی وجہ سے حالت غم میں ہیں اس لیے مدت العمر ان کے جسم پر اهل عزاء کا لباس ہی سجنا حالت غم میں ہیں اس لیے مدت العمر ان کے جسم پر اهل عزاء کا لباس ہی سجنا ہے۔ کیونکہ وہ منفعت اخروی سے بھی ہاتھ دھو بیٹھے ہوتے ہیں۔ جس عورت کا

خاوند فوت ہو جائے اللہ کریم کا حکم ہے کہ وہ چار ماہ اور دس دن تک سوگ کے لباس میں رہے <sup>نلے</sup> کیونکہ اس سے دنیوی منفعت چھن گئی ہے۔ پس جس سے اخروی منفعت چھن جائے تووہ مدت العمر کیول نہ سوگ منائے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیقہ نے فرمایا:

اَفْنَدُّ النَّاسِ بَلَاءً النبِيُّونَ ثُمَّ الْاَمُثَلُ فَالْاَمُثُلُ الْ اللَّهِ الْمَثَلُ الْ اللَّهِ اللَّ اللَّهِ اللَّهُ خُلِصِنُونَ عَلَى خَطَرٍ عَظِيمٍ اللَّهُ اللَّهُ خُلِصِنُونَ عَلَى خَطَرٍ عَظِيمٍ اللَّهِ اللَّهُ خُلِصِنُونَ عَلَى خَطرات كاسامنا اللَّهِ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنَالِي اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنَالِ اللْمُنَالِي الْمُنْ ال

اس کا مفہوم ہیہ ہے کہ فقر مختلف رنگوں کو قبول نہیں کر تاوہ صرف نور ذات کو قبول کر تا ہے۔ سیاہی کی حیثیت خوبصورت چرے پر تل کی مان نہ ہے۔ جو حسن و ملاحت میں اضافے کا سبب بنتا ہے۔ اہل قربت جب جمال خداوندی کا مشاہدہ کرتے ہیں تو پھر ان کی آنکھوں کا نور کسی غیر کو قبول نہیں کر تا۔ اور نہ کسی اور کو محبت کی نگاہ ہے دیکھتے ہیں۔ دارین میں ان کا ایک ہی محبوب ایک ہی مطلوب ہو تا ہے ان کی منزل حریم ذات کی قربت ہوتی ہے۔ کیونکہ اللہ تعالی نے انسان کو اپنی معرفت و صل کیلئے پیدا فرمایا ہے۔

انسان پر واجب ہے کہ وہ اپنے مقصد حیات سیالے کو پانے کی کوشش کرے۔ کمیں ایسانہ ہو کہ وہ اپنی عمر لا یعنی کاموں میں صرف کر دے اور پس مرگ اپنی عمر عزیز کے ضیاع پر پچھتا تا پھرے۔

#### حواشي

عاشیہ (ظ) میں تکھا ہے کہ شخ محمر آفندی الاسحداری فرماتے ہیں۔ جاننا جا ہے کہ عالم بہت زیادہ ہیں۔ان تمام کا مبدااور اہل غیب الغیوب ہے۔اس کے کئی مراتب ہیں۔ پہلا م تبہ غیب مطلق اور ذات احدیت کا ہے۔اسے یقین اول بھی کہتے ہیں۔ تیسر امرتبہ بھی ذات واحدیت کا ہے اور اسے یقین ٹانی کانام دیتے ہیں۔ یہ اساء و صفات سے متصف ہے۔ پھر عالم ارواح ہے۔ پھر عالم خیال اور مثال معلق ٹانی کا نام ویتے ہیں۔ یہ اساء و صفات سے متصف ہے۔ پھر عالم ارواح ہے۔ پھر عالم خیال اور مثال معلق کا ہے۔ یہ عالم عوالم الى كے مشابہ ہے كيونكه بير جامع الاضداد ہے۔اس كے بعد عالم شهادت ہے يعنى عالم محسوس جس میں آسان، زمین، سورج، چاند، ستارے، معد نیات، نباتات خیوانات اور انسان رہتے ہیں۔اس کے بعد عالم انسان ہے۔اگر چہ ریہ صورت میں تو چھوٹا ہے لیکن معنی میں تمام جمانوں سے بواہے۔ای لیے اسے خلافت کبری کا مستحق گر دانا گیاہے اور امانت عظمی اس کے سپروکی گئی ہے۔ جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْنُفْقُن) وَمِنُهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ( الاحزاب: 2 7) مديث قدى مين ہے۔"میں اپنی زمین اور اپنے آسان میں نہیں عاسکا مگر اپنے بند کامؤمن کے ول میں سا كيابول" بند ؤمؤمن متقى، يربيز گاراوراطاعت گزار جوذات اللي كا آئيند باورالسماء وصفات کے انوار کے لیے طاق کی حیثیت رکھتاہے۔

اس کتاب کی تیسری فصل کاایک د فعہ پھر مطالعہ کریں۔

اس کی تخ تج گزشته صفحات میں ہو چکی ہے۔

ان الفاظ میں اس حدیث کو ہم تلاش نہیں کر سکے۔ائن ماجہ کی ایک حدیث اس کی شاهد ہے۔ عمر ان بن حصین رضی اللہ عند سے مروی ہے۔ رسول کر یم علیق نے ارشاد نرمایا:
اللہ تعالیٰ اپنے مؤمن بند و فقیر کو پند فرماتے ہیں جو عصمت شعار اور عیالدار ہو (سنن ائن ماجہ۔ کتاب الذهد۔ باب فضل الفقراء حدیث نمبر 4121) حضرت امام غزالی احیاء العلوم جلد چارم ص 199 پر لکھتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عند سے روایت احیاء العلوم جلد چارم ص 199 پر لکھتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عند سے روایت ہے۔ وہ نبی کر یم علی تھی ہے۔ فرمایا: اللہ کی بارگاہ میں ہے۔ وہ نبی کر یم علی تاللہ کی بارگاہ میں

--

--

مجوب ترین وہ فقر ہے جو اللہ کے دیے پر قناعت کرے اور اللہ تعالیٰ کی دین پر راضی ہو "علامہ سمر قندی ( جنیہ الغافلین ص 184) فرماتے ہیں حضر سے عبد اللہ بن مررضی اللہ عنما رسول کر یم علیہ ہے روایت کرتے ہیں کہ آپ علیہ نے فربایا "بارگاہ فداوندی میں مجوب ترین فقیر لوگ ہیں۔ کیونکہ اللہ کے نزدیک سب فلق سے پیارے انبیاء ہیں اور اللہ انہیں فقر میں جتلا فرما دیتا ہے۔ آپ ہی کا ارشاد ہے پیارے انبیاء ہیں اور اللہ انہیں فقر کو پہند کرے اور فقیروں سے محبت رکھ اگر چہ خود غنی ہو کیونکہ فقیروں کی محبت پوشیدہ ہے۔ اللہ کر یم خود غنی ہو کیونکہ فقیروں کی محبت پوشیدہ ہے۔ اللہ کر یم نے اپنی رسول علیہ کو حکم دیا کہ وہ فقیروں سے محبت رکھیں اور انہیں اپنی قربت نے بینی رسول علیہ کو حکم دیا کہ وہ فقیروں سے محبت رکھیں اور انہیں اپنی قربت کے بخشیں واصنین نفستان مع الگذین یک محبت رکھیں اور انہیں اپنی قربت کو بخشیں کے اللہ فیاروں نے اپنی ذات کو عبادت میں لگا گریئٹ کو نفیروں نے اپنی ذات کو عبادت میں لگا گریئٹ کو کہ انہ کی ایک کو عبادت میں لگا کے تریب پیٹھیں۔

یہ ایک حدیث کا نکرا ہے۔ جے امام سخاوی نے المقاصد ص 745 پر نقل فرمایا ہے۔ تتر حدیث یوں ہے۔ " نمبر 2399) حدیث یوں ہے۔ " وبنی افتر خر" دیلمی نے ("الفردوس" حدیث نمبر 2399) معاذین جبل د ضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔ "مؤمن کا دنیا میں تحفہ فقر ہے"

اے غزالی نے الاحیاء بی 15/3 میں نقل فرمایا ہے۔ حافظ عراتی (المغنی بی 15/3) فرماتے ہیں اس کی کوئی اصل نہیں۔ زرکشی بھی انہیں کی موافقت کرتے ہیں (اللالی ص 135) عجلو ٹی (العقف بی 255/25) فرماتے ہیں کہ سیوطی نے "الدور" ص 362 پر لکھتے ہیں کہ احمد نے الزھد 103 پر وھب بن منبہ سے نقل کیا ہے کہ "اللہ تعالیٰ نے حز قیل علیہ السلام کے لیے آسانوں کے دروازے کھولے یماں تک کہ انہوں نے عرش تک دیکھا۔ یا جیے فرمایا۔ حز قیل نے عرض کیا۔ پاک ہے میرے رب تو تیری کمتی عظمت ہو اللہ تعالیٰ نے فرمایا آسان اور زمین مجھے اٹھانے سے قاصر ہیں اور نہ میں ان میں ساسکتا ہوں۔ میں ساسکتا ہوں تو صرف بند کا مؤمن کے دل میں ساسکتا ہوں جو غیر کے خیال سے خالی اور فرم ہو"

اے الفتنی نے تذکرۃ الموضوعات میں ص196 پر نقل کیا ہے۔

مسلم کی روایت کردہ ایک حدیث کا نکوا ہے (کتاب الزهد حدیث نمبر 2956) ترندی کتاب الزهد میں بیان کرتے ہیں حفزت او هرید، سے روایت ہے "و نیامؤ من کیلئے زندال اور کافرکیلئے جنت ہے "نودی کی شرح صحیح مسلم میں ہے اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ مؤمن قیدی ہے دنیا کی حرام اور کروہ چیزول سے اسے روک دیا گیا ہے۔ اور سخت ترین عبادات کا اسے مکلّف ٹھسرایا گیا ہے۔ جب وہ رحلت کر جاتا ہے تواس سے آزاد ہو جاتا ہے۔ اور اللہ کر یم کی وائی نعتول اور لدی راحوں کا مستحق بن جاتا ہے۔ لیکن کا فرکے لیے کوئی پایدی نہیں ہے وہ و نیا ہے خوب لطف اندوز ہو تا ہے۔ جبکہ مرنے کے بعد دائی عذاب کا مستحق بن جاتا ہے۔ واللہ اعلم

و کھے صحیح مسلم کتاب الح باب جواز دخول مکہ بغیر احرام حدیث نمبر1359 حضرت عمرو بن حارث سے روایت کرتے ہیں کہ کہ حضور علیہ نے خطبہ دیاور آپ نے سیاہ عمامہ باندھ رکھا تھا۔

الله وَالَّذِيْنَ يَتَّوفُونَ مِنكمَ وَيَذَرُونَ آرُوا جَايَتَربَّصنَ بِأَنْفُسِهِنَّ آرُبَعَة آشنهُرٍ وَالَّذِيْنَ يَتُوفُونَ مِنكمَ وَيَذَرُونَ آرُوا جَايَتَربَّصنَ بِأَنْفُسِهِنَّ آرُبَعَة آشنهُرٍ وَالْقَرِهِ (234)

ترندی کتاب الزهد باب ماجاء فی العبر علی البلاء بان ماجه کتاب الفتن باب العبر علی
البلاء باس روایت میں کچھ الفاظ زیادہ ہیں۔ ''انسان کو اس کے دین کے مطابق آزمایا جاتا
ہے اگر دینداری میں پختگی ہو تو اہتلاء مخت ہوتی ہے۔ دینداری میں کمزوری ہو تو اس
کے مطابق اہتلامیں کی کر دی جاتی ہے۔ انسان مصیبت میں مبتلار ہتاہے حتی کہ وہ زمین
میں اس حالت میں چاتا چھوڑ دیا جاتا ہے کہ اس کے ذمے کوئی خطا نہیں ہوتی۔

پوری مدیث یوں ہے۔ "الناس هلکی الالعالمون والعالمون هلکی الا العاملون والعاملون فی فطر العاملون فی فطر عظیم" ویکھے"الامادیث المرکلہ "از اطوت ّ۔ سیوطیؒ کی "النحت"

۱۳ د کیھے صغانی کی ''الموضوعات'' ص 80مجلونی کی البحث جلد دوم ص 131 دیلمی کی حدیث اس کی شاهد ہے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے الفقر فقران فقرالد نیاد فقرالآخرہ۔

فِقر الدِنیا غنی الآخرة ''فقر کی دو قسمیں ہیں۔ فقر دنیا اور فقر آخرت فقر دنیا عتائے آخرت ہے اور عتائے دنیا فقر آخرت ہے۔ یہ ہلاکت ہے۔ دنیا کے مال وزینت کی محبت آخرت کا فقر اور دنیاکا عذاب ہے۔ حاشیہ (ظ) میں ہے۔ کیا گیاہے کہ امراض اور دردول کے چار فائدے ہیں۔ گناہول کی معافی۔ آخرت کی یاد۔ گناہول سے کنارہ کشی اور دعامیں اخلاص۔

-11

امام قشیر ی (الرسالہ ص 253-254 فرماتے ہیں کہ کسی شخص کا قول ہے۔ اللہ تعالی نے داؤد علیہ السلام کو وہی فرمائی۔ اے داؤد میں نے دلوں پر حرام کر دیاہے کہ ان میں میری محبت اور غیر کی محبت یکجا ہوں کسی کا ایک قول ہے۔ حضر ت رابعہ عروبہ نے اپنی دعاؤوں میں عرض کیا : اللی کیا تواہیے دل کو آگ ہے جلادے گا جس میں تیزی محبت ہے ؟ ھا تف غیبی نے آواز دی۔ میں ایسا کروں میری شان کے لا کق نہیں۔ میرے بارے سوئے ظن نہ رکھے۔ کسی صوفی کا قول ہے۔ لفظ حب دو حرفوں پر مشتمل ہے۔ "عاء" ور" ہاء "اس میں اشارہ ہے کہ اہل محبت جسم ور وح کی قیدے نکل جاتے ہیں۔ کو پانے کی کو شش کرے۔ کمیں ایسانہ ہو کہ وہ اپنی عمر الا یعنی کا موں میں صرف کر دے اور پی مرگ بی مرگ بی مرگ اپنی عمر عزیز کے ضیاع پر پچھتا تا پھرے۔

## تيرهوين فصل

طهارت كابيان

طمارت کی دوقشمیں ہیں۔ ظاہری طہارت اور باطنی طہارت ظاہری طہارت شریعت کے یانی سے حاصل ہوتی ہے۔

جبکہ باطنی طہارت کے لیے توبہ، تلقین، تصفیہ، اور سلوک الطریق کا پانی چاہیے۔ شرعی وضو جسم سے کسی نجاست کے خروج سے جب ٹوٹ جاتا ہے ک تو تجدید وضو ضروری ہو جاتا ہے جیسا کہ حضور علیہ کاار شاد ہے۔

مَنُ جَدَّدَ الْوُصنُوءَ جَدَّدَ اللَّهُ إِيمَانَهُ " "جو تازه وضوكر تام الله تعالى اس كے ايمان كو تازگی مخش

ويتاہے"

افعال ذمیمه اور اخلاق ر دّیه مثلاً تکبر ، حسد ، کینه ، خود پیندی ، غیبت جھوٹ اور خیانت ، خواہ خیانت آنکھ کی ہو ، ہاتھوں کی ہو ، پاؤں کی ہویا کانوں کی ہو جیسا کہ حضور علیہ کاار شاد ہے۔

> ٱلْعَيْنَانِ تَرُنِيَانِ وَالْأُدُنَانِ تَرُنِيَانِ "آنكيس بھى زناكرتى بيس اور كان بھى ك

جب ان سے باطنی وضو ٹوٹ جاتا ہے توان مفیدات سے خالص توبہ کر کے اور نادم ہو کر رجوع الی اللہ استغفار آور ان مفاسد کو دل سے زکال پھینکنے کے عزم کے ساتھ دوبارہ باطنی طہارت حاصل کرنا ضروری ہو جاتا ہے۔ عارف کو

چاہیے کہ ان آفات ہے اپنی توبہ کی حفاظت کرے۔ تنجی اس کی نماز مکمل ہو گ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

> هلذا مَاتُو عَدُونَ لِكُلِّ آوَّابٍ حَفِينظٍ (ق:32) "يى ہے جس كاتم سے وعدہ كيا گيايہ ہراس شخص كے ليے ہے جو الله كى طرف رجوع كرنے والا اپنى توبه كى حفاظت كرنے والا ہے"

ظاہری وضو اور نماز کے لیے وقت مقرر ہے مگر باطنی وضو اور نماز کا تمام عمر کے لیے مسلسل صبحوشام اہتمام کرناضروری ہے۔

#### خواشي

ا طمار ہے لغت میں پاکیزگی، گندگی ہے صفائی اور پانی وغیرہ سے چیز کو ستھراکرنا ہے ابن قد امد مقد می المغنی ج 6/1 میں فرماتے ہیں شریعت میں طمارت نام ہے ایسی چیز کے ازالے کا جو نماز سے مافع ہے بایانی کے ساتھ گندگی کا دور کرنایا مٹی کے ساتھ حما نجاست کو دور کرنایا مٹی سے بایانی کے ساتھ الکام ج 4/1) فرماتے ہیں طمارت عرف میں وضو، عسل یا تیم کو کہتے ہیں۔ کیونکہ تیم بھی نماز کو مباح کرنے میں مؤثر ہے۔ معدی ابد جیب القاموس ص 233 پر لکھتے ہیں فقہاء کے نزدیک طمارت کی دو قسمیں ہیں حدث سے طمارت اور نجس تے ظہارت۔

ا نواقش وضوہروہ چیز جو سمبلین سے نکے،خون، پیپ،زرہ پانی،جب سے چیزیں جم سے نکل کراس جگہ تک بہہ جائیں جس پر طہارت کا حکم لاگو ہو تا ہے۔ منہ ہم کر قے آنا، پہلو کے بل لیٹ کر سونا، تکیہ لگا کر سونایا کی اور چیز سے ٹیک لگا کراس طرح سوجانا کہ اگر اس جونا۔رکوع و اگر اسے ہٹالیا جائے تو آدمی بیٹنی گر جائے، یہوشی اور جنون کا عقل پر غلبہ ہونا۔رکوع و جودوالی نماز میں قصقہہ لگا کر ہسنا۔ یہ تمام چیزیں وضو کو توڑدیتی ہیں۔

حاشیہ (ظ) میں آیا ہے کہ جب مؤ من وضو کر تا ہے نماز کے لیے تو شیطان اس سے خوف کے مارے زمین کے کئی قطع دور ہو جاتا ہے ند کورہ حدیث ہمیں ان الفاظ میں نہیں ملی۔ امام غزالی نے (الاحیاء 35/17) میں حدیث ہمیان کی ہے کہ ''وضو پر وضو نور علی نور

ہے' سنن ائن ماجہ (کتاب الطہارت) میں ہے: حضور عظیمی نے پانی منگوایا اور وضو میں ہر عضو کو ایک ایک مرتبہ دھویا اور فرما ہیہ وضو کا طریقہ ہے۔ یا فرمایا یہ اس شخص کا وضو ہے جس نے وضونہ کیا ہے۔ اس وضو کے بغیر اللہ تعالیٰ نماز قبول نہیں کر تا۔ پھر وضو کیا اور ہر عضو کو دودو ومر تبہ دھویا پھر فرمایا۔ جو یہ وضو کرے گا اللہ تعالیٰ اس کو دو کفل اجر عطا کرے گا۔ پھر وضو کیا اور جھ سے کرے گا۔ پھر وضو کیا اور جھ سے کے دوضو کیا جائے۔ کہ وضو پر وضو کیا جائے۔ اور اچھی طرح وضو کیا جائے۔ اور اچھی طرح وضو کیا جائے۔

اے الم احمد نے اپنی مند میں ن12/12 پر تقریباً نمیں لفاظ کے ساتھ روایت گیا ہے۔ یہ حدیث حفر تائن معودر ضی اللہ عند سے مروی ہے۔ حیج مسلم کتاب القدر باب قدر علیٰ ابن آدم حظه من الذنبی وغیرہ حفرت الا ہریرہ سے مروی ہے : بی کریم علی ابن آدم حظه من الذنبی وغیرہ حفر تعلیم الا چکا ہے۔ جے وہ ضرور پائے گا۔ آنکھول کا زنایری نظر ہے۔ کانول کا زنایری بات سننا ہے۔ زبان کا زنا پر اکان اوم مراکلام اور تکذیب ہے "نووی شرح مسلم (جلد 16 ص 206) میں لکھتے ہیں ابن آدم کے مقدر میں زناکا کچھ حصہ لکھا ہوا ہے۔ کوئی حرام کاری کر کے زناکا مر تکب ہوتا ہے اور کوئی مجازی طرف و کھتا ہے۔ زنایازنا جیسی اور کوئی مجازی طور پر زناکا مر تکب ہوتا ہے۔ غیر محرم کی طرف و کھتا ہے۔ زنایازنا جیسی گفتگو کی سے سنتا ہے۔ کی اجبنی کوہا تھ سے پڑتا ہے ، اسے یوسہ و بتا ہے یا چل کر زنا گفتگو کی سے سنتا ہے۔ کی اجبنی کوہا تھ سے پڑتا ہے ، اسے یوسہ و بتا ہے یا چل کر زنا کر نے جاتا ہے یا صرف و پھتا ہے ہا تھ لگا تا ہے کی غیر محرم عورت سے بدگفتگو کر تا ہے والے میں سوچتا ہے۔ یہ سب چیزیں مجازی زنا ہیں اگر چہ آدمی و خول کر کے مکمل زنا نہیں ول میں سوچتا ہے۔ یہ سب چیزیں مجازی زنا ہیں اگر چہ آدمی و خول کر کے مکمل زنا نہیں ہی کر تا پھر بھی اس کے قریب پینے جاتا ہے۔

- 1

## چود هویں فصل شریعت اور طریقت کی نماز<sup>ی</sup>

شریعت کی نماز: ـ

اس نمازی فرضیت اس آیت کریمہ سے عیاں ہے۔ ارشاد اللی ہے۔ حافیظُوا علی الصلَّلُوٰتِ (البقرہ: 238) "پابندی کروسب نمازوں کی"

اس نمازے مراد ظاہری جوارح کے سے ادا ہونے والے ارکان ہیں جس میں جمع حرکت پزیر ہوتا ہے۔ رکوع میں جمع حرکت پزیر ہوتا ہے۔ رکوع و سجود میں جاتا ہے۔ قعدہ کرتا ہے۔ تلاوت میں آواز ہوتی ہیں۔ الفاظ ہوتے ہیں۔ اس لیے حافظ و اکا جامع لفظ استعال کیا گیا ہے۔

طریقت کی نماز:۔

یدول کی نمازہے۔ یہ نمازلبدی ہے اور اس کا شبوت اللہ کریم کا یہ فرمان عالی شان ہے۔

وَالصَّلُوةِ الْوُسنطي (البَقره: 238) "اور (خصوصاً) در مياني نماز ك"

در میانی نمازہ مراد قلبی نمازہے کیونکہ دل کو دائیں ہائیں اور او پر نیجے کے اعتبار سے جسم کے در میان میں پیدا کیا گیا ہے۔ اسی طرح دل سعادت و شقاوت کے بھی در میان تخلیق ہواہے جیسا کہ رسول خدا علیہ کاارشاد گرامی

ٱلْقُلُبُ بَيُنَ إِصنبَعَيُنِ مِنُ اَصنابِعِ الرَّحُمٰنِ يُقَلِّبُهَا كَيْفَ يَشْنَاءُ <sup>٣</sup>

"ول رحمٰن کی دوانگلیول کے در میان ہے وہ اسے جیسے چاہتا ہے چھیر دیتاہے"

دوانگلیوں ہے مراد صفت قھر ولطف ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ انگلیوں سے پاک ہے۔اس آیت کریمہ اور حدیث مبار کہ کودلیل بناکر معلوم کیا جاسکتا ہے کہ صلب میں میں میں

اصلی نمازدل کی نمازہے۔

جب کوئی شخص دل کی نماز سے غافل ہو جاتا ہے تو اس کی دونوں نمازیں ٹوٹ جاتی ہے۔ جیسا کہ مفاریق فی نماز بھی۔ جیسا کہ حضور علیہ کارشاد گرامی ہے۔

لَاصِلَاةَ إِلَّا بِحُضِنُورُ الْقَلْبِ<sup>®</sup> "حضور قلب كِ بغير كوئى نماز نبيں"

وجہ یہ ہے کہ نمازی اپنے رب سے ہم کلام ہو تا ہے۔ کلام کا محل دل ہے۔ جب دل غالم کا محل دل ہے۔ جب دل غالم کا محل دل ہے۔ جب دل غال فل رہا تو نماز باطل ٹھیری اور جوارح کی نماز بھی ٹوٹ گئی۔ کیونکہ دل اصل ہے اور باقی اعضاء اس کے تابع ہیں۔ جیسا کہ نبی کریم علیہ کا فرمان مبارک ہے۔

أَلَا إِنَّ فِي الْجَسَنِدِ مُصنَغَةً إِذَا صِنَلَحَتُ صِنَلَحَ الْجَسَنَدُ كُلُّهُ وَإِذَافَسِنَدَتُ فَسِندَا لُجَسِنَدُ كُلُّهُ أَلَا وَهِيَ الْقَلْدُ الْ

"ہاں ہاں! جسم میں گوشت کا ایک عکر السابھی ہے کہ اگر صحیح ہو جائے توسار لبدن صحیح ہو جائے اور اگر بھڑ جائے تو پور اجسم بھڑ جائے۔یادرہے! گوشت کاوہ فکڑ ادل ہے"

شریعت کی نماز:۔

اس نماز کے لیے وقت مقرر ہے۔ یہ دن رات میں پانچ مرتبہ ادا ہوتی ہے۔ سنت طریقہ یہ ہے کہ یہ نماز مسجد میں باجماعت ادا کی جائے۔ رخ کعبتہ الله شریف کی طرف ہواور انسان بلاریاء ونمود امام کی اتباع کر رہا ہو۔ کے

طریقت کی نماز:۔

یہ نماز پوری زندگی کو محیط ہوتی ہے۔ اس کی معجد دل ہے۔ اور جماعت

یہ ہے کہ باطن کی ساری طاقتیں اسائے توحید کے ورد میں مشغول ہوں اور یہ ورد
ظاہری زبان سے نہیں باطن کی زبان سے کیا جائے۔ اس نماز میں امام عشق ہوتا
ہے جو جان کے محر اب میں کھڑا ہوتا ہے۔ اس نماز کا قبلہ حضر ت احدیت اور
جمال صدیت ہے اور کی اصلی کعبہ ہے۔ دل اور روح علی الدوام اس نماز کو ادا
کرتے ہیں۔ دل نہ توسوتا ہے اور نہ مرتا ہے وہ نیند اور بید اری دونوں حالتوں میں
حیات قبی کے ساتھ بلاصوت، قیام اور قعود اس نماز کی ادائیگی میں مشغول
دہے۔ اور بارگاہ خداوندی میں عرض کنال رہے۔

اياك نعبد واياك نستعين (الفاتِح :5)^

"ترى بى بم عبادت كرتے ہيں اور بخفى سے مدد چاہتے ہيں"
يد در خواست حضور عليہ كى اتباع ميں ہوتى ہے۔ حضرت قاضى (بيضاوى) رحمة الله عليه اپنى تفيير في ميں لكھتے ہيں۔ اس آیت كريم ميں عارف كے حال كى طرف اشارہ ہے۔ وہ حال (كيفيت قلبى) غيبت سے حضور كى طرف منتقل ہوتا ہے۔ اس ليے وہ اس خطاب كا مستحق بن جاتا ہے۔ جيسا كہ رسول الله عليہ كا ارشاد ہے۔

اَلْاَنْبِيَاءُ وَالْاَوْلِيَاءُ يُصَلَّوُنَ فِي قَبُورِهِمُ كَمَا يُصَلَّوُنَ فِي قَبُورِهِمُ كَمَا يُصَلَّونَ فِي بُيُوتِهِمُ \* لَكُونِهِمُ \* لَكُونِهِمُ \* لَكُونِهِمُ \* لَكُونِهِمُ \* لَكُونِهِمُ \* لَكُونِهِمُ أَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللْمُلِمُ اللَّهُ الللْمُعِلَّةُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّه

جس طرح اپنے گھروں میں نمازیں اداکرتے ہیں"

مطلب یہ ہے کہ ان کے دل زندہ ہیں اس لیے، وہ اللہ تعالیٰ کی ذات اور اس
کی مناجات میں مشغول رہتے ہیں۔ جب شریعت اور طریقت کی نماز جمع ہو جائے تو
نماز مکمل ہو گئے۔ یعنی ایسے آدمی کی نماز ادا ہو چکی۔ ایسے آدمی کو اللہ تعالیٰ روحانی طور
پر اپنا قرب خشتا ہے اور ثواب بھی عطاکر تاہے۔ ایسا شخص ظاہر میں عابد اور باطن میں
عارف ہو تا ہے الے اور جب طریقت کی نماز حیات قلب کے ذریعے ادا نہیں ہوتی تو
اجر ثواب کی صورت میں ملتا ہے قربت کی صورت میں نہیں۔

#### حواشي

علامہ جرجانی (النعریفات ص 175) فرماتے ہیں صلاۃ لغت ہیں دعا کو کہتے ہیں شرعات ص عاتب صحفوصہ کو مخصوصہ شرائط کے ساتھ مقررہ او قات میں اداکرنا ہے۔
میں اداکرنا ہے۔

عاشیہ (ظ) میں مذکور ہے بعض عاماء کبار فرماتے ہیں: قیام انسانیت کا خاصہ ہے۔ رکئ حیوانیت کا بجود نباتات کا اور قعود جمادات کا۔ شخ محمود آفندی اسکداری لکھتے ہیں قیام اشارہ کرتا ہے کہ نمازی نے بخری اوصاف کے تجابات سے خلاصی حاصل کرلی ہے۔ ان میں سے سب سے برداوصف بخری تکبر ہے جو آگ کی خاصیت ہے۔ رکوع میں یہ اشارہ ہے کہ نمازی نے نباتاتی طبیعت کا جابات سے رہائی پالی ہے۔ نباتاتی طبیعت کا بردا تجاب حرص ہے۔ اسی لیے دیکھنے میں یہ بات آئی ہے کہ نباتات خوراک جذب کر کے نشوونما پاتے ہیں۔ اور یہ پائی کی خاصیت ہے۔ تشہد میں جماداتی طبیعت کے پردول سے چھڑکارے کی طرف اشادہ ہے۔ جمادات کی سب سے بردی خاصیت جود ہے۔ اور جمود میں کا خاصہ ہے۔ انہیں مذکورہ صفات سے بقیہ بخری صفات پروان جڑ ھتی ہیں۔ جب انسان ان رکاوٹوں اور تجابات سے خلاصی پالیتا ہے اور ان چار مدراج کے ذریعے رب انسان ان رکاوٹوں اور تجابات سے خلاصی پالیتا ہے اور ان چار مدراج کے ذریعے رب انسان میں کے بڑوس کی طرف ترقی کر تا ہے تووہ نمازاداکر تا ہے اور کیفیت یہ ہوتی ہے کہ انسان میں سے گفتگو کر رہا ہے تواد ھر ادھر متوجہ نہ ہوں گے دورائی کے دورائی کی معلوم ہو

حضرت سعدی الد حبیب "القاموس" ص 216 پر لکھتے ہیں اکثر علاء صحابہ وغیر ہم کے نزدیک اور فدهب حفی ، حنبلی ، ظاہری اور شافعی میں در میانی نمازے مراد عصر کی نماز ہے۔ جبکہ ذید بن ثابت ، عائشہ ، اسامہ بن زید ، الد سعید خدری اور حضرت علی المر تضی علی مار ضوال کے نزدیک در میانی نماز ظهر کی نماز ہے۔ حضرت ابن عرق ، ابن عباس ، معاد ، جار ، عطاع عکر مد ، مجاهد کے نزدیک اور مالکی ، شافعی ، جمہور صحابہ کا قول یہ ہے کہ اس ہ مراد صبح کی نماز ہے۔ جبکہ بعض دوسرے صحابہ ، سعید بن میتب فرماتے ہیں اس سے مراد صبح کی نماز ہے۔ بعض علاء کاار شادہ کہ در میانی نماز عشاء کی نماز ہے فقہ جعفریہ میں بھی آخری قول کو ترجے ہے۔

اے امام غزائی نے الاحیاء ت 102/1 میں نقل کیا ہے۔ صحیح مسلم کتاب القدر۔باب۔
تصریف اللہ تعالیٰ القلوب کیف بیٹاء 2654 حضرت عبداللہ بن عمر و بن العاص رضی
اللہ عنماے مروی ہے فرماتے ہیں کہ میں نے رسول کر یم علیہ کہ و فرماتے سا: "تمام
بنی آدم کے دل اللہ رحمٰن کی دوائگیوں کے در میان ایک دل کی مائند ہیں وہ انہیں پھیر
دیتا ہے جس طرف چاہتا ہے "پھر حضور علیہ نے دعا کی اَللَّهُمَ مُصدَرِفَ الْقُلُوٰبِ
صدَرِفَ قُلُوٰبُنا عَلَی طَاعَتِنَ "اے دلول کو پھیر نے والے! ہمارے دل کو اپنی فرمانبر داری کی طرف چیر دے "

حاشیہ (ظ) میں ہے بیخ محمود آفندی استداری آیت واقع الصلوة ان الصلوة تنهی عن الفحشاء والممنکر (العنکبوت: 45) کے بارے فرماتے ہیں بدنی نماز مصیات اور سیات شرعیہ سے بچاتی ہے اور انفس کی نماز رذا کل اور اخلاق ردیہ سے محفوظ رکھتی ہے۔ (ایک نماز دل اور سرکی بھی ہے) دل کی نماز فضول کا موں اور غفلت سے بچاتی ہے جبکہ سری نماز النفات الی الغیر سے بھی محفوظ رکھتی ہے۔ جیسا کہ حضور علیق کا ارشاد گرای ہے۔ ''اگر نمازی کو معلوم ہو کہ وہ کس سے ہمکام ہے تو کس اور طرف متوجہ نہ ہو'' روح کی نماز سرکشی سے بچاتی ہے اور یہ نماز صفات کے ذریعے دل کے وضو سے ادا ہوتی ہے جس طرح دل کی نماز ظہور نفس سے اسے پاک کر کے اوا دل کے وضو سے ادا ہوتی ہے جس طرح دل کی نماز ظہور نفس سے اسے پاک کر کے اوا کی جاتی ہے۔ نماز خفی دوئی اور ظہور انانیت سے جبکہ ذات کی نماز تلون کے ساتھ ظہور خطور سے سے محفوظ رکھتی ہے۔ جس نے یہ نمازیں اوا کر لیس وہ تمام گنا ہوں اور خطاؤوں سے خلاصی باگیا۔

یہ حدیث ہمیں ان الفاظ میں نہیں ملی۔ صحیح ابن حبان کی ایک حدیث اس کی شاهد ہے (كتاب الصلوة باب صفة الصلوة) حضرت عمارين ياسر رضى الله عند سے روايت ب\_ فرمايا میں نے حضور انور علیہ کو فرماتے سا" کی آدمی نماز پڑھتاہے اور شاید اس کا دسوال ، نواں، آٹھواں، ساتواں پاچھٹا حصہ قبول ہو تاہے حتی کہ آپ نے اور بھی کم درجوں کاذ کر فرمایاور کهانمازی کو صرف ای نماز کا ثواب ملتا ہے جس میں اس کاؤھن حاضر ہو تا ہے " امام غزالي رحمة الله عليه فرماتي بين (الإحياء ج 160/1) بشرين الحارث سے يه قول ر دایت کیاجاتا ہے۔ جس میں خشوع نہیں اس کی نماز فاسد ہے حضرت حسن سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا : ہر نماز جس میں دل حاضر نہ ہو وہ بہت جلد سز اکی طرف لے جانے والی ہے۔ امام غزالی لکھتے ہیں حضور قلب نماز کی روح ہے۔ تکبیر کے وقت بھی حضور قلب کم از کم نماز کوزندہ رکھتاہ۔اس سے بھی اگر کم ہو جائے تو گویا نماز ھلاک ہو جاتی ہے۔اگر حضور قلب زیادہ ہو تواسی قدر اجزاء نماز میں روح ترو تازہ ہوتی جائے گ۔ پوری حدیث یول ہے۔ نعمان بن بشیر رضی الله عنه سے روایت ہے کتے ہیں کہ میں نے ر سول خدا علی کو فرماتے سا: "حلال واضح ہے اور حرام بھی واضح ہے۔ ان دونوں کے در میان کچھ چیزیں مشکوک ہیں جنہیں اکثر لوگ مہیں جانتے جوان مشکوک چیزوں سے چ گیا تواس نے اپنے دین اور اپنی عزت کو بچالیا اور جو ان کام تکب ہوا تواس کی مثال ایسے چرواہے کی ہے جو کھیت کے ارد گرد چرا تاہے کسی وقت بھی اس میں داخل ہو سکتا ہے۔ یاد رکھے! ہر ایک باد شاہ کی ایک محفوظ چراگاہ ہوتی ہے۔ ہاں ہاں! زمین میں اللہ کی محفوظ چراگاہ اس کی حرام کردہ چیزیں ہیں۔ دیکھو! جسم میں گوشت کاایک لو تھڑاہے" جب وہ صحیح ہو جائے تو پوراجم صحیح ہو جاتا ہے اور جب بجو جائے تو پوراجم بجو جاتا ہے۔ ہاں گوشت کادہ لو تھڑاول ہے (صحیح طاری۔ کتاب الایمان باب: فضل من استبراکدینہ) مزید دیکھیے الن اثير رحمة الله عليه كي "جامع الاصول" في 567/10 حافظ لن حجر الفتح في 129/1 ميس فرماتے ہیں علاء کے نزدیک بد حدیث بڑی عظمت کی حامل ہے چوتھائی حصہ احکام اس حدیث ہے متبط ہوتے ہیں امام قرطبتی لکھتے ہیں۔ چونکہ یہ حدیث حلال وغیرہ کی تفصیل اور اعمال بالقلب کے بیان ہے تعلق رکھتی ہے اس لیے اسے تمام احکام کا محور قرار دیا گیا صحح البخاري كتاب الجماعة والإمامة بدباب فضل صلاة الجمعة ميس حضرت الوهريره رضي الله

0-1

عنہ سے مروی ایک حدیث نقل کی گئے ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا۔
آدمی کا باجماعت نماز اواکر نا گھر میں اور بازار میں نماز اواکرنے سے پچیس درجے زیادہ
تواب کا حامل ہے۔ بیراس لیے کہ وہ اچھی طرح وضو کر تاہے۔ پھر گھرسے مبجد کو جاتا
ہے۔ اس کا یہ نگلنا صرف نماز کیلئے ہو تاہے۔ اسے ہر ہر قدم پر ایک ایک درجہ ماتا ہے اور
ایک ایک گناہ معاف ہو تا ہے۔ پھر جب نماز شروع کر تاہے تو جب تک نماز پڑھتار ہتا
ہے فرشتے اس کے لیے رحمت وہرکت کی دعاکرتے رہتے ہیں اور کھتے رہتے ہیں۔ اب
اللہ ااس شخص پر کرم فرما! مولا! اس پر رحمت فرما! اور جب تک تم میں سے کوئی نماز
کے انتظار میں بیٹھار ہتا ہے وہ نماز پڑھنے والا شار ہو تاہے۔

امام قشیری (الرسالہ عن 72) فرماتے ہیں ایاک تعبد شریعت کی حفاظت اور ایاک استعین حقیقت کا قرار ہے۔ شریعت عبودیت کے التزام کاامر ہے اور حقیقت مشاہد ہ ربویت ہے۔ شخ محمود افندی اسکداری فرماتے ہیں کہ حقیقت ربویت کو دل ہے دیکھنا ہے۔ اس کی تعبیر یہ بھی ہے کہ شریعت اللہ تعالیٰ کی طرف چلنے کی معرفت ہے۔ اور حقیقت ہمیشہ اللہ تعالیٰ (کی صفات) کو دیکھنا ہے۔ جبکہ طریقت شریعت کی راہ پر چلنا یعنی اس کے نقاضوں کو جھانا ہے۔ بعض لوگ حقیقت اور شریعت میں کوئی فرق روا نہیں رکھتے۔ شریعت حقیقت کا ظاہر ہے اور حقیقت شریعت کاباطن ہے۔ دونوں لازم و ملزوم ہیں ایک دوسرے کے بغیر مکمل نہیں ہوتیں۔

انوارالتزیل داسر ارالتادیل بیضادی ، 31/1

تخ تا پہلے گزر چک ہے۔

امام قشیری (الرسالة ص 244-245) لکھتے ہیں کہ حضرت شبلی کاار شادہ عارف غیرکی طرف آنکھ اٹھا کر شیں دیجتا۔ نہ اس کی زبان پر کسی غیر کا ذکر آنا ہے اور نہ ہی اللہ تعالیٰ کے سواء وہ کسی کو اپنا محافظ دیکھتا ہے۔ حضرت جدید بغد ادی فرماتے ہیں۔ کہ عارف وہ ہے جس کے اندرے خدالا لتا ہے۔ حالا نکہ وہ خود خاموش دکھائی دیتا ہے۔ حضرت بایزید بسطامی سے عارف کے بارے پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا۔ عارف وہ ہے جونہ نیند میں غیر کو دیکھے اور نہ بیداری میں۔ نہ غیر اللہ سے وہ موافقت رکھے اور نہ کسی غیر اللہ پر نظر رکھے۔

-1

-9

-1.

-11

## يندرهوس فصل

عالم تجرید میں معرفت کی طهارت:۔

طهارتِ معرفت كي دوفشمين بين\_معرفة الصفات كي طهارت اور معرفة الذات كي طهارت\_

معرفت صفات کی طهارت :۔

یہ طہارت صرف تلقین اور اساء کے ذریعے دل کے آئینے کو نفوس بشری اور حیوانی سے پاک کرنے سے حاصل ہوتی ہے۔ پس جب دل صاف ہو جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے نور سے دل کی آنکھ بینا ہو جاتی ہے توانسان دل کے آئینے میں جمالِ خداد ندی کے عکس کو صفات کے نور سے دیکھنے لگتا ہے۔ جیسا کہ رسول الله علی کاار شاد گرای ہے۔

ٱلْمُؤُمِنُ يَنْظُرُ بِنُورَ اللَّهِ ۗ "مؤمن الله تعالیٰ کے نُورے دیکھاہے" ٱلْمُؤُمِنُ مِرُأَةُ الْمُؤْمِنِ لِ

"مؤمن،مؤمن کا آئینہ ہے" کسی شخص کا قول ہے"عالم نقش بٹھاتا ہے اور عارف صیقل کرتا۔ہے" جب اساء کے مسلسل ور د سے تصفیہ مکمل ہو جاتا ہے تو صفات کی معرفت مکمل ہو جاتی ہے کیونکہ ان صفات کا انسان دل کے آئینے میں مشاہدہ کرتا ہے۔

معرفت ذات کی طهارت :

یہ طہارت فی التر ہے۔اسے حاصل کرنے کا صرف ایک ہی طریقہ ہے کہ انسان بارہ اساءِ توحید میں سے آخری تین اساءِ توحید کو نور توحید سے باطن کی آنکھ سے مسلسل ملاحظہ کرے پس جب انوار ذات کی مجلی ہوگی تو بھریت پکھل جائے گی اور مکمل فنا ہو جائے گی۔ یہ مقام استھلاک اور فناء الفناء ہے۔ یہ مجلی تمام انوار کو مٹادیت ہے جیسا کہ اللہ کریم کاار شادہ۔

كُلُّ شْنَيْيءِ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَة (القَّصَص:88)

"ہر چیز ھلاک ہونےوالی ہے سوائے اس کی ذات کے"

جب سب کچھ فنا ہو جاتا ہے تو نور قدس کے ساتھ صرف روح قدی باقی رہ جاتی ہے اور ہمیشہ دیدار میں مشغول رہتی ہے۔ یہ روح اس کے ساتھ اس سے اس کی طرف دیکھنے والی ہوتی ہے۔ پس وہ بلاکیف و تشبیہ اس روح کی رہنمائی کرتا ہے۔ کیونکہ

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شِنَىءُ (الشوري 11)

" نمیں ہے اس کی مانند کوئی چیز"

پی محض نور مطلق باقی رہ جاتا ہے۔ اس سے آگے کی کوئی خبر نہیں دے سکتا۔ کیونکہ وہ عالم محو ہے۔ وہاں عقل نہیں رہ سکتی کہ کچھ خبر دے اور نہ وہاں غیر اللہ علیہ کارشادیا کہے۔ وہاں غیر اللہ علیہ کارشادیا کہے۔

لِىُ مَعَللُهِ وَقُتُ لَايَسَعُ فِيُهِ مَلَكُ مُقَرَّبٌ وَلَانَبِيٌّ مُرُسِّلٌ مُقَرَّبٌ وَلَانَبِيٌّ مُرُسِّلٌ ۖ

"الله تعالی کی معیت میں میرے لیے ایک ایساوفت (بھی مخصوص کیا گیا) ہے جس میں نہ کسی مقرب فرشتے کی گنجائش ہے اور نہ ہی نبی مرسل کی"

یہ عالم تجرید ہے۔ وہال کوئی غیر نہیں ہو تا۔ جیسا کہ حدیث قدی

تَجَرَّدُ تَصِيلٌ ﴿ صَفَات بِشْرِي ہے ) تَجُرُدُ حَاصل كر (مقصور تك) بِنَيْ جَائِكًا "تَجُرِد حاصل كر (مقصور تك) بِنَيْ جَائِكًا "تَجُريد بِنِيْ جَائِكًا" تَجُرد سے مراد صفات بشرى سے مكمل فناہونا ہے۔ پسوہ عالم تجريد ميں خدائی صفات سے متصف ہوگا جيساكہ حضور علي في نے ارشاد فرمايا۔

تَخَلَّقُواْ بِأَخْلَاقِ اللَّهِ هِ ''خدائی اخلاق کواپنالو'' یعنی صفات خداوندی سے متصف ہو جاؤ۔

شاء

#### حواشي

حدیث کا ایک کرا ہے۔ ویلی نے اسے الفردوس میں حضرت این عباس کے حوالے سے نقل کیا ہے تتمہ حدیث ہے ہے "عزو جل الذی خلق منه" ترفدی (الجامع الشیخ کتاب تغییر القر آن۔ باب و من سورة الحجر) حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیقی نے فرمایا: مؤمن کی فراست سے ڈرو۔ وہ نور اللی کے ساتھ دیکھا ہے" پھر انہول نے ہے آیت پڑھی ۔ اِنَّ فِی ذَالِكَ لَآ یَات اللّٰی کے ساتھ دیکھا ہے" پھر انہول نے ہے آیت پڑھی ۔ اِنَّ فِی ذَالِكَ لَآ یَات اللّٰی کَ ساتھ دیکھا ہے "کھے جامع الاصول از این اخیر 505-206 مناوگ "فیف القدیم" حالات الله سے دیکھا ہے جو نور فرون ہوتی ہیں۔ خداوندی سے روشن ہوتی ہے۔ دل کوروشن کرنے فراست سیح ہوجاتی ہے کیونکہ اس کی حیثیت اس شیشے کی ہے جس سے معلومات ظاہر ہوتی ہیں۔

اس کی تخ تا گزر چک ہے۔

۳ ۔ اس کی تخ تے گذشتہ صفحات میں ہو چکی ہے۔

س يه حديث جميل نبيل ملى

۵ - اس کی تخ یج بھی گذشتہ صفحات میں گزر چکی ہے

# سو گھویں فصل شریعت اور طر گیقت کی ز کو<sup>و</sup>

شریعت کی زکوۃ :۔

اس سے مراد دنیا کے مال سے ایک مقررہ حصہ سال میں صرف ایک بار معین کے نصاب سے مصارف زکوۃ کو دیاجا تا ہے۔

طريقت كي زكوة: \_

دنیا کے فقیروں اور آخرت کے مسکینوں میں محض اللہ تعالیٰ کی خاطر اعمال آخرت کولٹادیناطریقت کی زکوۃ ہے۔

ز کوۃ شریعت کو قرآن کریم میں صدقہ کہا گیاہ۔ جیسا کہ ارشادہ۔ اِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسْمَاكِيْنِ (التوبہ: 60) ''ز کوۃ توصرف ان کے لیے ہے جو فقیر، مسکین ہو''

آسے صدقہ اس لیے کہا گیاہے کہ یہ مال فقیر اور مسکین کے ہاتھ میں چانے سے پہلے اللہ تعالیٰ اسے چانے سے پہلے اللہ تعالیٰ اسے فوراً قبول فرمالیتا ہے۔

ر ہی طریقت کی زکوۃ نووہ دائمی ہے۔ (اس میں دنیاوی مال نہیں) بلعہ کسب آخرت اللہ کی خوشنودی کے لیے گناہ گاروں کو دے دیا جاتا ہے۔ پس اللہ تعالیٰ ان کی نمازیں، زکوۃ ، روزے، حج ، تشبیح و تملیل،۔ تلاوت کلام مجید اور سخاوت وغیرہ نیکیوں کا تواب گناہ گاروں کو دے دیتا ہے جس سے ان کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ بند ہُمؤ من اپنے نامہ اعمال میں پچھ باقی نہیں چھوڑ تا۔ خود مفلس ہو جاتا ہے۔ پس اللہ تعالیٰ اس شخص کی سخاوت اور افلاس پر نظر پبندیدگی فرما تاہے جیسا کہ حضور علیہ کا ارشاد گرامی ہے۔

المفلس فى امان الله فى الدارين «مفلس دونول جمان مين الله كى امان مين موتاب "

بندہ اور جو پچھ اس کے ہاتھ میں ہے سب اس کے آقا کا ہے۔ قیامت کے روزاہے ہر نیکی پروس گناا جریلے گا۔ جیسا کہ ارشاد اللی ہے۔

مَنُ جَاءَ بِالْحَسِنَةِ فَلَهُ عَشِيْرُ أَمْثَالِهَا (الانعام: 160) "جو کوئی لائے گاایک نیکی تواس کے لیے دس ہو نگی اس کی مانند" زکوۃ کاایک مفہوم یہ بھی ہے کہ دل کونفس کی صفت سے پاک کیا جائے جیسا کہ رب قدوس ارشاد فرما تاہے۔

· مَنْ ذَاالَّذِي يُقُرِضُ اللَّهَ فَرُضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفُهُ لَهُ أَصْنَاعَفُهُ لَهُ أَصْنَعَافًا كَثِيْرَةً (البَقرة: 245)

قرض سے مرادیہ ہے کہ اپنی تمام نیکیاں مخلوق پر احسان کے جذبے سے محض اللہ کی خوشنودی کے لیے دیدے ۔ اور اس پر کسی قتم کا احسان نہ جتلائے۔ جیسا کہ فرمایا:

لًا تُبُطِلُو اصندَقَاتِكُمُ بِالْكَمَنِ وَالْمَاذِيٰ (البقره :264) "مت ضائع كرواپنے صد قول كواحسان جتلا كراور دكھ پہنچاكر" اور نہ ہى دنیامیں کسی عوض كاطالب ہو۔ پیرانفاق فی سبیل اللہ كی ایک

لَنُ تَنَالُو اللَبِرَّحتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ (آل عمران: 92) "ہر گزنہ پاسکو کے تم کامل نیکی (کارتبہ) جب تک نہ خرچ کرو (راہ خدامیں)ان چیزوں سے جن کوتم عزیزر کھتے ہو"

## حواشي

لغت میں زکوة کا معنی برکت، نمو، صفائی، طهارت، ستائش اور صلاح ہے۔ تمر تاشی "تنوير الابصاريين لكھتے ميں شريعت كى روسے شارع عليه السلام كى معينه مقدارييں سے ا یک جزء مال کاکسی مسلم فقیر کو مالک بیاناز کوۃ ہے بھر طیکہ یہ مسلم فقیر نہ ہاشمی 🛪 - نہ ہاشمی کا غلام ہو۔ اور دینے والے کے قبضے ہے اس مال کی منفعت مکمل نکل جائے۔ اور بیر

عطامحض اللّٰہ کے لیے ہو۔

صیتی «دا جمع» ج 65/3 پر حضر ت این عباس رضی الله عنهما سے روایت کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ رسول کر یم علیہ نے فرمایا : جو قوم معاہدہ کی خلاف ورزی کرتی ہے اللہ تعالیٰ اس پر دشمن کو مسلط کر دیتا ہے اور جو لوگ الله تعالیٰ کی نازل کر دہ ( قانون ) سے ہث كر فيصله ديت ہيں ان ميں موت عام ہو جاتى ہے۔جوز كوةروكتے ہيں ان كو قط سالى کاسامناکر ناپڑتاہے جوڈنڈی مارتے ہیں توان سے ہریالی کوروک لیاجاتاہے اور انہیں قبط كاسامناكر نايز تاب\_وه بقطرے قطرے اور دانے دانے كوترس جاتے ہيں" فرماتے ہيں کہ اے طبرانی نے "الکبیر" میں ذکر کیاہ۔

# ستر هویں فصل

تشريعت اور طريقت كاروزه

شریعت کاروزه : ـ

دن کے وقت کھانے پینے اور جماع سے رکنا شریعت کاروزہ ہے۔

طریقت کاروزه : ـ

ظاہر اور باطن میں تمام اعضاء کو محرمات، مناھی اور ذمائم سے رو کنا طریقت کا روزہ کہلاتا ہے محرمات و مناھی اور ذمائم مثلاً خود پہندی، تکبر، مخل وغیرہ طریقت کے روزے کوباطل کردینے والی چیزیں ہیں۔

شریعت کے روزے کے لیے وقت مقرر ہے جبکہ طریقت کاروزہ پوری عمر کے لیے لیدی ہے تاسی لیے حضور علیہ نے فرمایا:

"رُبَّ صَائِمٍ لَيُسَ لَهُ مِنُ صِينَامِهِ إِلَّا الْجُوْعِ ....." " كُنُ روزه داراً يسے بيں جنہيں بھوك كے سواءروزول سے کچھ حاصل نہيں ہوتا"۔

اسی لیے یہ مقولہ مشہور ہے کہ کئی روزہ دار مفطر (روزہ نہ رکھنے وائے) ہوتے ہیں اور کئی مفطر روزہ دار'' یعنی اپنے تمام اعضاء کو گناہوں سے بچاتے ہیں اور کسی شخص کو تکلیف نہیں دیتے۔ حدیث قدسی ہے۔

إِنَّ الصَّوْمَ لِي وَأَنَا أَجُزِي بِهِ اللهِ الصَّوْمَ لِي وَأَنَا أَجُزِي بِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

جزادول گا"

رب قدوس نے فرمایا (حدیث قدسی)

يَصِيرُ لِلصَّائِمِ فَرُحَتَانِ، فَرُحَةٌ عِنْدَالُافُطَارِ وَفَرُحَةٌ عِنْدَ رُوْيَةِ جَمَالِيُ ﴿

"روزه دار کے لیے دوخوشیاں ہیں۔ایک خوشی توافطار کے وقت کی ہے اور دوسری خوشی میرے جمال کی دید کے وقت کی ہے"

اہل شریعت کے نزدیک افطار غروب آفتاب کے وقت کچھ کھائی لینا ہے اور عیدگی رات چاند کا نظر آنا ہے لیکن اہل طریقت کتے ہیں۔ افطار جنت کی معتول سے ہوگا جبکہ رب قدوس کے فضل سے انسان جنت میں داخل ہوگا۔ دیدار کے وقت کی مسرت سے مرادیہ ہے کہ بندہ مؤمن قیامت کے روز اللہ کریم سے ملاقات کرے گااور اسے باطن کی آنکھ سے روبر ودیکھے گا تواسے خوشی و مسرت حاصل ہوگی۔

روزے کی ایک تیسری قتم بھی ہے جسے حقیقت کاروزہ کتے ہیں۔ حقیقت کاروزہ :\_

اس سے مراد جان کا محبت غیر سے رکنا ہے اور سر کا مشاہدہ غیر کی محبت سے رکنا ہے۔ حدیث قدسی ہے۔

الانسان سرى وانا سرهك

"انسان مير ارازاور مين اس كار إز جول"

یہ سر نور خداوندی ہے ہے ہیہ کسی غیر کی طرف مائل نہیں ہو تا۔ اور اللہ کے سواء اس کا کوئی اور محبوب۔ مر غوب اور مطلوب بھی نہیں ہے۔ نہ دنیا میں اور نہ آخرت میں۔ جب غیر کی محبت آگئی تو حقیقت کاروزہ فاسد ٹھمرا۔ اس روزے کی قضا صرف ایک صورت میں ہو سکتی ہے کہ انسان اللہ کریم کی طرف لوٹ آئے اور اس سے ملا قات کرنے کی کوشش کرے اس روزے کا صلہ آخرت میں اللہ تعالیٰ کی ملا قات ہے۔

#### حواشي

لغت میں صوم کی کام یابات ہے رکنے کو کتے ہیں۔ علامہ جرجانی (العریفات ص 178) میں فرماتے ہیں۔ صوم شریعت میں مخصوص امساک (رکنا) ہے عبارت ہے۔
اس سے مرادروزہ کی نیت ہے ضبح صادق سے لے کر غروب آفتاب تک کھانے پینے اور
جماع ہے رکنا ہے۔ تمر تاثی "تو یہ الابصار "میں اس کی تعریف کرتے ہوئے لکھتے ہیں
کہ روزہ مخصوص وقت میں مطلر اب حقیقی یا حکمی ہے اپنے آپ کورو کنا ہے۔ اس میں
نیت شرط ہے۔ اطفیش فرماتے ہیں مکلف کا اللہ کی رضا کے لیے بالیغۃ کھائے، پینے ہے اور جو
پیٹ میں پہنچتی ہیں الن سے۔ پانی کی طرح اندر پہنچانے ہے ، لطف اندوز ہونے اور جماع
کرنے نیز کہارہے ضبح صادق ہے لے کرغروب آفتاب تک رکناروزہ ہے۔

البشديديةى (المنظر ف ج 28/1) لكھتے ہيں كه كسى شخص كا قول ہے روزہ تين قسم كا ہے۔ ايك عام ہے دوسر اخاص ہے۔ اور تيسر اا خص الناص ہے۔ عام روزہ توبہ ہے پيٹ شر مگاہ اور تمام جوارح كوان كے نقاضوں كو پوراكرنے ہے انسان روك لے۔ حاص روزہ بيہ ہے۔ آنكھ، كان، زبان، ہاتھ پاؤل اور تمام اعضاء كو گناہ ہے روك لے۔ اور اخص الخاص روزہ بيہ كه دل ميں دنيوى باتوں كا خيال بھی نہ آئے اور انسان اپنے آپ كو ہراكيہ ماسوااللہ ہے روك لے۔

تمه حدیث بیہ ہے " ورب قائم مین فیامه اللّا السنَهُر" ویکھیے سنن ان ماجہ \_ کتاب الصوم باب ماجاء فی الغیبة والرفث للصائم \_ امام غزالی (الاحیاء علی ماجہ و حرام چیز کے ساتھ افطار کرتا ہے۔ ایک قول سے ہو حرام چیز کے ساتھ افطار کرتا ہے۔ ایک قول سے ہو کار بتا ہے گر فیبت کر کے لوگوں کے گوشت کے ساتھ افطار کر دیتا ہے۔ فیبت حرام ہے۔ ایک قول کے مطابق اس سے مرادوہ شخص ہے جوابے اعضاء کو گناہ ہے محفوظ نہیں رکھتا۔

صحیح مسلم کی ایک عدیث کا مکر اسے۔ (کتاب الصیام باب فضل الصیام) حضرت اوہ ہریرہ رفت اللہ عنہ اور حضرت اللہ سعیدرضی اللہ عنہ سے روایت ہے تتمہ حدیث ایوں ہے۔ "روزہ دار کے لیے دوخوشیال ہیں۔ جب افطار کرتا ہے توخوش ہوتا ہے اور جب اللہ کریم سے شرف ملا قات حاصل ہوگا توخوش ہوگا۔ فتم اس ذات کی جس کے قبضے میں محمد (علیقیہ) کی جان ہے روزہ دار کے منہ کی ہو ہینک کی ممک سے عند اللہ زیادہ لیندیدہ

ہے علامہ نودی شرح صحیح مسلم ج31/8-32 میں فرماتے ہیں کہ علماء کا ارشاد ہے ملا قات خداوندی کے وقت اے اس لیے خوشی ہوگی کہ وہ روزے کی جزاء کو دیجھے گااور اللہ تعالیٰ کی نعمت توفیق کویاد کرے گا۔ افطار کے وقت خوشی اس لیے کہ عبادت مکمل ہو چکی ہوتی ہے اور روزہ مفسدات ہے جاتا ہے اور تواب کی امید قوی ہو جاتی ہے۔ واللہ اعلم اس سے پہلی حدیث کی تخ تنج ملاحظہ کریں

-0

حاشیہ (ظ) میں مذکور ہے: مروی ہے، کہ ایک عورت بارگاہ نبوی میں حاضر ہوئی اور عرض کنال ہوئی اللہ کے رسول! میں بھوئی ہوں اور روزہ دار ہوں۔ آپ شیستی فرمایا: تو روزہ دار نہیں البتہ بھوئی ہے۔ یہ عورت لوگوں کی غیبت کرتی رہی تھی۔ دوسر ی بار آئی اور وہی بات و هر ائی۔ حضور شیستی نے بھی وہی جواب دیا۔ پھر گھر میں بیٹھ گئی اور دل میں کمایہ ساری خرابی میری زبان کی ہے۔ دروازہ میرکر لیااور لوگوں کاذکر کیا بھی تو خیر سے۔ پھر حاضر خدمت ہوئی اور عرض کیا۔ (حضور!) میں روزہ دار ہوں اور بھوئی ہوں۔ آپ شیستی نے خم دیا بھوئی ہوں۔ آپ شیستی نے فرمایا تو نے بچ کما۔ پھر حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے تھم دیا کہ اے کھائی۔

۷- پیر حدیث ہمیں نہیں ملی۔

اٹھارویں فصل شریعت وطریقت کا جج<sup>ل</sup> جج کی دوقشمیں ہیں۔ جج شریعت اور جج طریقت

عج شریعت :۔

یہ فج بیت اللہ شریف سے تعلق رکھتا ہے۔اس کے مخصوص ارکان کے

اور شرائط ہیں۔ان شرائط اور ار کان کو ادا کرنے سے حج کا ثواب ملتا ہے۔اور جب کوئی شرط پوری نہ ہو سکے تو ثواب میں کمی آجاتی ہے۔ کیو ٹکہ رب قدوس کا حکم ہے حج مکمل کرو۔

> وَأَتِمُّواُ الْحَجَّ وَالْعُمُرَةَ لِلَّهِ (البَقره: 196) "اور پورا كروجج أور عمر ه الله (كي رضا)كيلئے"

جج شریعت کی شرائط میں سے اولاً احرام ہے۔ پھر مکہ میں دخول ہے ، پھر طواف قدوم ، پھر و قوف عرفہ اور مذولفہ پھر منی میں قربانی۔اس کے بعد حرم پاک میں دوبار احاضری اور کعبۃ اللہ شریف کاسات چکروں میں طواف ہے۔ پھر حاجی زمذم کا پانی چیتے ہیں اور مقام ابراہیم علیہ السلام پر دور کعت نقل نماز اوا کرتے ہیں۔ آخر میں احرام کھول دیا جاتا ہے اور اب شکار وغیر ہاحرام کی صورت جو چیزیں اللہ تعالیٰ میں احرام قرار دے دی تھیں حلال ہو جاتی ہیں۔اس جج کا صلہ جنم سے آزادی اور اللہ تعالیٰ کی ناراضگی سے امن ہے۔ جیسا کہ کلام مجید سے ظاہر ہے۔

وَمَنُ دَخَلَهُ کَانَ آمِنًا (آل عمران: 97) "اورچو بھی داخل ہواس میں ہوجا تاہے (ہر خطرہ سے) محفوظ" طواف سے صدور کے بعد لوگ وطن <sup>می</sup> لوٹنے ہیں۔

مج طريقت: ـ

جے طریقت کی راہ میں زاد راہ اور سواری صاحب تلقین (مرشد کامل) کی تلاش اور اس سے اخذ فیض ہے۔ یہی پہلا قدم ہے۔ اس کے بعد مسلسل ذکر بالسان اور اس کے معنی کو سامنے رکھنا ہے حتی کہ دل زندہ ہو جائے اس کے بعد باطنی ذکر کی باری آتی ہے یہال تک کہ اساء صفات کے مسلسل ورد سے من صاف ہو جائے۔ ایسے میں کعبہ سر انوار صفات کے ذریعے سامنے آجا تا ہے۔ حساکہ اللہ تعالی نے ایر اہیم علیہ السلام اور اساعیل علیہ السلام کو حکم دیا تھا کہ سب سے پہلے کعبۃ اللہ کو صاف ستھر اکرو۔

وَعَهِدُنَا اللَّى اِبْرَاهِيهُمَ وَإِسْمُاعِيلَ أَنْ طَهِّرًا بِيُتِيَ لِلطَّائِفِينَ (البَّرِه:165)

"اور ہم نے تاکید کردی ابر اہیم اور اساعیل (علیهماالسلام) کو کہ خوب صاف متھر ارکھنامیر آگھر طواف کرنے والوں کیلئے"

کعبہ ظاہر اس لیے صاف کیاجاتا ہے کہ طواف کرنے والے لوگ آئیں گے جو کہ مخلوق ہیں جبکہ کعبہ باطن اللہ تعالیٰ کیلئے صاف ہو تا ہے۔ باطن کے کعبہ کو غیر کے خیال سے صاف کر کے اسے اللہ تعالیٰ کی مجلی کے قابل بنایا جاتا ہے۔ پھر دول کے کعبہ میں حاضری دی جاتی پھر روح قد می کا احرام باندھا جاتا ہے۔ پھر دل کے کعبہ میں حاضری دی جاتی ہے۔ اسم ثانی کے ورد سے طواف قدوم ہو تا ہے۔ عرفات قلب میں حاضری ہوتی ہے۔ اسم ثانی کے ورد سے طواف قدوم ہوتا ہے۔ یال تیسرے اور چو تھے اسم مسلسل موتی ہے۔ جو کہ ہم کلامی خداکا مقام ہے۔ یہاں تیسرے اور چو تھے اسم مسلسل ورد کر کے وقوف کیا جاتا ہے۔ پھر عارف جان کے مذد لفہ میں جاتا ہے۔ پانچویں اور چھٹے اسم کا اکٹھاورد کرتا ہے۔ اس کے بعد "منی سر" کو جاتا ہے جو کہ دونوں حرموں کے در میان واقع ہے۔ یہاں پچھ دیر کے لیے تھہر تا ہے پھر ساتویں اسم حرموں کے در میان واقع ہے۔ یہاں پچھ دیر کے لیے تھہر تا ہے پھر ساتویں اسم حرموں کے در میان واقع ہے۔ یہاں پچھ دیر کے لیے تھہر تا ہے پھر ساتویں اسم

کے ورد کے ساتھ نفس مطمئہ کی قربانی دیتاہے کیونکہ ساتواں اسم اسم فناء ہے۔ کفر کے حجابات اٹھ جاتے ہیں۔ جیسا کہ حضور علیہ کاار شاد گرامی ہے۔

ٱلْكُفُرُ وَالْآيُمَانُ مَقَامَانِ مِنْ وَرَاءِ الْعَرُشِ وَهُمَا حَجَابَانِ بَيُنَ الْعَبُدِ وَبَيُنَ الْحَقِّ آحَدُ هُمَا اَسْوَدُ وَالثَّانِيُ اَبْيَضُ هُمَا اَسْوَدُ وَالثَّانِيُ اَبْيَضُ هُمَا اَسْوَدُ

''کفر اور ایمان عرش سے آگے دو مقام ہیں۔ یمی حق اور بندے کے در میان دو حجاب ہیں۔ ان میں سے ایک کارنگ سیاہ ہے اور دوسرے کارنگ سفید"

اس کے بعد حج طریقت اداکر نے دالا آٹھویں اسم پر ملاز مت اختیار کر کے حلق کرواتا ہے۔ پھر نویں اسم پر ملاز مت اختیار کر کے حلق کرواتا ہے۔ پھر وہ اعتکاف ملاز مت اختیار کرتا ہے اور حرم باطن میں داخل ہو جاتا ہے۔ پھر وہ اعتکاف کرنے دالوں کو سامنے دیکھتا ہے۔ اور دسویں اسم کے مسلسل ورد سے بساط قربت وانس میں معتلف ہو جاتا ہے۔ پھر انسان جمال صدیت کو بلاکیف و تثبیہ دیکھتا ہے۔ گیار ہویں اسم کی ملاز مت کے ساتھ سات چکر لگا کر طواف کرتا ہے۔ اس گیار ہویں اسم کے ساتھ چھ فروئی اساء بھی ہوتے ہیں۔ طواف کر چکنے کے بعد وہ گیار ہویں اسم کے ساتھ چھ فروئی اساء بھی ہوتے ہیں۔ طواف کر چکنے کے بعد وہ دست قدرت سے (خاص مشروب) پیتا ہے جیسا کہ رب قدویں کاار شاد ہے۔

وَسَتَقَاهُمُ رَبُّهُم شَرَابًا طَهُورًا (الأنسان: 21) "اور پلائے گاانہیں ان کاپروردگار نمایت پاکزہ شراب"

یہ شراببار هویں اسم کے پیائے میں بھری ہوگی۔اللہ تعالی اپنے پر ہ اقد س سے نقاب الث دیتا ہے اور انسان اس کے نور کے ساتھ اس کا دیدار کرتا ہے۔ یہی مفہوم ہے اس حدیث قدسی کا۔ "نہ کسی آنکھ نے دیکھا ہو گا۔۔۔۔ "یعنی ملاقات خداوندی کا منظر"۔۔۔ نہ کسی کان نے سنا ہو گا۔۔۔۔ "یعنی حرف وصوت کے واسطے کے بغیر کلام خداوندی۔"۔۔۔ نہ کسی بشر کے دل میں اس کا خیال گزرا ہو گا۔۔۔۔ " یعنی دیدار اور جمکامی خداکا ذوق۔ پھر اللہ تعالی کی حرام کردہ چیزیں ہو گا۔۔۔۔ " کم کردہ چیزیں

www.maktabah.org

حلال ہو جاتی ہیں۔ یعنی ہر ائیاں نیکیوں میں تبدیل ہو جاتی ہیں۔ یہاں اسائے توحید کا تکرار ہو تاہے جیسا کہ رب قدوس کاار شادہے۔

اِلَّا مَن تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صِنَالِحًا فَأَ ولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيَةً تِهِم 'حَسِنَاتِ (الفرقان: 70)

د مُروه جس نے توب کی اور ایمان نے آیا اور نیک عمل کیے توبیوه لوگ بیں بدل دے گا اللہ تعالی ان کی برائیوں کو نیکیوں ہے "

کھر انسان تصرفات نفسانی ہے آزاد ہو جاتا ہے۔ اسے کسی چیز کا خوف اور کوئی حزن نہیں رہتا۔ جیسا کہ ارشاد اللی ہے۔

اَلَاإِنَّ اَوْلِيَاءَ اللهِ لَاخَوْفُ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمْ يَحْرَنُوْنَ لِـ (لُولْسِ: 62) (لُولْسِ: 62)

"سنو!اولیاءاللہ کونہ کوئی خوف ہےاور نہ وہ عمگین ہوں گے" آ

رَزَقَنَا اللَّهُ وإِيَّاكُمُ بِفَصْئِلِهِ وَكَرُمِهِ

پھر تمام اساء کاور دکر کے طواف صدور کرتا ہے اور آخر میں اپنے اصلی وطن کی طرف لوٹ آتا ہے جو عالم القدی میں ہے اور جمال اسے معتدل صورت میں پیدائیا گیا تھا۔ یہ عالم البقین سے تعلق رکھتا ہے۔ یہ تاویلات کلام وعقل کے دائرہ میں آنے والی ہیں۔ اس سے آگے کی خبر دینا ممکن نہیں۔ کیونکہ عقل وقتم اس کے ادراک سے عاجز ہیں۔ اور خیالات کی وہاں تک رسائی نہیں۔ جیسا کہ رسول اللہ عقل استاد گرامی ہے۔

إِنَّ مَنَ الْعِلْمِ كَهَيْئَةِ الْمَكْنُونِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا الْعُلَمَاءُ بِاللَّهِ فَإِذَا نَطَقُوا بِهِ لَمْ يُنْكِرُهُ إِلَّا اَهْلُ الْغِرَّةِ عَلَى اللهِ فَإِذَا نَطَقُوا بِهِ لَمْ يُنْكِرُهُ إِلَّا اَهْلُ الْغِرَّةِ عَلَى اللهِ "اَيكَ عَلَم وه بھی ہوئے خزانے کی طرح ہے جس سے صرف "علماء بالله" ہی واقف ہیں۔ جب یہ علماء اس علم میں گفتگو کرتے ہیں تو کوئی انکار نہیں کر تاسوائے گم کردوراہ لوگوں کے ایک میں کیا ہوئے کی انکار نہیں کر تاسوائے گم کردوراہ لوگوں کے "

عارف اس سے کم کی بات کرتا ہے اور "عالم باللہ"اس سے آگے کی بات کرتا ہے اللہ "اس سے آگے کی بات کرتا ہے۔ عارف کا علم سر خداوندی ہے جسے صرف اللہ ہی جانتا ہے جسیا کہ فرمان اللہ ہی۔

ولا يخيطون بشيء من علمه الا بماشياء (البقره: 255)

"اوروه نبيل گير سكت كى چيزكواس كے علم سے مگر جتناوه چاہے" فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِيرَ وَأَخْفَى اللَّهُ لَاالِهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْاَسْنَمَاءُ الْحُسْنَى (طه: 8)

"وہ تو بلاشبہ جانتا ہے رازوں کو بھی اور دل کے بھیدوں کو بھی۔ اللہ (وہ ہے کہ) کوئی عبادت کے لائق نہیں بغیر اس کے \_اس کے لیے بڑے خوصورت نام ہیں"

#### حواشي

لفت میں ج کسی قابل نظیم چیز کاارادہ کرنا ہے۔ شریعت میں بقول الدسوتی (حاشہ علی الشرح الکبیر) جی نام ہے دسویں ذالحجہ کی رات کو عرفہ میں ٹھمرنے ،سات چکروں میں بیت اللہ کا طواف کرنے اور سات چکروں میں صفااور مروہ کے در میان سعی کرنے کا وقوف ، طواف اور سعی کا خصوصی طریقہ ہے۔ حسین سیاغی "الروض الفیر" جی 120/3 میں لکھتے ہیں جی نام ہے اللہ کی رضا جوئی کیلئے افعال مخصوصہ کے ساتھ ایام مخصوصہ میں مکان مخصوص پریت اللہ شریف کے قصد کرنے کا۔ ججاور عمرہ کی ادائیگی کاطریقہ ایک ہی ہے۔

امام غزالی (الاحیاء بھر 241/12) فرماتے ہیں "اللہ تعالیٰ نے وعدہ فرمار کھاہے کہ ہر سال چھ لاکھ افراد کعبۃ اللہ شریف کا مج کریں گے۔ اگر کم ہوں گے تو یہ کمی فرشتوں کے ذریعے پوری کی جائے گی "کھیۃ اللہ شریف کہلی رات کی دلمن کی طرح حشر کے دن اٹھے گا۔ ہر شخص جس نے اس کا مج کیا ہوگا اس کے پردول سے جمٹا ہوگا۔ یہ خوش نصیب اس کے ساتھ ساتھ دوڑ رہے ہوں گے حتی کہ کھیۃ اللہ کی یہ شالی صورت جنت میں ،اخل ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور جاجی بھی اس کے ساتھ جنت میں ،اخل ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور جاجی بھی اس کے ساتھ جنت میں واخل ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور جاجی بھی اس کے ساتھ جنت میں واخل ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور جاجی ہی میں الموفق سے جائے گی اور جاجی ہو گیا ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور جاجی ہو گیا ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور جاجی ہو گیا ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور جاجی ہو گیا ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور جاجی ہو گیا ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور جاجی ہو گیا ہو جائیں ہو جائیں گیا ہو جائی گیا ہو جائیں گ

مروی ہے کہ میں ایک سال حج کے لیے گیا تونویں کی رات منی میں واقع مجد خیف میں سویا ہوا تھا۔ میں خواب میں کیادیکھا ہوں کہ آسان ہے دو فرشتے اترتے ہیں جنہوں نے سز رنگ کے کیڑے بین رکھے ہیں۔ایک نے کمااے بند وُخدا! دوسرے نے جواب دیا۔ لبیک ا الله كي بد يهل نے كها: جانا جان سال كتنے آدى ج كرنے آئے دوسرے نے کہامیں تو نہیں جانتا۔ پھر پہلایو لا۔اس سال سات لاکھ افراد حج کرنے آئے۔ پھریو لا پیتہ ب كتنے لوگوں كا فج قبول ہوا ہے۔ دوسرے نے كها نتيس معلوم پہلے نے كها صرف (١) آد میوں کا۔ علی بن الموفق کہتے ہیں کہ پھر وہ ہوا میں بلند ہوئے اور میری نظر وں سے غائب ہو گئے میں گھبر اگر اٹھ بیٹھااور بہت پریشان ہوا۔ مجھے یہ معاملہ بہت اہم لگا۔ میں نے سوچا جب صرف چھ آدمیوں کا حج قبول ہواہے میں تھلاال پھ میں کب شامل ہونگا۔ میں جب عرفه بہنچا مثعر حرام کے پاس کھڑ اہو کر کثرت خلق کے بارے سوچاکہ ان میں ہے اتنے کم لوگوں کا حج قبول ہواہے تو اسی دوران مجھے پھر نیند آگئی۔ پھر میں کیادیکھتا ہوں کہ وہی دونوں فرشتے ہیں۔وہی گفتگو کررہے ہیں۔ پھرایک نے کماجانتے ہواس رات میں ہمارے رب عزوجل كاكيا حكم ہے؟ كما نہيں ميں تو نہيں جانتا۔ پہلے فرشتے نے كماان چير آد ميول کو پیر اذن دے دیا ہے کہ ایک ایک لاکھ آدمی کی مخشش کی دعاکریں۔ علی فرماتے ہیں میں بیدار ہوا توا ناخوش تھا کہ بیان نہیں کر سکتا۔ طواف صدورے مراد طواف وداع ہے۔

زبیدی (اتحاف السادة المتفین به 271/4) بیان کرتے ہیں که رسول الله علیہ کار شاد ہے:

"کچھ گناہ ایسے بھی ہیں جو صرف و توف عرفہ کے ذریعے معاف ہوتے ہیں "
امام مخاری (الصحح للبخاری - کتاب الداب الاحصاء وجزاء الصید) حضرت الدھر برہ رضی
الله عند سے روایت کردہ حدیث نقل کرتے ہیں کہ رسول الله علیہ نے فرمایا۔
"جس نے اس گھر کا ج کیاند د نگافساد کیا اورنہ فسق و فجور میں مبتلا ہوا تووہ گھر کولوٹا گھیا آج ہی اس کی والدہ نے اسے جناہے "

به حدیث ہمیں نہیں مل سکی

- 1

امام قشیر ی (الرسالہ 202) حضر ت ابد عثان المغرفی کے حوالے سے بیان فرماتے ہیں۔ ولی جمعی مشہور ہو تاہے مگروہ بھی بھی مفتون نہیں ہو تا۔ تھیل بن عبداللہ کا قول ہے ولی وہ ہے جس کے افعال ہمیشہ موافق شرع ہوں۔ کسی کا قول ہے ولی کی تین نشانیاں ہیں۔ اللہ تعالیٰ میں مشغولیت ، ہمیشہ اللہ کی رضا کے لیے کوشال اور ہمیشہ اللہ تعالیٰ کے بارے عمکین رہنا۔ میں مشخولیت ، ہمیشہ اللہ کی رضا کے لیے کوشال اور ہمیشہ اللہ تعالیٰ کے بارے عمکین رہنا۔ اس کی تخ تنج پہلے گزر چکی ہے۔

### انيسوس فصل

وحداور صفاء:

رب قدوس کاار شاد ہے۔

تَقُشْمَعِرٌّ مِنْهُ جُلُونُ الَّذِيْنَ يَخْشَمُونَ رِبَّهُمُ ثُمَّ تَلِيُنُ جُلُونُهُمُ وَقُلُونِهُمُ إِلَى ذِكْرِاللَّهِ (الرّم :23) اور کانپنے لگتے ہیں اس کے (پڑھنے سے) بدن ان کے جوڈرتے ہیں اپنے پرورد گارے چر زم ہوجاتے ہیں ان کے بدن اور ان کے دل اللہ کے ذکر کی طرف" أَفَمَنُ شَرَحَ اللَّهُ صَدُرَهُ لِلْإسْلَامِ فَهُوَعَلَى نُوْر مِّنُ رَّبِّهٖ فَوَيُلٌ لِّلُقْسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِن نِكُر اللّهِ (الرَّمِ :22) بھلاوہ (سعاد تمند) کشادہ فرمادیا ہواللہ نے جس کا سینہ اسلام کے ليے تووہ اپنےرب كے ديے ہوئے نور ير بے پس ہلاكت بان سخت دلول کے لیے جوذ کر خداہے متاثر نہیں ہوتے " "جَذُبَةٌ مَنْ جَذَبَاتِ الْحَقِّ تُوَازِيُ عَمَلَ الثَّقَلَيُنَ لَى

"حق تعالی ( کے عشق) کا جذبہ جن دانس کے عمل کے برابر ہے" حصرت علی المرتضٰی رضی الله عنه کاار شاد مبارک ہے۔

"جس میں وجد نہیں اس کا کو ئی دین نہیں"

حضرت جنید کی بغدادی خرماتے ہیں وجد سے مراد باطن میں اچانک اللہ كريم كےبارے ايك الي كيفيت كاپيدا ہو جانا ہے جوسر ورياغم كاوارث بنادے ك

وجد کی دونشمیں ہیں۔(۱)جسمانی نفسانی وجد (ب)روحانی رحمانی وجد ا۔ نفسانی وجد:۔

نفسانی و جدیہ ہے کہ انسان اپنے اوپر پڑکلف وجد جیسی کیفیت طاری کر لے لیکن کوئی ابیا جذبہ کار فرمانہ ہو جس کا تعلق غلبہ حال اور روحانیت ہے ہو۔ یہ وجد محض نمود و نمائش اور شہرت کے جذبے سے کیا جاتا ہے وجد کی بیہ صورت باطل ہے کیونکہ اس میں انسان بے اختیار نہیں اور نہ ہی اس کی قوت سلب ہوئی ہے۔ایسے وجد کی موافقت جائز نہیں ہے۔

ب ـ روحانی وجد: ـ

اس صورت میں عشق کی قوت کار فرما ہوتی ہے۔ مثلا کوئی شخص خوش الحانی سے قرآن کر یم کی علاوت کی کرتا ہے۔ کوئی موزوں شعر پڑھتا ہے۔ پر تا ثیر ذکر کرتا ہے اور دل پر ایک ایسی کیفیت طاری ہوتی ہے کہ جسم پر سے اختیار اٹھ جاتا ہے۔ یہ وجد روحانی اور رحمانی ہے۔ ایسے وجد میں موافقت مستحب ہے۔ آیت کریمہ میں اسی طرف اشارہ ہے۔

فَبَشْيِّرُ عِبَادَ الَّذِيْنَ يَسُتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْقَول فَيَتَّبِعُونَ الْحُسنَنَةُ (الرمر:17-18)

"پس آپ مژدہ سادیں میرے ان ہندوں کوجو غورہے سنتے ہیں اپھی بات کی پر پیروی کرتے ہیں اچھی بات کی "

اسی طرح عشاق اور پر ندول کی آواز اور گانول کی خوش کن لے روح کی قوت کا موجب بنتی ہو شیطان اور نفس ایسے وجد میں دخل اندازی نہیں کر سکتے۔ کیونکہ شیطان ظلمانیت اور نفسانیت میں تصرف کرتا ہے نورانیت اور روحانیت میں اس کا تصرف ممکن نہیں ہے۔ کیونکہ نورانیت اور روحانیت سے وہ اس طرح پگل جاتا ہے جس طرح نمک پانی میں۔ حدیث پاک سے بھی ہی ثابت ہے۔ کیونکہ آپ نے فرمایا آیات کریمہ کی تلاوت، حکمت، محبت اور عشق پر مبنی

اشعار اور غم بھری آوازیں روح کے لیے نور انی قوت ہیں اس لیے ضروری ہے کہ نور، نور سے ملے اور یہاں نور سے مرادروح ہے جیسا کہ کلام مجید میں ہے۔

الطَّيّبُونَ لِطِّيّبْت (النور: 26)

مگر جب وجد شیطانی اور نفسانی ہو تواس میں نورانیت نہیں ہوتی۔ بلعہ اس میں تاریکی اور کفر ہو تا ہے۔ تاریکی ظلمانی یعنی نفس کو پہنچتی ہے اور اس کی سرکشی میں اضافہ کرتی ہے۔ جیساکہ قرآن کریم میں ہے۔

اَلْخَبِينَتْ لِلْحَبِينِيْنَ (النور: 26) اس وجد میں روح کے لیے کوئی قوت نہیں ہوتی۔

حر کات وجد کی دوصور تیں ہیں۔ایک اختیاری اور دوسری اضطراری۔ پہلی صورت اختیاری حرکات کی ہے۔اس کی مثال ایک تندرست و توانا آدمی کی حرکت جیسی ہے جسے نہ کوئی ورد ہو اور نہ کوئی پیماری۔ بیہ حرکات غیر

مشروع ہیں۔ جیساکہ پہلے ذکر ہو چکاہے۔

دوسری صورت اضطراری خرکات کی ہے۔ اس کے سبب کی نوعیت دوسری ہے۔ مثلا روح میں ایک جذبہ پیدا ہو تا ہے جسے نفس روک نہیں سکتا کیونکہ یہ حرکات جسمانی حرکات پر غالب آجاتی ہیں۔ ان کی مثال مخار کی ہے۔ جب مخار شدت اختیار کر جائے تو نفس اسے بر داشت کرنے سے عاجز آجا تا ہے اورا یسے میں وہ بے اختیار ہو جا تا ہے۔

وجد میں جب روحانی حرکات غالب ہوں توابیاد جد حقیق اور رحمانی ہوتا ہے۔ وجد اور ساع ایک ایسا آلہ ہیں جو جسم میں حرکت پیدا کر دیتے ہیں۔ جس طرح کے عشاق اور عارفوں کے دلوں میں جذبات امنڈ آتے ہیں۔ ھ

وجداہل محبت کی غذاہے اور طالبین کی قوت کا سبب ہے۔

ایک قول کے مطابق ساع کچھ لوگوں کے لیے فرض ، کچھ لوگوں کے لیے سنت اور کچھ لوگوں کے لیے سنت اور کچھ لوگوں کے لیے سنت اور غافلوں کیلئے بدعت ہے لئے کی وجہ ہے کہ داؤد علیہ السلام کے سر پر

www.maktabah.org

پر ندے ٹھمر جاتے کہ آپ کی آواز من عکیں۔

حرکت وجد کی دس صور تیں ہیں۔ بعض جلی ہیں جن کااثر حرکات میں طاہر ہو تاہے اور بعض خفی ہیں کہ ان کااثر جم میں ظاہر نہیں ہو تا۔ مثلادل ذکر اللی کی طرف مائل ہو جاتا ہے۔ آدمی خوصورت آواز میں قرآن کریم کی تلاوت کرنے لگتا ہے کے رو تاہے اور غم والم کااظمار کر تاہے۔ خوف وحزن سے کانپ اٹھتا ہے۔ جب اللہ کاذکر ہورہا ہو تاسف اور چرت میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ باطن و ظاہر میں تجرد نفر سے اور تغیر ظاہر ہو تاہے۔ طلب، شوق اور سوز وجد تھی کی صور تیں ہیں۔

#### حواشي

ا عجلونی (الحقف 397/12) فرماتے ہیں کہ ای طرح مشہور ہے پس اس کی حالت کو دیکھناضروری ہے۔

۲- الجنید محمد البغدادی، ابو القاسم۔ صوفی، عالم دین ہیں جائے ولادت، مسکن ومد فن بغداد میں بیں جائے ولادت، مسکن ومد فن بغداد علی میں ہے۔ اصل وطن نماوند ہے بغداد کے اندر علم توحید میں سب سے پہلے گفتگو کرنے والے ہیں (الاعلام از زر کلی ج 141/2) ابو ثور کے مذھب پر فتوی دیتے تھے 297ھ کو رحلت فرمائی (طبقات از شعر انی 84/12)

امام قشیری فرماتے ہیں (الرسالہ: 58) میں نے استاذایہ علی الد قاق کو یہ فرماتے سا:
جان یہ جھ کر وجد طاری کر نابعہ ہے کو عیب دار بنادیتا ہے۔ وجد بندے کے استفراق کا
موجب ہے۔ جبکہ وجود فناکا باعث ہے۔ اس کی مثال اس شخص کی ہے جس نے سمندر
دیکھا پھر اس پر سوار ہوااور پھر غرق ہو گیا۔ اس امرکی تر تیب یہ ہے پہلے قصود ہے پھر
ورود پھر شہود پھر وجود اور پھر صمود۔ وجود جس قدر زیادہ ہوگا خموودای قدر بردھ حائے
گا۔ صاحب وجود صحواور محو میں ہو تا ہے اس کی حالت صحوبقاباللہ کی غماز ہوتی ہے اور حالت
محو فنا فی اللہ کی۔ یہ دونوں حالتیں کے بعد دیگرے طاری ہوتی ہیں۔ جب صحوکی حالت کا
غلبہ ہو تا ہے تو ہمدہ حق کے ذریعے تصرف کر تا ہے اور حق کے ذریعے یو لتا ہے۔

ام غزالی (الاحیاء 297/37) فرماتے ہیں کہ حضرت جنید بغدادی کارشاد ہے: میں مری مقطی کی خدمت میں حاضر ہوا کیا دیکھتا ہول کہ ان کے سامنے ایک آدمی

مد ہوش پڑا ہے۔ آپ علیہ الرحمہ نے مجھ سے کہایہ درولیش قر آن مجید کی تلاوت من کر مد ہوش ہو گیا ہے۔ میں نے عرض کیا : اس پر دوبارہ وہی آیت کریمہ پڑھو۔ آیت کریمہ کی تلاوت کی گئی تواہے افاقہ ہو گیا۔ حضر ت سری مقطی نے فرمایاتم نے یہ راز کہال سے پایا۔ میں نے کہا کہ میں نے حضر ت یعقوب علیہ السلام کو دیکھا کہ وہ مخلوق کے لیے اندھے ہوئے اور مخلوق کے ذریعے ہی بنیائی پائی۔ اگر وہ حق کے لیے اندھے ہوئے تو مخلوق کے ذریعے بینانہ ، ویاتے آپ نے اس بات کی تحیین فرمائی۔

حضرت قشیری (الرسالہ ص 263) فرماتے ہیں داؤد علیہ السلام کی قرائت سنے کیلئے جن وانس اور چرند پرندب تاب رہتے۔ جب آپ زیور کی تلاوت فرماتے تو مجلس سے چار چارسو جنازے اٹھتے جو قرائت کی ساعت کر کے وجد میں دا عی اجل کولیک کمہ دیتے۔ یہ بات صرف نسخہ (ظ) میں نہ کور ہے کی اور میں شمیں۔ حضور علی ہے نے فرمایا جو سائ کی کے وقت حرکت میں نہ آیاوہ مجھ سے ضمیں " ۔ حتی کہ ایک قول یہ بھی ہے کہ جو سائ من کر ۔ موسم بہار پاکر ، کلیاں چکیتال دیکھ کر ممک پاکر سر نہ د ہے وہ فاسد مزان کا آدی ہے اس کا کوئی علاج شمیں۔ ایسا شخص حسن سے بے بہرہ ہے پر ندے اور تمام جانور خوصورت آواز سے متاثر ہوتے ہیں۔ جن لوگول نے نسخول کی تقیج کاکام کیا ہے وہ اس قول کو حضر ت مؤلف کی طرف منوب شمیں کرتے ہے چہ جا نکہ کہ حضور علی تھی منبوب شمیں کرتے ہے چہ جا نکہ کہ حضور علی تھی منبوب شمیں کرتے ہے چہ جا نکہ کہ حضور علی تھی کی طرف منبوب کریں۔

تبریزی (مثاة المصافح کتاب فضائل قر آن باب آداب التلاوة ودروس القر آن) میں براء
عن عازب رضی اللہ عند بے روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ عظیم کو فرماتے شا
"قر آن کر یم کواپی آوازوں ہے حسن دو۔ کیونکہ خوصورت آواز قر آن کے حسن میں
اضافہ کرتی ہے "اسے داری نے بھی روایت کیا ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ بیہ حدیث سنن
داری کے باب التخذی بالقر آن ج75/2 پر ہے میٹی (کشف الاستار۔ کتاب التفسیر۔
باب حلیة القر آن) حضر تا انس رضی اللہ عنہ ہے روایت کرتے ہوئے نقل کرتے ہیں
کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد گرای ہے۔ "ہر ایک چیز کا زیور ہے اور قر آن کر یم کا زیور

www.maktabah.org

# ہیسویں فصل خلوت وعزلت

غلوت وعزلت کی دوقشمیں ہیں۔ ظاہری اور باطنی۔

ظاہری خلوت :۔

ظاہری خلوت ہے کہ کوئی شخص عزات نشینی اختیار کرلے اور اپنے آپ کو لوگوں سے الگ کرلے تاکہ دوسرے اس کے اخلاق ذمیمہ سے محفوظ رہیں نفس سے اس کی مالوفات چھڑوا کر اور ظاہری حواس کو قابو میں رکھ کر اخلاص نیت کے ساتھ اپنارادہ کو قتل کرے اور اسے در گور کردے تاکہ باطنی خواص پر فتح حاصل ہو جائے۔ اس ساری تگ و دو میں پیش نظر اللہ کی رضا اور دوسرے مسلمانوں سے دفع شر ہو جیسا کہ رسول اللہ عظیمی کا ارشاد گرامی ہے۔

اَلْمُسْئِلِمُ مَنُ سَلِمَ الْمُسْئِلِمُونَ مِنُ لِسَنَافِهِ وَيَدِهِ لِلْمُسْئِلِمُونَ مِنُ لِسَنَافِهِ وَيَدِهِ لِ "مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے دوسرے مسلمان مے:

محفوظ ربين"

فضول باتوں سے زبان کورو کے جیسا کہ حضور علی کاار شاد ہے۔ سسَلَامَةُ الْاِنسسَانِ مِنُ قِبَلِ اللِسسَانِ <sup>ع</sup> "انسان کی سلامتی زبان کی طرف سے ہے" آنکھوں کو خیانت، حرام کی طرف دیکھنے سے روکے اور اسی طرح

المحمول کو خیانت، حرام کی طرف دیکھنے سے روکے اور اسی طرح کانوں، ہاتھوں اور پاؤل کو حرام کے قریب بھی نہ بھلینے دے جیسا کہ رسول

الله عليه كارشاد كراي --

العينان تزنيان ..... "آكسين زناكرتي بين "" الحديث "

جو شخص، (ماتھ یاؤں، کان، زبان، آنکھ وغیرہ) اعضاء سے زناء کرتا ہے قیامت کے روز قبر سے اس کے ساتھ ایک فتیج صورت شخص اٹھے گا۔ یہ شخص زناکار کے خلاف گواہی دے گا اک یہ زناکر تار ہاہے اور میں اس کے اعمال کی مثالی صورت ہوں)۔اللہ تعالیٰ اس گواہی پر زناکار کامؤاخذہ فرمائے گااور اسے جہنم رسید کر دے گا۔ ہاں جو انسان توبہ کر لے اور اپنے آپ کو اس فتیج حرکت ہے روک لے جیسا کہ اللہ تعالی کار شاد گرامی ہے۔

وَنَهٰى النَّفْسَ عَن الْهَوىٰ فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأُوىٰ <sup>هِ</sup> (النازعات: 40-41)

"اور (اینے) نفس کو روکتا رہا ہوگا (ہربری) خواہش۔ یقیناً

جنت ہی اس کا ٹھکانا ہو گا"

تو فتیج صورت وہ شخص خوبصورت بے رکیش نوجوان کی صورت میں ظاہر ہو گااور توبہ کرنے والے شخص کا ہاتھ پکڑ کراہے جنت میں لے جائے گا۔ اس توبہ کی وجہ سے وہ برے اعمال کے شرسے پچ جائے گا۔ گویاخلوت نے اسے اپنے حصار میں لیے رکھااور وہ لوگوں سے کنارہ کشی کی وجہ سے گناہوں سے پج گیا۔اس کے عمل صالح قراریائے۔وہ احسان کرنے والوں میں شار ہونے لگا جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔

إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِينِعُ أَجْرًالُمُقُ مِنِيْنَ (الْتُوبِ :120) "بيشك الله تعالى ضائع نهيں كرتا نيكوں كاجر"

رب قدوس كاارشادى:

ان رحمة الله قريب من المحسنين (الا عراف: 56) "بیٹک اللہ کی رحت قریب ہے نیکو کارول ہے"

فَمَنُ كَانَ يَرُجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحًا (التحمد: 10)

"پی جو شخص امید رکھتا ہے اپنے رب سے ملنے کی قواسے چاہیے کہ وہ نیک عمل کرے"

باطنی خلوت :۔

باطنی خلوت بہ ہے کہ انسان نفسانی اور شیطانی تفکرات کودل میں جگہ نہ دے۔ مثلا کھانے پینے کی محبت، اهل و عیال کا پیار، حیوانات سے دل لگی، ریاء کاری، ناموری اور شہرت جیساکہ رسول اللہ عید کا ارشاد گرامی ہے۔ اَلشَّهُ اُورَةُ آفَةٌ وَكُلُّ يَتَمَنَّا هَاوَ الْخُمُولُ رَاحَةٌ وَكُلُّ يَتَمَنَّا هَاوَ الْخُمُولُ رَاحَةٌ وَكُلُّ يَتَمَنَّا هَاوَ الْخُمُولُ رَاحَةٌ وَكُلُّ يَتَوَالُهُ مَالَى اِللّٰهِ اِللّٰهِ مَالَا لَا عَلَى اِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمِي اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰمِي اللّٰمِي اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمِي اللّٰمِي اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمِي اللّٰمُ اللّٰمِي اللّٰمِي اللّٰمِي اللّٰمِي اللّٰمِي اللّٰمِي اللّٰمِي اللّٰمِي اللّٰمُ اللّٰمِي اللّٰمِ

"شرت آفت ہے اور ہر آدی اس کا متنی ہے گمنامی راحت ہے اور ہر ایک اس سے پچتاہے "

اور اپنے دل میں بالاختیار تکبر ، خود پسندی مخل وغیر ہ جیسی برائیوں کو در نہ آنے دے۔ خلوتی کے دل میں ان برائیوں کا خیال تک بھی گزر گیا تواس کے عزلت گزینی فاسد قراریائی دل برباد ہو گیا۔ اعمال صالحہ اور احسان کا قلع قمع ہوا۔ ایسادل بے فائدہ ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا۔

ان الله لا يصلح عمل المفسدين (يونس: 81) "بيتك الله تعالى نبيل سنوار تاشر يرول كے كام كو"

جس شخص میں پیر ائیاں ہوں گی دہ مفسد ہے اگر چہ اس نے صالحین کا لبادہ کیوں نہ اوڑھ رکھا ہو۔ حضور علیقہ کاار شاد پاک ہے۔

اَلْغَضنَبُ يُفْسِدُ الْمَايِمَانَ كَمَا يُفْسِدُ الْخَلُّ الْعَسَلُ عَ "غصه ايمان كواس طرح فراب كرديتا ہے جس طرح مركه شدكو" اسى طرح حضور عليقة كا كيك اور حديث ہے۔ الكحسندُ يَا كُلُ الْحُسِمَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّالُ الْحَطَبَ ٨٠٥ "حسد نیکیول کو یول کھا جاتا ہے جیسے آگ ایند ھن کو" پھر فرمایا:

اَلْغِيْبَةُ اَشْنَدُ مِنَ الرَّنا فِي

"غیبت زناہے بوی ریر الی ہے"

ٱلْفِتُنَةُ نَائِمَةُ لَعَنَ اللَّهُ مَنْ أَيُقَظَهَا ۗ

" بيه سويا بهواً فتنه ہے۔ اللہ كى اس پر لعنت بهوجواس كوبيدار كرے " اَلْبَخِيْلُ لَايَدُ خُلُ الْجَنَّةَ وَلَوْ كَانَ عَابِداً وَزَاهِدًا <sup>ال</sup> " خيل عابد وزاھد ہو تو بھى جنت ميں نہيں جائے گا"

الرياء شرك خفى ال

"د کھاواشرک خفی ہے"

اورریاء کوترک کرنااس گناه (ریاء) کا کفاره بن جاتا ہے گا۔ اَلنَّمَامُ لَایَدُخُلُ الْجَنَّةَ آلِ

" چغل خور جنت میں داخل نہیں ہو گا"

اس کے علاوہ اور کئی احادیث اخلاق ذمیمہ پر پیش کی جاسکتی ہیں ان اخلاق سے بچنا بہت ضروری ہے۔ تعلیمات تصوف کا پہلا مقصود تصفیہ قلب ہے۔ ایک خلوت گزیں صونی چاہتا ہے کہ وہ خلوت، ریاضت، خاموشی، مسلسل ذکر، محبت، اخلاص، توبہ سلف صالحین صحابہ اور تابعین جیسااہل سنت کا صحح اعتقادا پناکر ہوائے نفس کو جڑ ہے اکھیڑ پھینکے۔ جب تو حدیر پر کامل فیقین رکھنے والا مؤمن توبہ و تلقین اور اس کی دوسر ی تمام شر الطاکا لحاظ رکھتے ہوئے خلوت نشین موجاتا ہے تواللہ تعالی اس کے عمل میں خلوص پیدا فرماد بتا ہے۔ اس کے دل میں نور پیداکر دیتا ہے۔ اس کی شخصیت نرم وملائم ہو جاتی ہے۔ زبان میں پاکیزگی آجاتی نور پیداکر دیتا ہے۔ اس کی شخصیت نرم وملائم ہو جاتی ہے۔ زبان میں پاکیزگی آجاتی ہے ظاہری وباطنی حواس مجتمع ہو جاتے ہیں۔ اس کا عمل حضور باری میں بہنچ جاتا ہے اور جب وہ دعا کر تا ہے تو قبول ہوتی ہے۔ جیسا کہ وہ نماز میں کتا ہے سمع اللہ ہے اور جب وہ دعا کر تا ہے تو قبول ہوتی ہے۔ جیسا کہ وہ نماز میں کتا ہے سمع اللہ ہے اور جب وہ دعا کر تا ہے تو قبول ہوتی ہے۔ جیسا کہ وہ نماز میں کتا ہے سمع اللہ ہے اور جب وہ دعا کر تا ہے تو قبول ہوتی ہے۔ جیسا کہ وہ نماز میں کتا ہے سمع اللہ ہولی حد قبول ہوتی ہے۔ جیسا کہ وہ نماز میں کتا ہے سمع اللہ عنی اللہ نے اس کی وعا میں گی آہ وزاری کو شرف قبولیت

بخش دیا۔ ثناگستری کے الفاظ کو نظر رحمت سے دیکھااور قربت کی صورت میں اپنے بندے کواجر سے نوازا۔ جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔

اِلَيْهِ يَصِعُدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ الْكَابِهُ الْطَيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ الْمَاكِفِهُ الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةِ الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةِ الْمَاكِةِ الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةِ الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةِ الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةِ لَالْمِنْ الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةُ لَا الْمَاكِةِ لَا الْمَاكِةُ الْمَاكِةُ لَا الْمَاكِةُ لَالْمَاكُ الْمَاكِةُ لَا الْمَاكِةُ لَا الْمَاكِةُ لَا الْمَاكِةُ لَ

''اس کی طرف چڑھتاہے پاکیزہ کلام اور نیک عمل پاکیزہ کلام کوبلند کرتاہے''

پاکیزہ کلام سے مراد زبان کالغویات کے محفوظ ہونا ہے۔ کیونکہ زبان اللہ تعالیٰ کے ذکر اور توحید کو بیان کرنے کا آلہ ہے۔ جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔

قَدُ اَفُلَحَ المُعُونُ مِنُونَ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خُشْعِعُونَ وَالَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خُشْعِعُونَ وَاللَّذِينَ هُمُ عَنِ اللَّغُو مُعُرِضُونَ (المُؤمنون :1-3) "بيتك دونول جمان ميں بامر اد جو گئے ايمان والے دوه ايمان والے جوابي نماز ميں بحزونياز كرتے ہيں اور دوہ جو ہريہوده امر سے منہ يھيم ہوتے ہيں۔"

الله تعالی علم، عمل اور عامل کواپنی قربت، رحمت کی طرف بلند کرتا ہے اور مغفرت ور ضوان سے اس کے درجہ کوبڑھا تا ہے۔

خلوتی کوجب بیہ مقامات حاصل ہو جائیں تواس کادل سمندر کی صورت اختیار کر لیتا ہے ۔ اور وہ لو گول کی ایزاء رسانی سے گدلا نہیں ہو تا۔ جیسا کہ حضور علیقیہ کاار شاد گرامی ہے۔

سمندرکی صورت اختیار کرلے۔ اس میں جانیں کتنی بری جانیں غرق ہوتی ہیں۔ جیسے فرغون اور اس کے حواری غرق ہوئے لیکن اس میں کوئی تبدیلی رونما نہیں ہوتی۔ تبھی شریعت کی نوضیح سالم اس سمندر میں تیرے گی۔ اور روح قدسی اس کی اتھاہ گر ائیوں میں غوطہ زن ہو کر در حقیقت تک پہنچے گی۔ اور اس سے معرفت کے موتی ، لطائف مکنونہ کے مرجان پر آمد ہوں گے۔ جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد ہے۔ يَخُرُجُ مِنْهُمَا اللَّوُ لُو وَالْمَرُجَانِ (الرحمٰن :22) " تكلت بين ان سے موتى اور مرجان"

کونکہ یہ سمندر صرف اے نصیب ہو سکتا ہے جس نے ظاہر اور باطن دونوں دریاؤں کو جمع کرر کھا ہو۔اس مقام کے حصول کے بعد قلب میں کوئی فساد بریا نہیں ھو سکتا۔ ایسے شخص کی توبہ خالص توبہ ہے ادر اس کاعمل نافع ہے۔ ایسا شخص جان یو جھ کر گنا ہوں کی طرف مائل نہیں ہوگا۔اس کا سھواور نسیان استغفار اور ندامت سے انشاء اللہ معاف ہو جائے گا۔

#### حواشي

ا کی حدیث پاک کا کرا ہے۔ جے خاری نے اپنی صحیح میں کتاب الایمان باب: المسلم من سلم المسلمون من لسانہ ویدہ میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عضما ہے روایت کیا ہے۔ آخری الفاظ یہ بیں۔ والمُها جرُمَن هَجَر مَانَهی اللّٰه عنه" مزید ویکھے ابن اثیر کی جامع الاصول 141-240/1۔

ان الفاظ میں جمیں ضیں ملی ابن افی الدنیا "الصمت واداب اللمان" میں حضرت انس رضی اللہ عنہ کے حوالے سے نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا : جو محفوظ رہنا لیند کرے اسے خاموشی اختیار کرنی چاہیے "عیشی نے الجمع میں ج 297-198 پر کھا ہے کہ رسول اللہ علی کا ارشاد گرامی ہے "جس نے خاموشی اختیار کی اللہ اس کی شر مگاہ کی پر دہ بوشی فرمائے جو غصے پر قابو پالے گا اللہ تعالی اس کو عذاب سے بچالے گا۔ جو اللہ کی بارگاہ میں عذر پیش کرے گا اللہ تعالی اس کے عذر کو جول فرمائے گا "عیشی نے اسے ابو یعلی کی طرف منسوب کیا ہے۔ دیکھے ان کی مند مزید دیکھے طبر انی (اوسط) اس حدیث کی شخ تج گذشتہ صفحات میں ہو پیکی ہے اس حدیث کی شخ تج گذشتہ صفحات میں ہو پیکی ہے

حاشیہ (ظ) میں آیا ہے: یادر ہے کہ مخالفت نفس اور خواہشات کو لگام دینا عبادت کی بنیاد ہے کیونکہ بندے اور مولا کے در میان سب سے بڑا حجاب کی ہے۔ جس شخص کے مصائب نفس طلوع ہو جائیں اس کے انس کے ستارے ڈوب جاتے ہیں۔ جو نفس سے راضی ہو تاہے ہلاک ہو جاتا ہے بھلا عقلمند نفس سے راضی کیے ہو سکتا ہے۔ امام قشیر کی رجمۃ اللہ علیہ (الرسالہ: 122) فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے داؤد علیہ السلام

- 1

م

-0

کووجی فرمائی: اے داؤد! خود بھی چاور اپنے صحابیوں کو بھی من پیند کھانوں ہے ڈرا۔ جو دل شھوات دنیامیں گئے رہتے ہیں ان کی عقلیں مجھ ہے مجوب رہتی ہیں" (یعنی وہ میر ا عرفان حاصل نہیں کر سکتیں)

الاحیاء خ5/165 ما فلا عراقی ۔ المغنی خ5/165 طرائی "الکبیر" ان کتب میں یہ صدیث دیکھیں۔ امام یعبقی بہر بین حکیم عن ابیہ عن جدہ کی ضعیف سند کے ساتھ روایت کرتے ہیں ذوالقر نین کے بارے مشہور ہے کہ ان کی ملا قات ایک فرشتے ہے ہوئی۔ ذوالقر نین نے کہا مجھے کوئی ایساعلم سکھاؤ جس ہے میر اایمان ویقین پڑھ جائیں۔ فرشتے نے کہا: "فصہ نہ کیا کر جب بنی آدم غصہ میں ہو تا ہے شیطان اس حالت میں اس پر سب حالتوں سے زیادہ قابور کھتا ہے۔ غصے کو معاف کرنے سے رو کر دے۔ اسے محبت سے پر سکون بنادے تیزی سے خی جو بدی کرے گا تواپنے جھے کو کھودے گا۔ پر سکون بنادے تیزی سے خی جوبادور کا۔ حار اور جھاڑ الومت بن "

ابد داؤد - کتاب الادب باب فی الجمد - سنن ابن ماجه کتاب الزهد - باب الحمد - حضرت ابد داؤد حضرت ابد داؤد حضرت ابد هو روایت کرتے ہیں جبکہ ابن ماجه انس بن مالک رضی الله عنه صدوقه حضا کو جھادیتا ہے جس طرح پانی الفاظ زیادہ ہیں ۔ "صدقه خطا کو جھادیتا ہے جس طرح پانی آگ کو نماز مؤمن کا نور ہے اور روزے جہنم ہے بیخنے کا کیلئے ڈھال" مزید دیجھے جامع الاصول ابن اثیر کی ج625/3 مناوی (فیض الفریرے 414/3) غزالی کے حوالے سے الاصول ابن اثیر کی حوالے سے

بیان کرتے ہیں: حسد اطاعت گزاری میں فساد برپاکر دیتا ہے اور گناہوں پر ابھار تا ہے۔
یہ اٹی لاعلاج ہماری ہے جس میں عوام الناس تورہ ایک طرف علاء میں ببتلا ہو چکے
ہیں۔ یہ جہنم کا ایند ھن ہے اور ھلاکت کاباعث۔ اللہ تعالی نے حسد سے پناہ ما نگئے ہو تھم
دیا ہے ہی اس کی مزمت کے اظہار کیلئے کافی ہے۔ و مین مشعرِ حاسید اِذا حسد ۔
الیے ہی شر شیطان سے پناہ کا تھم ہے۔ گویایہ شیطان اور جادوگر کے فقتے کے بر ابر ایک
فقتہ ہے۔ حسد سے طبیعت فاسد ہو جاتی ہے۔ شروفساد کی طرف میلان ہو جاتا ہے بلا
وجہ دکھ در د میں انسان مبتلار ہتا ہے۔ دل اندھا ہو جاتا ہے اللہ کا تھم سیجھنے سے انسان
قاصر ہو جاتا ہے۔ ناکای ونام رادی مقدر بن جاتی ہے۔ مگر مر ادبھی بر نہیں آتی۔ یہ دائی

یہ حدیث پاک کاایک عمراہے۔ سیٹی (الجمع ج1/8) جابر بن عبداللہ اور ابو سعید خدری رضی اللہ عنہا کے علاقے اللہ عنہا کے اللہ عنہا کی معاف کر دیتا ہے معاف نہ کرے جس ہو سکتا جب تک وہ معاف نہ کرے جس کی غیبت کا گناہ اس وقت تک معاف نہیں ، دیلمی نے "الفر دوس" میں نقل فرمایا ہے کا غیبت کی گئی ہے "۔ اسے طبر انی نے اوسط میں ، دیلمی نے "الفر دوس" میں نقل فرمایا ہے ۔ امام غزالی (الاحیاء ج 143/3) فرماتے ہیں: نبیبت یہ ہے کہ تواج ہمائی کاالیے الفاظ میں ذکر کرے کہ اگر اسے معلوم ہوجائے تو ناپند کرے۔ خواہد نی نقص کا تذکرہ کیا ہو، نبیبت کا ، خلق کا ، کسی فعل کا ، تول کا ، دین کایا دینا کا ۔ حتی کہ کیڑ ہے ، گھر اور سواری کا نقص ہی کیوں نہ ہو۔ زبید کی (اطاف السادة المقین ج 733/7) فرماتے ہیں : کسی شخص نے ائن الجلاء کی غیبت کی پھر آدی بھیجا کہ اسے معاف کر دو۔ انہوں نے انکار کسی شخص نے ائن الجلاء کی غیبت کی پھر آدی بھیجا کہ اسے معاف کر دو۔ انہوں نے انکار کردیا کہ میرے صحیفے میں اسے برق کی نیکی نہیں اسے کیے مٹادوں۔

اے امام سیوطی نے اپنی جامع میں نقل فرمایا ہے اور کہا ہے کہ اسے رافعی نے حضر ہے انس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔ مناوی فیض القدیر ن 461/4 میں فرماتے ہیں کہ ائن قیم کا قول ہے فتنہ کی دو قسمیں ہیں۔ فتنہ شھات اور یہ سب سے بڑا فتنہ ہے اور فتنہ شھوات۔ بھی دونوں ایک آدمی میں جمع ہو جاتے ہیں اور بھی ان میں سے ایک پایاجا تا ہے۔ ملاعلی قاری الامر اد المر فوعہ ص 117 پر لکھتے ہیں۔ ان الفاظ میں اس حدیث کا کوئی اصل نہیں۔ لیکن دومرے شاہد تقویت کاباعث بیتے ہیں ترنہ ی اپنی تھیجے میں کتاب البر والصلة باب ماجاء فی السخاء 1961 پر ابو هر مرہ رضی اللہ عنہ کی آیک روایت نقل کرتے ہیں آپ

-11

علیہ نے فرمایا: مخی اللہ کے قریب، جنت کے قریب، لوگوں کے قریب، ہوتا ہا اور اس کے قریب، ہوتا ہا اور جہنم آگ ہے دور ، ہوتا ہا اور جہنم کے قریب ہوتا ہے اور جہنم کے قریب ہوتا ہے۔ جاھل جو تخی ہو وہ اللہ کو مخیل عابد سے زیادہ پسند ہے تر ندی ہی کی صدیث نمبر 1963 ہے۔ حضرت الد بحر صدیق روایت کرتے ہیں کہ حضور علیہ نے فرمایا: دھو کے باز، احسان جنالے فوالا اور مخیل جنت میں نمیں جائیں گے

-11

یہ حدیث ان الفاظ میں جمیں نہیں ملی سیمی (کشف الاستار ج 217/4) یعلی ن شداد

حوالے سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے اپنے والد سے روایت کیا۔ فرماتے ہیں :

دھم عمد نبوی میں و کھاوے کو شرک کی سب سے چھہ ٹی صورت شار کرتے بقے '۔ ان
ماجدا پی سنن میں (کتاب الزھر باب الریاء والسمعة 4204) حضر ت ابو سعید خدر ئ ک
حوالے سے نقل کرتے ہیں 'دھم مسیح و جال کا ذکر کر رہے تھے ای حالت میں حضور علیقی تشریف لائے اور فرمایا : کیا میں شہیں وہ چیز نہ بتاؤ جے میں مسیح و جال سے بھی تمہارے لیے زیادہ خو فناک سمجھتا ہوں۔ حضرت سعید خدری فرماتے ہیں ہم نے عرض کیا کیوں نہیں۔ آپ علیقے نے فرمایا : "شرک خفی کہ ایک شخص نماز پڑھنے کے عرض کیا کیوں نہیں۔ آپ علیقے نے فرمایا : "شرک خفی کہ ایک شخص نماز پڑھنے کے لیے خوب بناسنوار کر نماز اداکرے گا"

100

مسلم نے اپنی صحیح میں تاب الا یمان باب : بیان غلط تح یم النیمہ 105 نمبر پر حضرت حذیقہ رضی اللہ عند ہے روایت نقل کی ہے کہ میں نے رسول اللہ علی کو فرماتے بنا دیکھی خور جنت میں نہیں جائے گا" دیکھیے ابن اخیر کی جامع الاصول 251-450/87۔

-10

امام قشیر کی الرسالة ص 86 پر کیستے ہیں ایک شخص حسرت ابو بحر وراق کی زیادت کے لیے آیا۔ جب والیس جانے لگا تو عرض کیا جھے کچھ تصیحت فرمایئے۔ آپ علیہ الرحمة کے فرمایا: میں نے د نیااور آخرت کی کھلائی خلوت اور قلبت میں پائی ہے اور و نیاو آخرت کی مرائی کثرت اور اختلاط میں پائی ہے" آپ فرماتے ہیں میں نے حضرت شبلی سے سافرما رہے تھے لوگوں! افلاس افلاس۔ عرض کیا گیا اے ابو بحر شبلی۔ افلاس کی علامت کیا ہے۔ فرمایا افلاس کی نشانی لوگوں سے انسیت حاصل کرنا ہے۔

-10

عَارَى رحمة الله عليه حضرت العصرية ورضى الله عند ك حوال سے نقل كرتے بين كه رسول الله عندة كے تو اللّهم ربّنالك

الْحَمَدُ كَهولِي بِس جَس كَاكِمَنَا فرشتول كَ كَيْنِ كَ مُوافِق بُوانُواس كَه الْكُلِي بَجِهِكِ كَناهِ مخش دے جائيں گے "(حَاري كي صحح : كتاب صفة الصلوة نمبر 763)

الم ترفدی حفرت عقب بن عامری دوایت سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نےبارگاہ رسالت میں عرض کیا: یار سول اللہ! نجات کیا ہے؟ تو آپ علیہ فی فرمایا: اپنی زبان کو قابد میں رکھ ، اپنے گھر کو اپنے لیے و سیج سمجھ اور اپنی خطابر آنسو بھا" (الجامع الصحے کتاب الذهد باب ماجاء فی حفظ اللسان نمبر 2406) الم قشیری (الرسالہ: 97-98) فرماتے ہیں: خاموثی سلامتی ہے۔ اور کی اصل ہے۔ بعب اس پر زجرو تو یہ وارد ہو تو اس پر ندامت ہے۔ واجب سے کہ اس میں شریعت کا اعتبار کیا جائے اور امر و نمی کے لحاظ کو۔ سکوت اپنے وقت میں مردکی بہترین صفت ہے۔ کہاجاتا ہے الد حمزہ بغد اوی حسن کلام کے مالک سے دھاتھ میں بند اوری۔ تو نے گفتگو کی اور اسے چار چاند لگاد ہے۔ اب سکوت باتی ہے اسے بھی حسن مخش دے۔ پھر آپ مرتے دم تک خاموش رہے۔

-14

### اکیسویں فصل اوراد خلوت

خلوتی (گوشہ نشین ) کو چاہیے کہ ہو سکے توروزے رکھے۔یا پچوفت کی نماز مسجد میں باجماعت (مستحب) او قات پر تمام سنن ، شر الط اور ار کان کا لحاظ ر کھتے ہوئے ادا کرے اور ناغہ نہ ہونے دے لے (فرض نماز کے علاوہ ) پچھالی رات کی تمائی میں بارہ رکعت نماز تہجداد اکرے کے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بَهِ نَافِلَةً لَّكَ (الامراء: 79) ''اور رات کے بعض حصہ میں (اٹھو)اور نماز تنجد ادا کرو( تلاوت قرآن کے ساتھ)(یہ نماز)زائدہے آپ کے لیے" تَتَجَا فَى جُنُوبُهُمْ عَن الْمَضَّاجِع (التجده: 16) "دورر سے بیں ان کے پہلو (اینے)بستر ول سے" جب سورج طلوع ہو جائے تواشر اق کی نیت سے دور کعت نماز تفل اوا کرے اور دور کعتیں نماز استعاذہ کی نیت ہے پڑھے۔ان دور کعتوں میں معوذ تین کی قرأت کرے۔ اس کے بعد دور تعتیں اور استخارہ کی نیت سے پڑھے۔ نماز استخاره کی ہر رکعت میں ایک بار سورۃ فاتحہ ، ایک بار آیت الکرسی اور سات بار سور ہُ اخلاص کی تلاوت کرے۔ان نوا فل کے بعد نماز جاشت کی چھر کعتیں پڑھے اور اس کے بعد کفارہ ہول کی نیت سے دور تعتیں ادا کرے۔ان دور تعتوں میں فاتحہ

کے بعد سات سات مرتبہ سور ہ کو شرکی تلاوت کرے۔ان دو نفلوں کا فائدہ یہ ہو گا پیشاب (میں عدم احتیاط کی وجہ ہے جو) گناہ سر زد ہو جاتے ہیں یہ دور کعتیں اس کا کفارہ بن جائیں گی اور عذاب قبر سے نجات مل جائے گی۔ جیسا کہ رمول اللہ علیہ کاارشاد کرامی ہے۔

استنزهوا من البول فان عامة عذاب القبر منه "
"پیتاب سے دامن کا کے رکھے کیونکہ عام طور پر عذاب قبر
اسی سبب سے ہوتا ہے"

چارر کعت صلاۃ التبہ اداکرے۔اس کی ادائیگی کا طریقہ یہ ہے کہ سورہ فاتحہ کے بعد قیام میں پندرہ مرتبہ یہ کلمہ پڑھے۔ سنبہ کان اللّٰه وَاللّٰه اَکْبَرُ پُر تَبیر کے اور رکوع میں دس مرتبہ یہی مذکورہ کلمہ پڑھے۔ تئبیر کہہ کر رکوع ہے ہر اللّٰه اور دس مرتبہ یہی کلمہ پڑھے۔ تئبیر کہہ کر رکوع ہے ہر اللّٰه اور دس مرتبہ یہی کلمہ پڑھے۔ پھر دونوں تجدول میں دس دس مرتبہ دونوں تجدول میں دس دس مرتبہ دونوں تجدول کے بعد بیٹھ بیٹھ یہ کلمہ دونوں تجدول کے بعد بیٹھ بیٹھ یہ کلمہ ہو سکے تودن رات میں ایک بار پڑھے۔ نہیں تو ہر جمعہ کو۔اگریہ بھی نہ ہو سکے تو دار دونوں ایک بار پڑھے۔ نہیں تو ہر جمعہ کو۔اگریہ بھی نہ ہو سکے تو میں ایک بار اور آگر اسے بھی معمول نہ بنا سکے توسال میں ایک بار ورنہ زندگی ہو سکے تو میں ایک بار اور آگر اسے بھی معمول نہ بنا سکے توسال میں ایک بار ورنہ زندگی میں ایک بار اور آگر اسے بھی معمول نہ بنا سکے توسال میں ایک بار ورنہ زندگی میں ایک بار ورنہ زندگی جاتے ہیں اگر چہ دہ دہ ریت کے ذروں سے زیادہ ، ستاروں کی تعداد سے بڑھ کر اور جاتے ہیں اگر چہ دہ دہ ریت کے ذروں سے زیادہ ، ستاروں کی تعداد سے بڑھ کر اور میام اشیاء کی گنتی کے بر ابر ہی کیوں نہ ہوں۔ ت

(نوٹ) طالب راہ حق کوروزانہ ایک یادو مرتبہ دعائے سیفی پڑھنی چاہیے۔اس کے علاوہ روزانہ دوسو آیات قرآن کریم کی تلاوت بھی ضروری ہے پھر اللہ تعالیٰ کا کثرت سے ذکر کرے۔ذکر ہالجمر کا قائل ہے توذکر ہالجمر ورنہ ذکر خفی کرے ذکر خفی تبھی صحیح ہے کہ ول زندہ ہو جائے اور ہاطن کو زبان مل جائے۔ جیسا کہ رب

www.maktabah.org

قدوس کاار شاد گرای ہے۔

وَاذْكُرُوهُ كُمَاهَدَاكُمْ (البقره: 198)

"اور ذکر کرواس کاجس طرحاس نے تم کوہدایت دی"

ہر روزاس کلمہ کاورد کرے۔والرب یعرف اهله پھر سورة اخلاص ایک سوم تبد روزان کلمہ کاورد کرے۔والرب یعرف اهله پھر سورة اخلاص ایک سوم تبد روزانه تلاوت کرے اور نبی کریم علیات بھی دن میں ایک سوبار پڑھے۔ پھر کے استخفی اللّٰہ واتواب الیه یہ کلمات بھی دن میں ایک سوبار بڑھے۔ اگر ہو سکے تو نوا فل اور تلاوت میں اضافہ کردے کیونکہ اللّٰہ تعالیٰ کی شخص کا اجرضائع نہیں فرما تا۔اس کا ارشادہے۔

إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيئِعُ أَجُرَالُمُحُسِنِيْنَ (التوجه: 120) هـ بيثك الله تعالى ضائع نهيس كرتا نيكول كالجر"

#### حواشي

ا حضور علیہ نے فرمایا باجماعت نماز گھر میں اور بازار میں پڑھی جانے والی نماز ہے تھیں سے حضور علیہ اور بازار میں پڑھی جانے والی نماز کی خاطر گنانیادہ تو اب کی حال ہے۔ کیو نکہ ایک شخص اچھی طرح وضو کر کے محض نماز کی خاطر مجد کو جاتا ہے تو ہر ہر قدم پر اس کا ایک ایک در جدبلد ہو تا ہے اور ایک گناہ مواف ہوتا ہے اور نماز پڑھتا ہے تو جب تک معجد میں رہتا ہے فرشتے اس کے لیے رحمت کی دعا کرتے رہتے ہیں۔ اور کہتے رہتے ہیں۔ اے اللہ اس پر رحمت فرما۔ اے اللہ اس پر کرم فرمااور جب تک وہ نماز کا انتظار کرتار ہتا ہے نماز پڑھنے والا شار ہوتا ہے۔

حاشیہ (ظ) میں مذکور ہے کہ حضور علیہ اللہ نے فرمایا: جس رات مجھے آ ہانوں کی ہر کرائی گئی میرے رب نے مجھے پانچ خصلتوں کی تصبحت فرمائی: "دنیا میں دل ند لگانا۔ دنیا میں نے میرے باس آنا ہے۔ تبجد کی نماز ہمیشہ اداکرتے رہنا میری نفرت قیام شب کے ساتھ ہے۔ جنت کی طلب میں کوشش کرنااور مخلوق ہے مایوس ہو جانا کیونکہ اس کے ہاتھ میں کچھ بھی نہیں ہے "
اے دار قطنی نے اپنی سنن میں ج128/1 پر حفزت الا ہم یوہ رضی اللہ عنہ کی روایت ہے نکل کیا ہے حاکم نے متدرک 128/1 ہیں نقل کرنے کے جد

فرمایا ہے کہ بیر حدیث تھی ہے ذھبی نے بھی حاکم کی موافقت کی ہے۔

نی کر یم علیقی نے حضرت عباس بن عبد المطلب سے ارشاد فرمایا۔ اے عباس اے

میرے پچاکیا میں تجھے مطانہ کروں۔ تجھے مرحمت نہ فرماؤں، تجھے صلہ نہ دول۔ تجھ سے

میرے پچاکیا میں تجھے مطانہ کرو ؟ دس خصاتیں الی بیں جنہیں اپنائے گا تو تیرے سارے

گناہ معانہ جو جاکیں گے اگلے پچھلے نے پرانے، جان بوجھ کر کیے تھے یا خطا ہوگئے تھے

پھوٹے ہوں یابرے ہول۔ چھے ہول یا علانہ کیے ہول ؟ پھر تمتہ حدیث کوذکر فرمایا۔

ویکھے جامع الاصول از ان اخیر ح52/6 - 253

حاشیہ (ظ) میں مذکور ہے شخ محمود آفندی اسکداری کتے ہیں ذکر کے گئی مراتب ہے۔
مقام نفس میں ذکر زبان اور مجاہدہ ہے ہو تا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی نعموں میں تفکر ہو تا
ہے۔ مقام قلب میں حضور اور مراقبہ کے ذریعے اور ملوک میں تفکر ہو تا ہے نیزاس مقام پر جمال و جلال کی صفات کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ مقام سر میں مناجات و مکہ کی صورت اختیار کر جاتا ہے۔ مقام خفی میں ذکر منابعہ ہے ہو تا ہے۔ مقام خفی میں ذکر مناعات فی المعاشقة اور تخیر فی الانوار کارنگ اختیار کر جاتا ہے۔ مقام ذات میں ذکر کی صورت فناء استفراق اور انغماس ہے۔ نفس کی صفات مضطرب ہوتی رہتی ہیں۔ پس قلب میں تمون پیدا ہو جاتا ہے۔ اور اسی وجہ سے تغیر پذیر ہو جاتا ہے۔ ول مظمی ہو جاتا ہے۔ وی میں کھی اور وساوس سے خلاصی پا جاتا ہے۔ ول مظمی ہو جاتا ہے۔ ول مظمی ہو جاتا ہے۔ وی میں کھی ہو جاتا ہو جاتا ہے۔ وی میں کھی ہو جاتا ہے۔ وی میں کہی ہو جاتا ہے۔ وی میں کھی ہو جاتا ہو جاتا

اللَّا بِذَكِرِ اللَّهِ تَطْمِثَن القُلُوبِ (الرعد: 28) (جامع الفضائل وقامع الرزائل)

## بائیسویں فصل سوتے میں خواب دیکھنا

نیند میں انسان جووا قعات دیکھتاہے ان کی کوئی نہ کوئی تعبیر ہوتی ہے۔ جیسا کہ رب قدوس کاار شاد پاک ہے۔

لَقَدُ صَدَقَ اللَّهُ رَسِنُولَهُ الرُّوْيَابِالْحَقِّ (الْفَحِ: 27)
"يقيناً الله تعالى نے اپنے رسول كو سياخواب و كھايا حق كے ساتھ"
اسى طرح حضور علي كار شاد گرامى ہے۔

لم يبق من النبوة الا المبشرات

"نبوت میں سے صرف سے خواب باتی رہ گئے ہیں" یہ خواب انسان دیکھاہے یاانہیں دکھائے جاتے ہیں۔ جیسا کہ قرآن

كريم ميں ہے۔

لَهُمُ الْبُشْرَىٰ فِى الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِى الْآخِرَةِ (يُولِّسُ: 64)

"انہیں کے لیے بشارت ہے د نیوی زندگی میں اور آخرت میں" بعض علماء کے نزدیک اس سے مراد سیجے خواب میں کے ایسے ہی حضور علیقیہ کاار شادیاک ہے۔

 " سے خواب نبوت کے چھیالیس اجزاء میں سے ایک جزمیں " حضور علی کارشاد گرامی ہے۔

مَنُ رَآنِيُ فِي الْمَنَامِ فَقَدُرَآنِيُ فِي الْيَقْظَةِ لِأَنَّ الشَّيُطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بَىُ وَبِمَنُ تَبَعَنِيْ ۖ

"جس نے خواب میں میری زیارت کی تواس نے یقیناً ہداری میں میری زیارت کی۔ کیونکہ شیطان میری مثالی صورت میں ظاہر نہیں ہو سکتا اور نہ ہی ان لوگوں کی مثالی صورت میں جنہوں نے میری اتباع کی"

لعنی شریعت ، طریقت اور معرفت کے عمل کے نور سے میری فرمانبر داری کی اور حقیقت وبھیر ت کی روشنی میں میری اتباع کرتے رہے۔ جیسا کہ ارشاد خداو ندی ہے۔

> أَدْعُواْ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيْرَةٍ أَنَا وَمَنْ اتَّبَعَنِي (بوسف: 108)

> "میں توبلا تاہوں صرف اللہ کی طرف ۔ واضح دکیل پر ہوں میں اور (وہ بھی)جو میری پیروی کرتے ہیں"

شیطان ان تمام انوار لطیفه کی مثالی صورت اختیار نهیں کر سکتا۔

صاحب "مظھر "لکھتے ہیں : یہ چیز نبی کریم علیقہ کے ساتھ مخصوص نہیں ہے۔ جو شیطان رحمت ، لطف اور ہدایت کے کسی بھی مظھر کی مثابی شکل اختیار نہیں کر سکتا۔ مثلاً تمام انبیاء سیھم السلام اولیاء کرام، کعبة اللہ شریف، سورج، جاند سفید بادل، قرآن کریم اور اس قتم کے دوسرے مظاہر رحمت ولطف و ہدایت کیونکہ شیطان صفت قھر کامظھر ہے۔اس لیے وہ صرف ایسی صورت مثالی میں ظاہر ہو سکتاہے جس پر گمر اہ کالفظ صادق آسکتا ہو۔جو شخص مظھر ذات ہادی ہو شیطان بھلااس کی شکل و صورت کیسے اپنا سکتا ہے۔ ایک چیز اپنی ضد کی صورت میں ظاہر نہیں ہو سکتی کیو نکہ اضداد کے در میان تنافر اور بعد ہو تاہے اور

یہ اس لیے بھی ہے کہ حق اور باطل کے در میان فرق قائم رہے۔ جیسا کہ رب قدوس کاار شادگر امی ہے۔

كَذَالِكَ يَضُرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ (الرعد: 17)
"يول الله تعالى مثال بيان فرما تاج حق اورباطل كى"

ربی یہ بات کہ وہ صفت رہوبیت کی مثالی صورت میں ظاہر بھی ہو سکتا ہے اورد عوی رہوبیت بھی کر تاہے تواس کاجواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ایک صفت جلال کی ہے اوردوسر ی جمال کی۔ شیطان چو تکہ صفت قرم کا مظہر ہے اس لیے وہ صفت جلال کی مثالی صورت اپنا سکتا ہے۔ لیکن جب وہ رہوبیت کی مثالی صورت اپنائے گا تو دعوی رہوبیت نہیں کر سکے گابلعہ ایسی صورت میں بھی ایبادعوی کرے گا کہ اس پر گمر اہ کن کا اسم صادق آئے گا۔ جیسا کہ پہلے ذکر کیا جاچگا ہے۔ اور شیطان ایسے اسم کی مثالی صورت بھی نہیں اپنا سکتا جو جامع ہو اور اس میں ہرایت کا معنی بھی پیا جاتا ہو۔ اس کمسلے میں گفتگو طوالت کا باعث ہو گا۔ رب قدوس کا ارشاد علی بصیرة انا و من احتینی مرشد کا مل کی طرف اشارہ قدوس کا ارشاد علی بصیرة انا و من احتین میرے بعد آنے والے وہ لوگ جو من وجہ میری باطنی بھیر مت کی طرح باطنی بھیر ت رکھتے ہوں گے۔ بھیر ت سے مراد میری باطنی بھیر مت کی طرح باطنی بھیر ت رکھتے ہوں گے۔ بھیر ت سے مراد ولایت کا ملہ ہے جس کی طرف اللہ کر بھی کا یہ ارشاد بھی اشارہ کر تا ہے۔

وَلِيًّا مُرْشِدِأُ (الْكُمْتُ : 17)

'..... مدو گار (اور) رہنما"

خواب کی دو قسمیں ہیں۔ آفاقی اور انفسی۔ پھر ان میں ہر ایک کی دو، دو

فشمیں ہیں۔

الفسى : \_

یا تواخلاق حمیده (کی مثالی صورت نظر آئے) گی یاخلاق ذمیمه کی۔انہاق حمیده مثلاً جنت اور اس کی نعمتیں حورو قصور ، غلماء اور سفید نورانی صحراء سورج،

www.maktabah.org

جاند، ستارے اور اس قتم کی دل سے تعلق رکھنے والے اخلاق کی مثالی صور تیں رہی نفس مطمئنہ سے تعلق رکھنے والے اخلاق کی مثالیں صور تیں مثلا حیوانات اور پر ندول سے تار شدہ غذا تو اس کے تعلق بھی انفسی خواب سے ہے کیونکہ نفس مطمئنہ کو جنت میں اس قتم کی خوراک دی جائے گی۔ جیسے بحری اور پر ندول کا بھونا ہوا گوشت وغیرہ گائے بھی جنتی جانور ہے۔ اسے جنت سے دنیا میں اس لیے بھیجا گیا کہ آوم علیہ السلام اس س زراعت سے متعلقہ کام سر انجام دے سکیں۔ اونٹ بھی جنتی ہے اور کعبہ ظاہر وباطن کی طرف سفر کرنے کے لیے بھیجا گیا ہے۔

۔ گھوڑا جنتی جانور ہے۔اللہ تعالی نے اسے جماد اصغر واکبر کا آلہ بنایا ہے۔ یہ تمام چیزیں آخرت سے تعلق رکھتی ہیں۔ حدیث مبار کہ ہے۔

"ان الغنم خلق من عسل الجنة والبقر من زعفرانها والابل من نورها والخيل من ريحها هي "بيثك بحرى جنت ك شد سے پيداكي گئى ہے۔ گائے جنت كے زعفر ان سے اون جنتى نور سے اور گوڑا جنتى ہوا ہے"

ر ہی بات خچر کی۔ تو خچر نفس مطمئنہ کی ادنی صورت مثالی ہے۔ جو اسے خواب میں دیکھے تو سمجھ جائے کہ خواب دیکھنے والا عبادت میں کو تاہی کر تاہے اور پہا تھود میں یو جھ محسوس کر تاہے۔ ایسے شخص کی عبادت بے کار ہے۔ تو بہ اسے کرے تواس کی کو شش ثمر بار ہو سکتی ہے درنہ نہیں۔

وَعَمِلَ صِنَالِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسنني (الكهف: 88) گدھا آدم عليه السلام اور ان كى اولادكى مصلحت كے ليے ہے۔ يہ جنت كے پتروں سے پيداكيا گيا ہے۔ انسان كو اس سے خدمت ليكر دنيا ميں آخرت

کے لیے توشہ تیار کرناچاہے۔

اگر کوئی شخص خواب میں روح سے تعلق رکھنے والی چیزوں کو دیکھے مثلا بے ریش نوجوان تو سمجھ لے کہ اس پر انوار خداو ندی کی بجلی پڑر ہی ہے۔وجہ بیہ ہے کہ اہل جنت تمام کے تمام اسی صورت میں ہوں گے۔ جیسا کہ رسول

www.maktabah.org

الله عليه كاار شاذ گر اي ہے۔

أَهْلُ الْجَنَّةِ جُرُدٌ مُرْدٌ كُخلٌ <sup>ل</sup>َ

''اھل جنت موجھ داڑھی کے بغیر ہول گے اوران کی آنکھیں سر مکیں ہوں گی"

حضور علیہ کا یک اور ارشاد گر ای ہے۔

رَأَيْتُ رَبِّي بصُورَتِ شَنَابٍ آمُرَدٍ عَ

"میں نے اپنے رب کو ایسے نوجوان کی صورت میں دیکھاجس

کی میں نہ بھیگی ہوں"

بعض تعبیر د هندہ فرماتے ہیں کہ ایسے خواب کی تعبیر پیرے کہ اللہ تعالی نے اس شخص کے آئینہ روح پر صفت ربوبیت کی مجلی فرمائی ہے۔اسے طفل معانی کا نام بھی دیتے ہیں۔ کیونکہ وہ جسم کی تربیت کرنے والا ہے۔ اور رب اور بندے کے در میان وسلہ ہے حضرت مولا علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں : "اگر میر امر بی نہ ہو تا تو میں اپنے رب کو نہ پہچانتا"۔ اس مر بی ہے مراد باطن کا مر ٹی ہے۔ اور باطنی مرٹی کی تربیت ظاہری مرٹی کی تلقین کے ذریعے ہوتی ہے۔ انبیاء اولیاء کے جسم بھی تربیت یافتہ ہوتے ہیں اور دل بھی جو لوگ ان کی تربیت کرتے ہیں انہیں ایک دوسری روح نصیب ہوتی ہے جیسا کہ پہلے مذکور ہو چکا ہے۔رب قدوس کاار شادھ۔

> يُلِقَى الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَّشَنَاءُ مِنْ عِبَادِهِ (15: 15)

> "نازل فرماتا ہے وحی اینے فضل سے اپنے بندوں میں سے جس پر جاہتاہے"

م شد کی تلاش ای لیے ضروری ہے کہ اس کی تربیت میں رہ کر انسان ایسی روح حاصل کر لے جو دل کو زندہ کر دے اور مریدا پنے رہ کی معرفت حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے۔اس مسئلہ کو سمجھنے کی کو شش کیجیئے۔

امام غزالی رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ اس تاویل کی بناء پر خواب میں الله تعالی کاایک خوصورت اخروز صورت میں دیدار جائز گھے۔ کیو نکہ خواب میں نظر آنے والی صورت ایک مثالی صورت ہے جے الله تعالی نے دیکھنے والے کی استعداد اور مناسبت سے تخلیق فرمایا ہے۔ یہ صورت حقیقت ذاتیہ نہیں ہے کیو نکہ اللہ تعالی صورت سے پاک ہے یادہ بذاته دنیا میں دکھائی دے گا جس طرح نبی کر یم علی صورت سے پاک ہے یادہ بذاته دنیا میں دکھائی دے گا جس طرح نبی کر یم علی صورت سے پاک ہے یادہ بذاته دنیا میں دکھائی دے گا جس طرح تعالی دیکھنے والے کی استعداد اور مناسبت کے مطابق مختلف صورتوں میں نظر آسکتا ہے۔ حقیقت محمد یہ کو بھی صرف وہی دیکھ سکتا ہے جو عمل ، علم ، حال اور آسکتا ہے۔ حقیقت محمد یہ کو بھی صرف وہی دیکھ سکتا ہے جو عمل ، علم ، حال اور استعراد کی خلی ڈالتی ہے جس طرح موسی علیہ السلام کے بناء پر ہر ایک صفت اسی طرح کی مجلی ڈالتی ہے جس طرح موسی علیہ السلام کے بناء پر ہر ایک صفت اسی طرح کی حقیق شاہر ہوئی۔ جسیا بناء پر ہر ایک صفت اسی طرح کی صورت میں صفت خداد ندی ظاہر ہوئی۔ جسیا کہ قر آن کر یم میں ہے۔

قَالَ لِاَهْلِهِ امْكُثُوْآ اِنِي اَنَسَنتُ نَاراً لَّعَلِيُ اتِيْكُمْ مِنْهَا بِقَبَشِ ﴿ ﴿ طَهُ 10 ﴾

" توائی گھر والول کو کہاتم (ذرایہال) ٹھمرو۔ میں نے آگ دیکھی ہے شاید میں لے آؤل تمہارے لیے اس سے کوئی چنگاری....."

ای طرح صفت کام سے بیلی فرمائی۔ ارشاد فرمایا وَمَا تِلْكَ بَيَمِيْنِك يُمُوسَنِي (طر: 17)

"اور (نداآئی) یہ آپ کے دائیں ہاتھ میں گیاہے اسے موعیٰ ؟"

یہ آگ دراصل نور تھا۔ لیکن اے موئی علیہ السلام کے گمان اور طلب کے مطابق آگ کہا گیا ہے۔ در خت کو انسان سے ذرائی بھی نسبت نہیں۔ ترکیا عجب کہ صفات خداوندی میں سے کوئی صفت حقیقت انسانی میں متجلی ہو جبکہ انسان نے صفات حیوانیہ ہے دل کویا کے کرکے صفات انسانیہ سے متصف کر ایا

ہو۔ جیسا کہ بعض اولیاء پر صفاتی تجلی کا ظهرر ہوا مثلاً بایزید بسطامی نے فرمایا سنُبْحَانِی مَا اَعْظَمُ شَمَانِی <sup>و</sup> جنید نے فرمایا : لَیْسَ فی جُبَّتِی سَمَوَی اللَّهِ \*ا۔اورالی کئی دوسری مثالیں۔

اس مقام میں عجیب عجیب لطائف ہیں۔ جنہیں صوفیاء نے بیان کیا ہے۔ان لطائف کی شرح بہت طویل ہے۔

پھر تربیت میں مناسبت ضروری ہے مبتدی کی پہلے پہل اللہ تعالیٰ اور نبی مناسبت نہیں ہوتی اس لیے اس کے لیے ولی کی تربیت میں رہنا ضروری ہے کیونکہ مبتدی اور ولی کے در میان ایک مناسبت ہوتی ہے کیونکہ دونوں بھر ہیں۔ اس طرح حضور عظام ہی جب بقیہ حیات ظاہری تھے تو کسی غیر کی تربیت کی ضرورت نہیں تھی مکر جب عالم آخرت کی طرف منتقل ہو گئے تو سی غیر کی تربیت کی ضرورت نہیں تھی مکر جب عالم آخرت کی طرف منتقل ہو گئے۔ اس طرح بین صفت تعلق منقطع ہو گئی اور آپ تج د محض کے مقام پر پہنچ گئے۔ اس طرح بہنچا سے دار آخرت کور حلت فرماجائیں تو ان کی رہنمائی کسی کو مقصود تک نہیں بہنچا سے اگر تو عقل مند ہے تو اسے سمجھنے کی کو شش کر۔ اور اگر اہل فہم سے نہیں تو پھر ایسی نورانی ریاضت کے ذریعے تربیت حاصل کر جو نفسانیت اور ظلمانیت بے عاصل ہوتی ہے نہ کہ ظلمانیت سے اور اس لیے کہ نور صرف اس جگہ ہے آتا ہے جو قریب ہواور رو شن ظلمانیت سے اور اس لیے کہ نور صرف اس جگہ ہے آتا ہے جو قریب ہواور رو شن ظلمانیت سے اور اس لیے کہ نور صرف اس جگہ ہے آتا ہے جو قریب ہواور رو شن گھی ہو۔ پس مبتدی کی (صاحب مزارولی) کے ساتھ کوئی مناسبت نہیں ہے۔

ایک ولی جب تک اس دنیامیں ہے مبتدی کو اس سے ایک گونہ مناسبت ہے کیو نکہ اس کی دو جہتیں ہیں "تعلقیہ جسمانیہ" اور "تج دبیر روحانیہ" کیو نکہ وہ وراثت کا ملہ رکھتا ہے۔ پس اس روحانیت کی وجہ سے ولی کو نبی کریم علیا ہی مدر مسلسل پہنچی رہتی ہے اور وہ اس سے دوسر ہے لوگوں کو روشناس کر اتار ہتا ہے۔ مسلسل پہنچی رہتی ہے اور وہ اس سے آگے عمیق راز ہے جسے صرف اهل معرفت ہی سمجھ میں راز ہے جسے صرف اهل معرفت ہی سمجھ میں راز ہے جسے صرف اهل معرفت ہی سمجھ میں راز ہے جسے میں اس کے ایک میں اور ایک اور شاد ہے۔

وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسَنُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ (المنافقول: 8)

"حالانکہ (ساری) عزت تو صرف اللہ کے لیے اس کے رسول کے لیے اس کے رسول کے لیے ہے" رسول کے لیے اور ایمان والوں کے لیے ہے" باطن میں تربیت ارواح (کی صورت یہ ہے کہ)روح جسمانی سب سے

باعن میں تربیت اروال ( می صورت یہ ہے کہ ) روح جسمای سب سے پہلے جسم میں تربیت ماصل کرتی ہے۔
اس کے بعد روح سلطانی جان میں تربیت پاتی ہے۔ پھر روح قدی ہے جو سر میں
تربیت حاصل کرتی ہے۔ یہ سر اللہ تعالیٰ اور بندے کے در میان واسطہ ہے۔ یمی
حق اور مخلوق کے در میان ترجمان ہے کیونکہ یہ اللہ کی محرم اور اس سے خاص

تعلق ر کھتی ہے۔

رہا خواب جو کہ اخلاق ذمیمہ ہے تعلق رکھتا ہے بیہ صفت امارہ کی مثالی صورت ہویالوامہ کی یا مطمہ کی توبہ در ندول کی صورت میں سامنے آتی ہے۔مثلا چیتا، شیر، ریچھ، بھیرہ یا کتا اور خزیر۔ یا بیہ مثالی صورت دوسرے جانوروں کی صورت میں نظر آئے گی مثلا لومڑی، تیندوا، بلی، سانپ، پھو، بھرد وغیرہ۔ بیر چیزیں خواب میں نظر آئیں توسمجھ لیناچاہیے کہ یہ صفت ذمیمہ کی مثالی صورت ہاس سے احتراز ضروری ہے۔ لازم ہے کہ انسان روح کی راہ سے اسے ہٹائے۔ چیتا خود پیندی اور الله تعالی پر تکبر کرنے کی صفت کی مثالی صورت ہو گا۔ شیر تکبر اور مخلوق خداے اینے آپ کوبرا سمجھنے سے تعلق رکھتا ہے۔ ریجھ کا تعلق صفت غضب اور ما تخول پر غلبہ جیسے اخلاق ذمیمہ سے ہے۔ بھیرہ یا اکل حرام ،حب د نیااوراس کے لیے قھر وغضب کو ظاہر کر تاہے۔ خزیر: کینه ، حسدادر شھوانی خواہشات کی مثالی صورت ہو گ۔ خر گوش : \_ خیانت ، د نیاوی مکر و فریب کا پیته دیتا ہے \_ لومڑی بھی بھی ا نہیں صفات کو ظاہر کرتی ہے لیکن خر گوش زیادہ غفلت کی علامت ہے۔ تیندوا: به جاهلی عزت اور حب ریاست کی مثالی صورت ہو تاہے۔ ملی :\_ مخل اور نفاق کو ظاہر کرتی ہے۔

سانب : \_ گالی، غیبت اور گذب جیسی صفات ایداء کی علامت ہے۔ ان

دونوں میں مجھی حقیقی معنی بھی ہوتے ہیں جنہیں صرف اہل بھیرت سمجھ سکتے ہیں۔ پچھو: ۔ عیب جو ئی، غیبت اور چغلی کی علامت ہے۔

المران ہے۔ کھوٹ ۔ چھپ کر مخلوق کواپی زبان سے تکلیف دینے کو ظاہر کرتی ہے۔
سانپ بھی عداوت ظاہری کو ظاہر کر تا ہے۔ جب سالک خواب میں
دیکھے کہ وہ موذی چیز سے لڑرہا ہے لیکن دیکھ لینے کے باوجود غلبہ نہیں پارہا تواسے
عبادت اور ذکر میں مزید کو شش کرنی چاہیے۔ تاکہ وہ اس پر غالب آجائے اور
اسے قتل کر دے۔ یا پھر اسے بٹری صورت میں تبدیل کر دے۔ اگر سالک یہ
دیکھے کہ وہ کی موذی چیز پر غالب آگیا ہے یااسے قتل کرنے میں کامیاب ہو گیا
ہے تو سمجھ لے کہ اللہ تعالی نے اس کے تمام گناہوں کو معاف فرما دیا ہے جس
طرح اللہ تعالی تائیین کے حق میں ارشاد فرما تا ہے۔

كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيَتِنَاتِهِمْ وَأَصِلُحَ بَالَهُمْ ( مُحد : 2)
"الله تعالى ف دور كردين أن سے ال كى رائيال اور سنوار ديا
ال كے حالات كو"

ادراگر سالک بید دیکھے کہ موذی چیز انسانی شکل میں تبدیل ہو گئے ہے تو بیداس بات کی نشانی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کی برائیوں کو بیکیوں سے بدل دیا ہے۔ جینیا کہ اللہ تعالی تواہین کے بارے فرما تا ہے۔

إِلَّا مَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمَلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيَةَ تِمِمْ حَسَنَتْ (الفرقان: 70) مُنَدِّ وَسَنَتْ (الفرقان: 70) مُنْدُوه جس نَ تَوْبِهِ كَاورا يَمَانَ لَ آيَاور نَيَكَ عَمَلَ كَي تَوْيَدُوهُ لُوكَ عِينِ بِدل دِي كَاللهُ تَعَالَى ان كَيرا يَون وَنيكيول تَن اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

پس اس مرتبہ تودہ ان برائیوں سے چھ کاراپا گیا مگر اس کے بعد ان سے عافل نہ رہے کیونکہ جب نفس نافرمانی ادر نسیان جیسی خباشوں سے تقویت حاصل کرلے گا تودہ نفس مطمئہ پر غلبہ پالے گا ادر اس کے قاد میں نہیں رہے گا۔ اس لیے اللہ تعالی نے حکم دیا ہے کہ انسان جب تک دنیا میں ہے ایک ایک لمحہ

منابی سے اجتناب کرے

مجھی ایسائی ہو تا ہے کہ نفس امارہ کؤرکی صورت میں نظر آجاتا ہے۔ نفس لوامہ یمودی کی صورت مثالی میں اور نفس مطمہ نصر انی کی صورت مثالی میں۔اسی طرح بھی بیدبدعتی کی صورت میں نظر آتا ہے۔

#### حواشي

ا یہ خاری کی روایت کردہ ایک حدیث کا نکڑا ہے (صحیح خاری کا کتاب التعییر باب البھر ات نمبر 6589) حضرت ابد هریرة سے روایت ہے۔ تمد حدیث یہ ہے "صحاب کرام علیهم الرضوان نے پوچھا۔ مبشرات کیا ہیں؟ آپ علیہ نے فرمایا: سچے خواب " و یکھے جامع الاصول انن اثیر 326/2

ا موطاله م مالک کتاب الرویا الب ماجاء فی الرویا -958/2 و و من زیر بن العوام رضی الله عنه عنه سے لهم البشدی فی الحداۃ الدنیا کے بارے روایت ہے کہ اس سے مراد سے خواب بیں جو ایک مسلمان دیکھتا ہے یا اسے دکھائے جاتے ہیں۔ جامع الاصول الن اثیر محالے کہ 20/2

ا کھی حسلم کتاب الرؤیا نمبر 2263ان مسر ہے روایت ہے۔ دوسری حدیث نمبر 2265 حضر تائن عمر رضی اللہ عنماہ روایت ہے سچاخواب نبوت کے سر جزوں میں ہے ایک جز ہے۔ امام نووی (شرح صحیح مسلم 12/15) فرماتے ہیں کہ بقول خطائی یہ حدیث خواب کے معاملے اور اس کی منزلت کی تحقیق کے بارے تاکید ہے۔ سچاخواب انبیاء کے لیے نبوت کا جز تو ہو سکتا ہے غیر کے لیے نبیں انبیاء علیہم السلام کو جس طرح بیداری میں وحی ہوتی خواب میں بھی وحی کی جاتی تھی۔ بعض علماء کے نزدیک اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ سچاخواب نبوت کی موافقت میں آتا ہے کیونکہ نبوت کا یہ بقیہ جز ہے۔ واللہ اعلم۔

ام خاری اپنی صحیح میں کتاب التعمیر ،باب ، من رای النبی علیقی فی المنام میں حضرت الع هر رور ضی الله عند سے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میں نے حضور علیقی کو سے فرماتے سا : "جس نے مجھے خواب میں دیکھاوہ ضرور مجھے بیداری میں دیکھے گا۔ شیطان میری صورت میں ظاہر نہیں ہو سکتا" دیکھے جامع الاصول از ائن

اخیر با 528/2 ام اوری شرح فی مسلم با 15 میں فرماتے ہیں کہ اسبارے تی اقوال ہیں۔ پہلا قول ہیں ہے اس سے مراد حضور عظیمہ کے ہم عصر لوگ ہیں۔ مقصدیہ ہوگا کہ جم نے فواب میں میری زیارت کی اور ابھی تک اس نے ہجرت نمیں کی۔ اللہ تعالیٰ اسے ہجرت کی تو فیق خشے گا اور وہ بیداری میں آکر میری زیارت کا شرف ہو حاصل کرے گا۔ دوسر اقول ہیہ کہ جو شخص زیارت رسول سے خواب میں مشرف ہو گا بیداری میں آخرت میں مشرف ہو گا بیداری میں آخرت کے دن اس خوب کی تصدیق سامنے آجائے گی کیونکہ آخرت میں تو آپ کی ساری امت آپ کا دیدار کرے گی آگرچہ اس و نیامیں محروم ہی رہے ہول گے تیر اقول ہی ہے کہ آخرت میں اسے خاص دیدار نصیب ہوگا۔ اسے حضور علیہ کا قرب نصیب ہوگا اور آپ میں اسے خص کی شفاعت فرما ئیں گے۔ اس طرح کے تی نصیب ہوگا اور آپ میں اسے واللہ بھی ہیں۔ واللہ المام

۵- سير حديث جميل نبيل ملي

الجامع المحيح للتريد كالتب صفة الجنة باب ماجاء في صفة شباب احل الجنة نمبر حديث 2535 عامع الاصول ازائن اثير - 528/10

ے۔ اس کی تخ تیج پہلی ہو چک ہے۔

ام قشیر کی رحمہ اللہ علیہ (الرسالہ ص307) فرماتے ہیں انی یزید ہے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: میں نے خواب ہیں اپنے رب کادیدار کیا۔ میں نے عرض کیا: مواا تجھ تک پہنچنے کاراستہ کو نساہے ؟ فرمایا: اپنے نفس کو چھوڑد ہے اور میر کی طرف چل دے۔ کما جاتا ہے کہ حضرت احمد بن خضر رویہ نے خواب میں رب قدوس کا دیدار کیا۔ رب قدوس نے فرمایا: اے احمد مجھ سے سوائے بایزید کے جھی کچھ نہ کچھ مانگتے ہیں۔ وہ صرف میر اطالب ہے۔ یکی بن سعید القطان کاار شادہ میں نے خواب میں اپنر رب کا دیدار کیا اور یو چھا: میرے رب! میں نے کتنی بار التجاکی مگر قبول نہیں ہوئی فرمایا: یکی میں تیر کی آواز سنا چاہتا ہوں۔

جب وہ اپنے شہود سے فنا 🛪 جاتا ہے اور اپنے موجو د کی وجہ سے خود اپنے وجود سے غافل ٹھسر تا ہے۔اس کے دل اس مذکور و معروف ہو تاہے اور اپنے ذکر اور عرفان کی اے قطعا خبر نهيں رہتی۔ جيسا كه ايك واقع بيان كياجا تاہے كسى عاشق كا محبوب دريا ميں غوط زن ہوا تو اس نے بھی چھلانگ لگا دی۔ محبوب نے پوچا تو میرے پیچھے یانی میں کیوں کودیرا تووہ کنے لگامیں تیری وجہ سے اینے آپ سے غیب ہو چکا ہوں۔ میں نے ممال کیا کہ شاید تیر اوجود میر اوجو دے۔ڈاکٹر عبد الکریم یافی ان اقوال کے بارے کہتے ہیں کہ یہ ا قوال بعض صوفیاء کی طرف منسوب ہیں اگریہ نسبت صحیح ہے تو بھی یہ شطحیات کی قبیل ے ہیں امام غزالی الاحیاء میں شطحیات صوفیہ کے بارے لکھتے ہیں ایسے اقوال حالیۃ سکر میں صادر ہوتے ہیں نہ کہ حالت صحومیں۔ بہر حال تاویلات کا میدان بہت وسنے ہے اس مقام کابیان جس پر صوفی کی نظر ہوتی ہے وہ حالت صحوبیں۔ امام خاری رحمۃ اللہ عليه اين صحيح مين كتاب الرفاق باب التواضع حديث نمبر 6137 مين حضرت الوهريره رضی اللہ عند سے روایت کروہ ایک حدیث لکھتے ہیں رسول کریم علی نے فرمایا اللہ تعالیٰ کاار شاد (حدیث قدی) ہے جس نے میرے ولی ہے دشنی کی میری طرف ہے اس کے خلاف اعلان جنگ ہے۔ فرضول سے بڑھ کر کسی چیز سے میرا قرب حاصل نہیں کر سکتا۔ایک بندہ نوا فل کے ذریعے میر اقرب حاصل کر تاجاتاہے حتی کہ وہ میر ا محبوب بن جاتا ہے۔ اور جب میرا محبوب بنتا ہے تو میں اس کی قوت ساع بن جاتا ہول جس سے وہ سنتا ہے۔اس کی بصارت بن جاتا ہول جس سے وہ دیکھتا ہے۔اس کے ہاتھ بن جاتا ہول جس ہے وہ پکڑتا ہے اور اس کے یاؤل بن جاتا ہول جس ہے وہ چلتا ہے۔اگر وہ مجھ سے مائلے تو دیتا ہوں۔ پناہ طلب کرے تو ضرور پناہ میں لے لیتا ہوں۔ مجھے کی چز کے کرنے سے زود نمیں ہو تاجتنامؤ من کے نفس سے زود ہو تا ہے۔وہ موت کو ناپیند کرتا ہے اور میں اس کی اس ناپندیدگی کو ناپیند کرتا ہول"اس حدیث ہے ہم پر ولی اللہ کا مقام واضح ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی مشیت اس کی مشیت میں مجلی کرتی ہے اور بندے کے عمل اللہ تعالیٰ کے ارادہ ہے صادر ہوتے ہیں جب ہم ہر قتم کی مخلوق کو الله تعالیٰ کی تجلیات کا مظهر مانتے ہیں تو پھر انسان کو کیوں ندمانیں جب کہ وہ خلیفة الله ہے۔اس کا ہر قدم مثبت خداوندی سے اٹھتا ہے۔وہ تقوی فناء اور عبادت وریاضت میں ایک بلند در جہ حاصل کر لیتا ہے۔ پس جب صوفی النی روشنی اپنے پاکیزہ نفس میں یا تا

ہے تووہ جھوم المحقاہے اور سر دھنتے گذا ہے۔اللہ کے ساتھ اس کی محبت،وار فکگی اور ناز اس کے بلند مقام کا پیند دیت ہے۔

قلمی ولو حی فی الوجود یمده قلم آلاله ولوحه المحفوظ ویدی علی الله فی ملکوته ماشئت اجری والرسوم حظوظ میرے وجود کی لوح و قلم کواللہ تعالی کا قلم اور لوح محفوظ چلار ہاہے۔ میرا باتھ اللہ تعالی کی پور کی باد شاہی پر ہے۔ میں جو چاہتا ہوں کر تا ہوں۔

اس اعتبارے انسان کا نئات میں تبدیلی کا آلہ ہوں۔ وہ محووا ثبات کی لوح ہے۔ اس کا ہر عمل جمعے وہ اداکر تاہے مشکور ہویا محمود اللہ کی طرف لو جائے۔ شکر ہویا جمر، تنبیج ہویا تنزید تمام امور کی غایت حقیق اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ غزالی علیہ الرحمة ، مشکات الانوار صلاح کام کو چھیایا جاتا ہے بیان 40 پر لکھتے ہیں سکر میں عشاق کی زبان سے صادر ہونے والے کلام کو چھیایا جاتا ہے بیان نہیں کیا جاتا۔ جب یہ لوگ حالت سکر سے حالت صحوییں آتے ہیں تو سمجھ جاتے ہیں کہ یہ اتحاد حقیق نہیں بلعہ یہ حالت اتحاد کے مشابہ تھی۔ جیسا کی عاشق نے کہا ہے۔

انامن اھوی ومن اھوی انا نحن روحان حللنا بدنا میں اپنامجوب ہوں اور میر امجوب میں ہے ہم دوروح یک قالب ہیں۔ اس مختر کی شرح کو ہم ان الفاظ پر ختم کرتے ہیں کہ ایے الفاظ کا اعادہ صحیح شیں۔ یہ الفاظ اور عبادات عظمت انسانی کا پتہ دیے میں کار آمد ہیں۔ وہ انسان ہو خالق عزو جل کی عظمت سے عظمت حاصل کر تا ہے۔

## تیئیسویں فصل اهل تصوف ا

اهل تصوف کے بارہ فرقے ہیں۔ ان میں سے صرف ایک فرقہ اہل السنّت والجماعت سے تعلق رکھتاہے۔ صرف اس گروہ کے افعال اور اقوال مثر بعت اور طریقت کے موافق ہیں۔ ان میں سے پچھ لوگ تواہیے ہیں کہ بلا حساب و کتاب جنت میں جائیں گے اور پچھ ایسے ہیں کہ جنہیں عذاب کے بعد جنت میں جانے کی اجازت ہو گی۔ اس گروہ کے علاوہ باقی گیارہ فرقے اہل بدعت کے ہیں۔ ان فرقول کے نام یہ ہیں۔

حَكُوبية :\_

ان کا نظریہ ہے کہ خوبصورت عورت یا بے ریش بچے کو دیکھنا حلال ہے۔ ایسے خوبصورت چہرے میں حق کی صفت پائی جاتی ہے۔ یہ لوگ رقص و سرود کی محفلیں منعقد کرتے ہیں، تقبیل ومعانقہ کی تمنار کھتے ہیں۔اور یہ سب چیزیں کفر ہیں۔

حاليه:-

ان کے عقیدے میں رقص و سرود جائز ہے۔ کہتے ہیں کہ شخ پر ایک الیک حالت بھی طاری ہوتی ہے جس کی تعبیر شریعت نہیں دے سکتی۔ یہ نظریہ بدعت ہے۔ اس میں حضور علیلیہ کی سنت کی موافقت نہیں ہے۔

اولياء بيه :\_

یہ گروہ اس نظر ہے کا قائل ہے کہ اولیاء اللہ کیلئے شریعت کی پابدی ضروری نہیں کیونکہ وہ جب ولایت کے مرتبے کو پہنچ گئے تو شریعت کے مکلف نہیں رہے۔ان کے نزدیک ولی، نبی سے افضل ہے کیونکہ نبی علیہ الصلوة والسلام کو جبریل امین کی وساطت سے علم ملالیکن ولی کا علم جبریل کے واسطے سے نہیں۔ یہ تاویل محض غلطی ہے۔یہ گروہ ای نظر بے کی وجہ سے ھلاک ہوااییا عقیدہ کفر ہے۔ تاویل محض غلطی ہے۔یہ گروہ ای نظر بے کی وجہ سے ھلاک ہوااییا عقیدہ کفر ہے۔ تمر اخریہ :۔

یہ گروہ کہتاہے کہ صحبت قدیم ہے اسی کیے امرو نمی کی پابندی ضروری نہیں ہے ثمر اخیہ گانے بجانے اور دوسری مناہی کو شرعا حلال گر دانتے ہیں۔ پہلے گھرسے عورت کی پچی خاوند کے لیے حلال بتاتے ہیں۔ یہ لوگ کا فر ہیں اور ان کا قبل مباح ہے۔

طبيه:

ان کے نظریے کے مطابق جب انسان اللہ کے ہاں در جہ محبت تک پہنچ جاتا ہے تو اس سے شریعت کی ساری پاستدیاں اٹھ جاتی ہیں۔ یہ لوگ ایک دوسرے سے جسم کے مخصوص جھے (شرمگاہ) نہیں چھپاتے۔

حوربير:\_

ان کے نظریات فرقہ حالیہ سے ملتے جلتے ہیں۔جب یہ لوگ وجد وحال سے افاقہ حاصل کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے حورسے مباشرت کی ہے۔افاقہ کے بعد عسل کرتے ہیں۔ یہ گروہ پر لے درجے کا جھوٹاہے اور اسی جھوٹ کی وجہ سے ذلیل وخوار ہیں۔

لباحيه :\_

ے (بلاقید) اکٹھے ہونا حلال بتاتے ہیں۔

متكاسله: ـ

یہ لوگ کسب کے قائل نہیں۔ گھر جاکر مانگتے ہیں۔ ان کادعویٰ ہے کہ ہم نے دنیازک کردی ہے۔ اس نظر یے کی وجہ سے ذلیل وخوار ہیں۔ متحاصلہ:۔

یہ لوگ فاسقوں جیسالباس پہنتے ہیں۔اور دعویٰ کرتے ہیں کہ وہ بباطن اللہ والے ہیں۔ یہ بھی اسی عقیدہ کی وجہ سے ھلاک ہو گئے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے۔

وَلَا تَرُكَنُوا إِلَى الَّذِيْنَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ .....

"اور مت جھکوان کی طرف جنہوں نے ظلم کیاورنہ چھوئے گی تہمیں بھی آگ"

وقفيه :-

ان کے خیالات میں کوئی شخص اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل نہیں کر سکتا۔ ان لوگوں نے طلب معرفت کی راہ کو ترک کر دیا ہے آور یہ ان کے صلاک ہونے کی وجہ ہے۔

هاميه:

یہ علم کے قائل نہیں۔ تدریس سے روکتے ہیں اور حکماء کی پیروی کرتے ہیں۔ان کے نزدیک قرآن حجاب ہے۔اشعار طریقت کا قرآن ہیں۔اس لیےوہ قرآن کوہاتھ تک نہیں لگاتے۔اپنے پچول کو بھی اشعار کی تعلیم دیتے ہیں۔ ان کے عقیدے میں کوئی ور دو ظیفہ جائز نہیں۔اسی اعتقاد نے انہیں ھلاکت میں

ڈال دیا ہے۔ ان باطل نظریات کے باوجود اپنے آپ کو اھل السنّت ہتاتے ہیں۔

یہ تمام فرقے اہل سنت سے کوئی تعلق نہیں رکھتے۔ کیونکہ اھل السنّت والجماعة کا توبہ عقیدہ ہے کہ صحابہ کرام نے نبی کریم علیات کی صحبت سے عشق کا جذبہ حاصل کیا۔ پھر یہ جذبہ حفرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے بعد مختلف مشاکئے تک پہنچا۔ ان سے کئی سلسلے روپزیر ہوئے حتی کہ وہ جذبہ ماند پڑ گیا کئی اصل راہ سے ہٹ گئے اور صرف رسوم بلا معنی کی تقلید کرنے لگے پھر انہیں فاہری رسوم کے حامل مشاکئے کئی فرقول میں بٹ گئے۔ سنت کو چھوڑ کربد عت کی راہ اپنالی۔ کوئی قلندری نے توکوئی حیوری۔ کوئی اد ھمی کملائے توکوئی کسی اور نام راہ اپنالی۔ کوئی قلندری نے توکوئی حیوری۔ کوئی اد ھمی کملائے توکوئی کسی اور نام موجودہ دور میں اہل فقر وار شاد بہت ہی قلیل ہیں۔ اہل حق کی دو نشانیاں ہیں۔ موجودہ دور میں اہل فقر وار شاد بہت ہی قلیل ہیں۔ اہل حق کی دو نشانیاں ہیں۔ ایک نشانی ظاہری ہے اور دوسری باطنی۔

ظاہری نشانی :۔

ظاہری علامت توبہ ہے کہ وہ شریعت کے اوامر و نواہی کی پابندی کرتے ہیں۔ باطنی علامت :۔

جبکہ باطنی علامت ہے ہے کہ ان کاسلوک مشاهد ہ بھیر ت پر ہے اور ان کو دکھ کر اسو ہ حسنہ کی تصویر آتھوں میں پھر جاتی ہے۔ یہ لوگ اللہ تعالیٰ اور نبی کریم علیہ کی روحانیت کے در میان واسطہ ہیں۔ اور اپنی جگہ جسمانیت کے لیے بھی واسطہ ہیں۔ شیطان ان لوگول کی مثالی صورت اختیار نہیں کر سکتا۔ کیونکہ یہ لوگ اللہ تعالیٰ کی راہ دکھانے والے ہوتے ہیں اور اپنے مریدوں کے لیے راہ حقیقت کا اللہ تعالیٰ کی راہ دکھانے والے ہوتے ہیں اور اپنے مریدوں کے لیے راہ حقیقت کا فتان منز لت ہوتے ہیں۔ یہ لوگ اندھی تقلید کے قائل نہیں ہوتے۔ ان کی اور بھی بہت سے علامات ہیں جنہیں صرف چند لوگ ہی سمجھ سکتے ہیں۔

## چوبیسویں فصل

## حالت نزع

سالک کو فطانت اور بھیرت ہے کام لینا چاہیے۔ وہ دیکھے کہ اس کے اعمال کا انجام کیا ہو گا۔ اور اس کے بدلے اس کے ہاتھ کیا آئے گا۔ اپنے احوال کے ظاہر پر نہ اترائے۔ اھل تصوف کا انقاق ہے کہ سالک احوال کی تدبیر سے غافل ہو تاہے جیساکہ رب قدوس کاارشادہے۔

فلا يأمن مكر الله الا القوم الخاسرون

(الا عراف: 99)

"پس نمیں بے خوف ہوتے اللہ کی خفیہ تدبیر سے۔ سوائے اس قوم کے جو نقصان اٹھانے والی ہوتی ہے"
اس قوم کے جو نقصان اٹھانے والی ہوتی ہے"
اس طرح حدیث قدسی میں ارشاد خداوندی ہے۔
یامُحَمّدُ بَشْیِرِ الْمُذُنِبینَ بَانَی عَفُورٌ وَانْدُرِ
الصیّادِقِیْنَ بَانَی عَیُّورٌ الْ

"اے محمد اُعظی گناہ گاروں کو یہ مژدہ سادو کہ میں بہت مخشنے والا ہواور پچوں کو خبر داریجے کہ میں بہت غیر تمند ہوں۔

اولیاء کی کرامات اور احوال مکر اور استدراج سے غیر محفوظ نہیں ہیں۔
علیم الصلوۃ والسلام کے معجزات میں یہ اندیشہ نہیں۔ وہ ہمیشہ ہمیشہ کے
استدراج سے محفوظ ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ سوء خاتمہ کا خوف سوء خاتمہ سے

نجات کا سبب ہے کیونکہ اس طرح انسان بھریت کے دھو کے سے ہے جاتا ہے۔ بھریت اِنسان کاراستہ کا ٹمی ہے اور انسان کو شعور تک بھی نہیں ہو تا۔ صوفیاء فرماتے ہیں کہ صحت میں خوف کی کیفیت غالب ہو اور مرض میں رجاء کی کیفیت رسول اللہ عظامیہ نے فرمایا :۔

لَوُ وُزِنَ خَوُفُ الْمُؤَمِنِ وَرِجَاءُ لَا لِسِنَتَوَيَا لَى الْمُؤْمِنِ وَرِجَاءُ لَا لِسِنَتَوَيَا لَى " " " " " " " " " " " وونول " مؤمن كي جائے تو دونول برابر ہول گے "

"ہاں حالت نزع میں مؤمن کو جاہیے کہ اللہ کے فضل و کرم پر زیادہ امیدر کھے "کیونکہ نبی کریم علیقہ کاار شاد گرامی ہے۔

> لَا يَمُونُ ثُنَّ اَحَدُكُمْ إِلَّا وَهُو يُحُسِنُ الظَّنَّ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ " "تم میں سے جب کی کو موت آئے تو ضروری ہے کہ اللہ کے متعلق حن طن رکتا ہو"

یعن وہ سوچ کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اس کے غضب سے پہل کرنے والی ہے اور اس کی رحمت اور استعانت کی وسعت کی کوئی حد نہیں ہے۔ وہ سب رحم کرنے والوں سے زیادہ رحم کرنے والا ہے۔ اس کے قطر سے اس کے لطف کی طرف بھاگے۔ اس سے اس کی طرف دوڑے۔ عاجزی وانکساری کااظمار کرے۔ گناہوں پر شر مندہ ہو سر اپابندگی کااظمار کر رہاہواس کے دروازے پراپنے گناہوں کااعتراف کرے۔ اور یقین رکھے کہ اس کی الطاف بے پایال اور رحمت تمام اس کے گناہوں کو ڈھانپ لے گی۔ وہ بہت کرم فرمانے والار حم کرنے والا ہے۔ اس کے وروازے سے کوئی خالی ہاتھ واپس نہیں آتا۔ وہ داتا ہے۔ سب پر کرم کرنے والا ہے۔

اے اللہ۔ اے گم کردہ راہوں کا ہادی۔ اے گناہ گاروں پررحم فرمانے والا۔ تیرے علم کی کوئی انتاء نہیں۔ زبان اسے بیان کرنے سے عاجز ہے۔ تیرا کرم سوال کا مختاج نہیں۔ اے میرے اللہ سید الرسل پررحمتیں نازل فرما۔ ان کی اللہ بیاد بیاد کرام پر نظر کرم فرما۔ اے رب العالمین!

۔ پہ جدیث ہمیں نہیں ملی

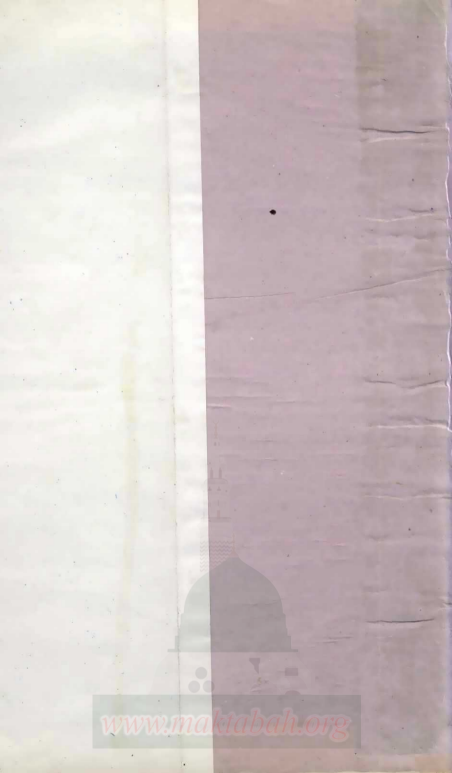
ترغیب دیناہے۔

ا ا امام سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے "الدرر" ص 349 پر حفرت عبداللہ بن عمر ہے۔ حضر ہے احمدین صبل نے "زوا کد الزھد" بیں حضر ہے ثابت البنانی ہے دوایت کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ یہ حدیث کے صورت مرفوع نہیں ہے۔ حضرت امام احمد نے "الزھد" ص 293 پر بھی اے مطرف ہے نقل کیا ہے۔ اور اس کے معنی کو صبح قرار دیا ہے۔ امام قشیر کی رسالہ بیں ص 106 پر نقل کرتے ہیں کہ حضر ہے ایو علی الدو ذباری کا ارشاد ہے خوف اور رجاء پر ندے کے دو پرول کی مان ند ہیں۔ جب دونوں برابر ہول تو پر نداسید ھااڑے گاور اس کی اڑان مکمل ہوگی۔ ایک بھی ٹوٹ گیا تو نقص واقع ہوا۔ دنول ٹوٹ جا ئیں تو پر ندہ قریب المرگ ہو جا تا ہے۔ یہ تی کی مطرف ہے روایت کردہ حدیث اس کی شاھد ہے۔ فرماتے ہیں "اگر مؤ من کے خوف ور جاء کا موازنہ کیا جائے تو ایک بال برابر بھی فرق ظاہر نہ ہو" ویکھئے شرح عین العلم وزین الحلم ہے 247/2 - 273 صحیح مسلم تاب الجنة وصفۃ تعموا واصلہ اب الام محن الطن باللہ تعالی عندالموت نمبر صحیح مسلم تاب الجنة وصفۃ تعموا واصلہ اب المرائح وی جامع الا عندالموت خوب نے بین کہ بیات کردی عبد بین عبد اللہ ہے جامع الا صول ان صدیث نمبر کا معنی بیان کرتے ہیں کہ یہ ناامیدی ہے ڈرانا ہے۔ اور خاتمہ کے وقت رجاء کی مدیث کا معنی بیان کرتے ہیں کہ یہ ناامیدی ہے ڈرانا ہے۔ اور خاتمہ کے وقت رجاء کی صدیث کا معنی بیان کرتے ہیں کہ یہ ناامیدی ہے ڈرانا ہے۔ اور خاتمہ کے وقت رجاء کی صدیث کا معنی بیان کرتے ہیں کہ یہ ناامیدی ہے ڈرانا ہے۔ اور خاتمہ کے وقت رجاء کی صدیث کا معنی بیان کرتے ہیں کہ یہ ناامیدی ہے ڈرانا ہے۔ اور خاتمہ کے وقت رجاء کی











## Maktabah.org

This book has been digitized by www.maktabah.org.

Maktabah.org does not hold the copyrights of this book. All the copyrights are held by the copyright holders, as mentioned in the book.

Digitized by Maktabah.org, 2011

Files hosted at Internet Archive [www.archive.org]

We accept donations solely for the purpose of digitizing valuable and rare Islamic books and making them easily accessible through the Internet. If you like this cause and can afford to donate a little money, you can do so through Paypal. Send the money to <a href="mailto:ghaffari@maktabah.org">ghaffari@maktabah.org</a>, or go to the website and click the Donate link at the top.